
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam ,  Vol. 13 Issue 2, 
Desember 2025 

Avaliable online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index 
Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty  of Ushuluddin and 

Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia 
                                                                                    

 

 
Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam 

 Ritual, Rasa, Raga: Menyelami Upacara Adat Pernikahan dalam Serat Centhini 
Jilid 6 

 
Sekar Arum Endang Putri           sekararumendangputri@gmail.com  
Sejarah Peradaban Islam  
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Syelly Qothrotunnada                       Syellyqn@gmail.com  
Sejarah Peradaban Islam           
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Nazwa Salsabila               nazwasalsabilajuni14@gmail.com  
Sejarah Peradaban Islam  
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Fakhrurroji                                                              fakhrurroji04@gmail.com  
Sejarah Peradaban Islam  
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Muhammad Azriel              muhammadazriel0908@gmail.com  
Sejarah Peradaban Islam  
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Fika Hidayani                                fhidayani@uinssc.ac.id   
Sejarah Peradaban Islam  
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 

• Received: 27.11.2025 • Accepted: 03.12.2025  • Published: 05.12.2025 

Abstract: Serat Centhini is recognised as a comprehensive compendium of Javanese culture, 
embracing a wide range of subjects including ethics, traditional recipes, and metaphysical 
teachings. This study specifically highlights the richness of descriptions of Javanese 
traditional wedding ceremonies in the Centhini Manuscript Volume 6, through the 
integration of three main dimensions, namely the symbolic (ritual), emotional (feelings), and 
physical (body) dimensions. The objective of this study is to identify the fundamental meaning 
behind each procession, to trace the traces of cultural transformation, and to affirm the 
relevance of these values to the spirituality of contemporary Javanese society.  The text was 
analysed using a qualitative approach and literary hermeneutic methods, with the analysis 
being both descriptive and interpretative. The results of the analysis demonstrate that 
wedding ceremonies, particularly those involving Jayengresmi and Niken Tambangraras, 
exhibit a profound syncretism between Javanese traditions and Islamic values. Moreover, this 
procession evinces the symbolism of the body (raga), emotional experiences (rasa), and 
reflections on traditional gender constructs. Therefore, the wedding ceremony described in 
Serat Centhini is not merely a series of traditions, but rather a concrete manifestation of the 

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:sekararumendangputri@gmail.com
mailto:Syellyqn@gmail.com
mailto:nazwasalsabilajuni14@gmail.com
mailto:fakhrurroji04@gmail.com
mailto:muhammadazriel0908@gmail.com
mailto:fhidayani@uinssc.ac.id


Sekar Arum Endang Putri, dll 

35 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

relationship between humans and moral values, spirituality, and Javanese cultural identity, 
which is in a state of constant adaptation. 

Keywords: Serat Centhini, Wedding Ceremony, Literary Hermeneutics, Cultural 
Syncretism. 

Abstrak: Serat Centhini diakui sebagai ensiklopedia hidup kebudayaan Jawa yang 
merentang dari etika, resep tradisional, hingga ajaran metafisik. Penelitian ini secara 
spesifik menyoroti kekayaan deskripsi upacara adat pernikahan Jawa dalam Serat 
Centhini Jilid 6, melalui integrasi tiga dimensi utama yaitu dimensi simbolik (ritual), 
emosional (rasa), dan fisikal (raga). Tujuan penelitian ini adalah menyingkap makna 
terdalam di balik setiap prosesi, menelusuri jejak transformasi budaya, dan 
menegaskan relevansi nilai-nilai tersebut bagi spiritualitas masyarakat Jawa 
kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan metode hermeneutik 
sastra, data utama dari teks Serat Centhini dianalisis secara deskriptif-interpretatif. 
Hasil analisis menunjukkan bahwa upacara pernikahan, terutama kisah Jayengresmi 
dan Niken Tambangraras, merefleksikan sinkretisme yang kuat antara tradisi Jawa 
dan nilai-nilai Islam. Lebih lanjut, prosesi ini menampilkan simbolisme tubuh (raga), 
pengalaman emosional (rasa), serta refleksi terhadap konstruksi gender tradisional. 
Dengan demikian, upacara pernikahan dalam Serat Centhini tidak sekadar 
menghadirkan rangkaian tradisi, melainkan wujud konkret dari hubungan manusia 
dengan nilai moral, spiritualitas, dan jati diri budaya Jawa yang senantiasa 
beradaptasi. 

Kata Kunci: Serat Centhini, Upacara Pernikahan, Hermeneutik Sastra, Sinkretisme 
Budaya 

 

1. Pendahuluan 

Naskah kuno berjudul Serat Centhini telah mendapatkan perhatian yang semakin 

intens belakangan ini, terutama karena keberagamannya yang luar biasa. Ia 

merentang dari petunjuk ritual dan etika hingga resep herbal tradisional dan ajaran 

metafisik. Keunikan ini menjadikannya semacam ensiklopedi hidup kebudayaan 

Jawa, yang bukan hanya teks sastra atau religius semata tetapi juga sumber 

pengetahuan yang aplikatif dalam konteks kontemporer. Kepopulerannya bukan 

hanya disebabkan oleh nilai filologis atau historis semata, tetapi juga karena 

relevansinya terhadap pemaknaan ritual, rasa, dan raga dalam kehidupan 

masyarakat masa kini. Misalnya pada nilai-nilai yang terkandung di dalam upacara 

adat pernikahan yang mencerminkan hubungan mendalam antara tradisi, kesehatan 

lahir batin, serta kearifan budaya yang tetap aktual menghadapi dinamika sosial dan 

spiritual masyarakat modern 1. 

 
1 Joko Susilo, “Ketahanan Kesehatan Masyarakat Melalui Herbal Habbit: Analisis Isi 

Pengobatan Tradisional dalam Serat Centhini,” Satwika: Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial 6, no. 1 
(2022): 110–25, https://doi.org/DOI:10.22219/satwika. 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

36 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

Serat Centhini terdiri atas dua belas jilid. Karya ini tidak hanya berisi kisah 

perjalanan tokoh-tokohnya, tetapi juga memuat pandangan hidup masyarakat Jawa 

tentang keseimbangan antara raga, rasa, dan jiwa. Dalam setiap jilidnya, tersimpan 

ajaran mengenai kehidupan sosial, adat istiadat, tata krama, pengobatan tradisional, 

hingga nilai-nilai spiritual yang membentuk identitas budaya Jawa. Serat Centhini 

berfungsi sebagai cermin sosial dan spiritual masyarakat Jawa yang merekam 

pengetahuan kolektif tentang kehidupan, cinta, dan kebijaksanaan lokal. Oleh karena 

itu, naskah ini dapat dipandang sebagai representasi menyeluruh tentang bagaimana 

manusia Jawa memaknai kehidupan secara filosofis, dengan menjunjung tinggi 

harmoni antara manusia, alam, dan Sang Pencipta 2. 

Salah satu bagian yang menarik dalam karya ini terdapat pada Jilid 6, yang 

memuat lima belas pupuh yaitu pupuh 357 sampai 372. Pada bagian ini, Serat 

Centhini menghadirkan deskripsi yang sangat rinci mengenai rangkaian upacara adat 

pernikahan Jawa, yang memadukan dimensi simbolik (ritual), emosional (rasa), dan 

fisikal (raga) sebagai satu kesatuan yang utuh dalam membentuk harmoni sosial dan 

spiritual. Penggambaran nilai-nilai sakral dan simbolik tampak jelas dalam setiap 

tahap prosesi, mulai dari akad nikah yang menolak unsur maksiat seperti sinden dan 

ronggeng, hingga temu pengantin yang sarat makna simbolis seperti lempar daun 

sirih, pemecahan telur, dan tradisi ngabekti sebagai bentuk penghormatan kepada 

orang tua. Semua tahapan tersebut menunjukkan keterpaduan antara tata cara 

lahiriah dan makna batiniah yang mencerminkan keseimbangan antara ritual, rasa, 

dan raga dalam pandangan hidup masyarakat Jawa. 

Di balik rangkaian ritual tersebut tersimpan ajaran moral dan spiritual yang 

mendalam, sekaligus refleksi terhadap perubahan zaman. Serat Centhini 

menampilkan bagaimana masyarakat Jawa melakukan proses adaptasi nilai-nilai 

budaya dengan ajaran agama, misalnya melalui penolakan terhadap penggunaan 

sesaji yang dianggap bagian dari kepercayaan lama, dan menggantinya dengan nilai-

nilai Islam yang lebih murni. Hal ini memperlihatkan bagaimana teks tersebut tidak 

hanya berfungsi sebagai catatan tradisi, tetapi juga sebagai media transformasi nilai 

budaya menuju spiritualitas yang lebih selaras dengan perkembangan keagamaan 

dan sosial masyarakat Jawa. 

Kisah pernikahan Jayengresmi (Syeh Amongraga) dan Niken Tambangraras 

menjadi contoh nyata dari peralihan nilai tersebut. Naskah ini tidak hanya 

mendokumentasikan tahapan prosesi pernikahan secara rinci, tetapi juga 

menggambarkan integrasi budaya Jawa dengan ajaran Islam yang semakin menguat. 

Prosesi akad nikah, misalnya, digambarkan berlangsung sederhana di masjid, 

dipimpin oleh kyai pengulu dan disaksikan wali serta para saksi, tanpa kehadiran 

langsung mempelai perempuan sebuah cerminan tradisi pesantren yang menjunjung 

 
2 Rini Murwati, “Serat Centhini Dalam Masyarakat Jawa (Tinjau Resepsi Sastra),” 

Metalingual:Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia 3, no. 1 (2018): 38–42, https://doi.org/DOI: 
https://doi.org/10.21107/metalingua.v3i1.7032. 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

37 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

kesederhanaan dan kesakralan, berbeda dengan tradisi keraton yang lebih terbuka 

dan seremonial. Selain itu, larangan terhadap hiburan seperti ronggèng atau sindhèn 

memperlihatkan penegasan nilai spiritualitas dalam ritual pernikahan. 

Meskipun nilai-nilai keislaman semakin menonjol, unsur tradisi Jawa tetap 

dipertahankan dengan indah, seperti dalam prosesi panggih, sungkeman, serta 

penggunaan busana adat yang sarat simbol dan makna filosofis. Setiap atribut 

pakaian dan gerak ritual mengandung pesan tentang spiritualitas, status sosial, dan 

solidaritas komunal. Peran perempuan pun tampak penting, baik sebagai pengatur 

logistik (rewang) maupun sebagai simbol kesuburan dan penjaga nilai-nilai 

domestik, meski masih berada dalam bingkai konstruksi gender tradisional. 

Melalui kajian terhadap ritual, rasa, dan raga dalam upacara adat pernikahan 

yang tergambar dalam Serat Centhini Jilid 6, penelitian ini berupaya menyingkap 

makna-makna terdalam di balik setiap prosesi, menelusuri jejak transformasi 

budaya, serta menegaskan relevansi nilai-nilai tersebut bagi pemahaman identitas 

dan spiritualitas masyarakat Jawa masa kini. Melalui penelusuran ini, pembaca 

diajak menyelami keindahan dan kedalaman makna di setiap langkah upacara, serta 

merasakan keterhubungan yang erat antara tradisi, nilai, dan jati diri budaya Jawa 

yang tetap hidup hingga hari ini. 

Kajian mengenai Serat Centhini telah banyak dilakukan, mengingat 

kedudukannya sebagai salah satu karya sastra terbesar yang memuat beragam aspek 

kebudayaan Jawa. Namun, penelitian yang secara khusus membahas upacara 

pernikahan dalam teks tersebut sejauh ini hanya ditemukan satu, yaitu karya 

Hervinne Diarthaningtyas dalam skripsinya berjudul “Upacara Pawiwahan Adat 

Jawi Wonten Ing Serat Centhini” dari Program Studi Bahasa Jawa, Jurusan 

Pendidikan Bahasa Daerah, Universitas Negeri Yogyakarta pada tahun 20143. 

Penelitian tersebut merekonstruksi tahapan prosesi pernikahan Jawa sebagaimana 

tergambar dalam naskah, mulai dari paningset hingga boyongan, serta mengungkap 

makna simbolik di balik pemilihan hari baik dan jenis sesaji, dengan penekanan 

pada pelestarian nilai budaya melalui pendekatan filologis. Berbeda dari itu, 

penelitian ini mengarahkan perhatian pada pengalaman emosional, simbolisme 

tubuh dalam ritus pernikahan, serta relasi kuasa gender dalam kerangka sinkretisme 

budaya Jawa dan nilai-nilai Islam, sebagaimana tergambar dalam Serat Centhini jilid 

ke-6. 

 

2.   Metode 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 

hermeneutik sastra sebagai kerangka utama untuk menafsirkan makna yang 

terkandung dalam deskripsi upacara adat pernikahan pada Serat Centhini Jilid 6. 

Metode hermeneutik sastra, yang berakar pada pemikiran Hans-Georg Gadamer, 

 
3 Hervinne Diarthaningtyas, “Upacara Pawiwahan Adat Jawi Wonten Ing Serat Centhini” (Universitas Negeri 

Yogyakarta, 2014). 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

38 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

menekankan proses dialogis antara pembaca dan teks melalui konsep fusion of 

horizons yakni pertemuan antara horizon makna dalam naskah dan horizon 

pemahaman penafsir4. Pendekatan ini tidak hanya membaca teks secara literal, tetapi 

juga menggali konteks budaya, simbolisme ritual, pengalaman emosional, dan nilai-

nilai yang membentuk teks tersebut. Karena itu, hermeneutik sangat sesuai untuk 

mengkaji karya klasik seperti Serat Centhini yang kaya akan simbol budaya, ajaran 

spiritual, serta kompleksitas tradisi. 

 

3.  Hasil dan Pembahasan 

Tahapan Upacara Pernikahan Jayengresmi (Syeh Amongraga) dan Niken 

Tambangraras 

Upacara pernikahan antara Jayengresmi (Seh Amongraga) dan Niken 

Tambangraras dalam Serat Centhini Jilid 6 mencerminkan pergeseran nilai-nilai 

budaya Jawa menuju pengaruh keislaman yang lebih kuat. Akad nikah dilaksanakan 

secara sederhana di masjid dan dipimpin oleh seorang penghulu, dengan wali nikah 

yaitu ayah dari mempelai perempuan, Ki Bayi Panurta, beserta para saksi lainnya. 

Dalam prosesi tersebut, mempelai perempuan tidak disebutkan hadir secara 

langsung, yang menggambarkan adanya pemisahan ruang antara laki-laki dan 

perempuan dalam prosesi sakral. Hal ini mencerminkan pengaruh tradisi pesantren 

atau Islam klasik di Jawa yang menekankan kesederhanaan dan kesakralan, berbeda 

dengan tradisi keraton yang lebih menonjolkan aspek seremonial dan simbolik 

dalam pernikahan.5 

Setelah akad nikah, Seh Amongraga menolak segala bentuk perayaan yang 

mengandung unsur maksiat, seperti pertunjukan ronggèng atau sindhèn. Sikap ini 

memperlihatkan tekadnya untuk menegakkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan 

sosial, serta menolak hiburan duniawi yang dianggap bertentangan dengan ajaran 

agama. Larangan ini juga menjadi simbol pembersihan tradisi dari unsur-unsur yang 

tidak sejalan dengan spiritualitas Islam. 

Prosesi berikutnya adalah upacara temu pengantin atau panggih, yang 

melibatkan berbagai ritual seperti balangan suruh, mecah endhog, dan lungguh jejer di 

pelaminan. Unsur-unsur ini tetap diambil dari tradisi Jawa, namun diberi makna 

spiritual baru oleh Seh Amongraga. Ia mengislamkan simbol-simbol adat tersebut 

tanpa menghilangkan nilai kebersamaan dan penghormatan di dalamnya. 

Pada tahap sungkeman atau ngabekti, pengantin laki-laki memberikan 

penghormatan kepada mertua, sedangkan pengantin perempuan berbakti kepada 

suaminya. Dalam momen ini, Seh Amongraga menolak praktik-praktik tradisi yang 

masih berkaitan dengan sesaji atau pemujaan roh leluhur, karena dianggap 

 
4 Muhammad Nadhif Judhananto; Fitzerald Kennedy Sitorus, “Fusion of Horizons: Pemikiran Gadamer 

Mengenai Dialog Dan Pemahaman Dalam Kehidupan Manusia,” Jurnal ISO: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan 

Humaniora 5, no. 1 (2025): 1–12, https://doi.org/https://doi.org/10.53697/iso.v5i1.2490. 
5 Meiyanda, & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa dalam pelaksanaan pernikahan 

perspektif hukum Islam. Al Maqashidi: Jurnal Hukum Islam Nusantara, 6(2). 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

39 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

bertentangan dengan ajaran tauhid dalam Islam. Sikap tersebut menandai peralihan 

penting dari sistem kepercayaan Jawa-Hindu menuju nilai-nilai Islam yang murni. 

Setelah pernikahan, Seh Amongraga memberikan pengajaran agama kepada 

istrinya. Ia membimbingnya dalam memahami syahadat, rukun salat, makna rasa 

sejati, dan tanggung jawab sebagai seorang istri muslimah. Proses ini menunjukkan 

bagaimana rumah tangga dipandang bukan sekadar ikatan sosial, tetapi juga sebagai 

sarana pembinaan rohani dalam kehidupan beragama. 

Sebagai penutup, diadakan acara ngundhuh mantu dan kenduri yang diiringi 

pagelaran gamelan serta pertunjukan seni bela diri. Namun, seluruh bentuk hiburan 

tetap disesuaikan dengan norma agama agar tidak menimbulkan kemaksiatan. 

Pengaturan ini mencerminkan upaya Seh Amongraga dalam memadukan unsur 

budaya Jawa dengan ajaran Islam, sehingga tercipta harmoni antara tradisi dan nilai 

religius yang lebih murni. 

 

Penggunaan Pakaian Tradisional dan Simbolisme dalam Busana Pengantin serta 

Peran Tokoh dalam Upacara 

Upacara pernikahan dalam tradisi masyarakat Jawa tidak hanya dimaknai 

sebagai peristiwa pribadi antara dua individu, melainkan juga sebagai cerminan dari 

sistem budaya dan nilai spiritual yang kompleks. Hal tersebut tergambar secara 

mendalam dalam Serat Centhini Jilid 6, terutama pada bagian yang menceritakan 

pernikahan antara Amongraga dan Tambangraras. Narasi dalam teks klasik ini tidak 

sekadar memaparkan jalannya upacara, tetapi juga menampilkan detail visual 

mengenai busana pengantin, pakaian keluarga serta para tamu, disertai makna 

simbolik yang menyertainya.6 

Salah satu elemen yang menonjol adalah busana tradisional yang dikenakan 

oleh pengantin perempuan, Tambangraras. Ia digambarkan sedang menjalani masa 

pingitan dan mengenakan pakaian yang melambangkan kesucian, ketulusan, serta 

ketundukan spiritual. Dalam pupuh 15 disebutkan: 

“Tasik wawalêran bae nipis, pasaja yèn tinon, sinjang seta limar sêmêkane, rasukan takwa 

sêmbagi kuning, pangangge tan pati, wus masêm asêmu.” (Jilid 6 – Kaca: 2)7 

Terjemahannya: “Laut tampak bergelombang lembut, indah dipandang mata. Ia 

mengenakan kain sutra bermotif limar berwarna putih sebagai bawahan, berpadu 

dengan baju takwa berwarna sêmbagi kuning, berpakaian sederhana, dan wajahnya 

terlihat pucat.” 

Kutipan tersebut menggambarkan bahwa pakaian yang dikenakan oleh 

Tambangraras memiliki makna simbolis yang mendalam. Warna putih dari kain 

limar merepresentasikan kesucian dan kemurnian hati, sedangkan warna kuning 

pada baju takwa mencerminkan kebijaksanaan serta keagungan. Ketiadaan 

 
6 Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizqika, Pemetaan Ritual Daur Hidup Manusia dalam 

Serat Centhini, Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, 2023, hlm. 54 
7 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 6 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

40 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

perhiasan mencolok menunjukkan sikap sederhana serta menghindari kesan 

berlebihan yang dapat menyerupai gaya berpakaian “cara maksiyat,” suatu bentuk 

penolakan terhadap kemewahan yang dianggap tidak selaras dengan nilai spiritual 

Islam yang diusung keluarga pengantin. 

Simbolisme dalam upacara pernikahan terdapat pada teks Serat Centhini yaitu 

pada pupuh ke 58 mengenai pengiring laki-laki.  

 

“Ingkang ngirid lare jalêr sami, jêjaka mêrabot, prajuritan kotang baludrune, abangkol mas 

sabuk cindhe abrit, bêbêt limar-wilis, sinerong cinancut.” (Jilid 6 – Kaca: 6)8 

 

Terjemahan 

Yang mengiringinya adalah para pemuda gagah, berpakaian seperti prajurit dengan 

baju berlapis baja, mengenakan kalung emas dan sabuk dari kain cindhe merah, 

berselendang limar berwarna-warni, serta mengenakan celana panjang yang diikat 

erat. 

 

Deskripsi ini menunjukkan bahwa busana para pengiring bukan hanya 

dimaksudkan untuk memperindah tampilan, tetapi juga memiliki nilai simbolik 

sebagai lambang keberanian, kesiapan, dan semangat perjuangan. Pakaian prajurit 

dengan unsur kotang baludru, sabuk cindhe, dan limar-wilis menegaskan citra 

kekompakan dan kebersamaan, serta menandakan posisi sosial mereka sebagai 

bagian dari komunitas yang turut berperan dalam perhelatan sakral tersebut. 

Sementara itu, para perempuan dewasa yang turut hadir, baik dari kalangan 

keluarga maupun tetangga, juga digambarkan mengenakan busana dan perhiasan 

beragam. Dalam pupuh 113 dan 114 disebutkan 

 

“Sarwi ngiringakên rare alit, rolas amêrabot, kinêmbar sadaya busanane, gêlang kêlatbau 

jamang sumping, kêroncong pêpênding, kalung srumbung kuncung.” (Jilid 6 – Kaca: 11, hlm. 

16)9 

 

Terjemahan 

Sambil mengiring anak-anak kecil, dua belas orang wanita ikut serta, semuanya 

mengenakan pakaian yang seragam, memakai gelang, kelat bahu, jamang (hiasan 

kepala), sumping (anting), keroncong (gelang kaki), serta kalung dan hiasan rambut 

(kuncung).” 

 

Penyebutan beragam aksesori seperti jamang, sumping, gelang, dan kalung 

menandakan bahwa pakaian menjadi simbol identitas sosial dalam masyarakat Jawa. 

Perbedaan bahan kain seperti batik, lurik, sêmbagi, maupun baludru serta ragam 

hiasannya mencerminkan perbedaan kelas ekonomi dan status sosial masing-masing 
 

8 Ibid., Kaca:6 
9 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 11 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

41 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

individu. Dengan demikian, busana dalam upacara pernikahan bukan hanya 

berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi juga sebagai medium ekspresi sosial, 

spiritual, dan kultural yang memperlihatkan harmoni antara kesederhanaan, 

kesakralan, dan nilai keindahan dalam budaya Jawa. 

Adapun yang menyebutkan bahwa pakaian dalam upacara pernikahan bukan 

hanya sebagai pelengkap estetis, melainkan sarana komunikasi simbolik status 

sosial, kesiapan spiritual, dan kepatuhan terhadap norma adat yang melekat dalam 

struktur masyarakat Jawa tradisional.10 

Lebih jauh, peran tokoh-tokoh penting dalam upacara ini juga sangat jelas. 

Sèh Amongraga sebagai tokoh sentral spiritual sekaligus mempelai pria, didampingi 

oleh ayahnya, Kyai Bayi Panurta, yang menjadi penyelenggara utama. Selain 

mereka, disebutkan pula tokoh-tokoh masyarakat seperti yang tercantum dalam 

pupuh 113–114, tentang perhiasan dan busana para wanita pengiring., dan puluhan 

nama tokoh lainnya yang hadir memberikan sumbangan dan berkah. Mereka 

disebutkan dalam pupuh 72–80 dan hadir menyatakan bakti: "Samya majêng matur 

gênti-gênti, nêmbah matur alon, kang punika kawula wiyose, sumapala angaturi 

bêkti, kunjuka (n)Jêng Kyai, patumbasing apu." 

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa pernikahan bukan sekadar ikatan 

dua individu, melainkan momentum kolektif yang merekatkan komunitas dalam 

jalinan spiritual dan sosial. Tradisi ini memperlihatkan adanya kohesi sosial yang 

kuat, di mana peran spiritual, sosial, ekonomi, dan budaya saling menyatu dalam 

satu struktur upacara.11  

Aspek lain yang penting dalam memahami konstruksi gender dalam 

pernikahan Tambangraras dan Seh Amongraga adalah bagaimana perempuan 

diposisikan sebagai subjek performatif. Identitas perempuan dalam budaya Jawa 

tidak hanya ditentukan oleh tugas dan peran domestik, tetapi juga melalui cara 

mereka tampil dan berperilaku di ruang publik adat.12 

Dalam Serat Centhini digambarkan bahwa para perempuan mengenakan 

pakaian dan perhiasan yang lengkap  

 

“Samya apipinggang apêpênding, slêpe cathok kroncong, sarwa kêling kabèh panganggone, 

sinjang kêmbên salendhang kulambi...”13 

 

 

 

 
10 Fibiona, Indra, and Mawaddatul Khusna Rizqika. Pemetaan Ritual Daur Hidup Manusia dalam 

Serat Centhini. Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, 
dan Teknologi, 2023. Hal 55 

11 Soedarsono, R.M. (2007). Seni Pertunjukan Jawa. Yogyakarta: Gadjah Mada University 
Press. 

12 Suryadi, A. (2015). "Konstruksi Gender dalam Tradisi Pernikahan Adat Jawa". Jurnal 
Antropologi Indonesia, 36(2), 145-162. 

13 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 10 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

42 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

Terjemahan 

Semua mengenakan ikat pinggang dan perhiasan gelang, selop, serta gelang kaki 

yang berbunyi, seluruh pakaian mereka berwarna hitam mengilap; memakai kain, 

kemben, selendang, dan baju. (Jilid 6 - Kaca : 10, hlm. 14) 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa pakaian adat tidak hanya berfungsi sebagai 

penanda status sosial, tetapi juga sebagai alat untuk menyampaikan norma 

kesopanan, estetika, dan identitas budaya. 

Perempuan Jawa dalam karya-karya klasik kerap direpresentasikan melalui 

simbol-simbol visual yang menonjolkan sifat-sifat feminin seperti kelembutan, 

ketenangan, dan kepatuhan. Gambaran tersebut biasanya juga disertai dengan citra 

fisik yang mencerminkan pengendalian diri serta penguasaan terhadap tubuh dan 

penampilan. Oleh karena itu, performativitas perempuan dalam konteks pernikahan 

adat Jawa dapat dipahami sebagai bentuk ekspresi gender yang diarahkan dan 

ditampilkan di ruang-ruang publik adat, berfungsi sebagai sarana legitimasi sosial 

dan kultural.14  

 

Unsur Islam dan Tradisi Jawa dalam Ritual Pernikahan 

Upacara pernikahan yang digambarkan dalam Serat Centhini Jilid 6 

memperlihatkan perpaduan yang harmonis antara nilai-nilai Islam dan tradisi Jawa. 

Kedua unsur tersebut tidak diposisikan secara berlawanan, melainkan saling 

melengkapi dan memperkaya makna satu sama lain. Prosesi pernikahan antara Sèh 

Amongraga dan Nikèn Tambangraras memperlihatkan keseimbangan antara tata 

cara adat seperti prosesi pingitan dan pelaksanaan akad nikah yang menjadi inti 

dalam hukum Islam. Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan masyarakat 

Jawa, pernikahan bukan sekadar peristiwa sosial, melainkan juga memiliki dimensi 

spiritual dan moral yang kuat, dengan nilai-nilai religius sebagai dasar utama 

seluruh rangkaian upacaranya. 

 

 “Sèh Amongraga nyuwun pahargyanipun sampun ngantos mawi cara maksiyatan. Lampahing 

upacara paningkah kawiwitan pêngantèn èstri kapingit. Salajêngipun sasaji jangkêp…” 

 

Terjemahan  

Syekh Amongraga memohon agar pesta pernikahan tidak dilakukan dengan cara 

yang mengandung maksiat. Jalannya upacara dimulai dengan pengasingan 

(pingitan) mempelai wanita. Selanjutnya, segala sesaji disiapkan dengan lengkap. 

(Serat Centhini, hlm. 1) 

 

Kutipan tersebut menegaskan pentingnya menjaga kesucian dan moralitas 

dalam penyelenggaraan pesta pernikahan. Sèh Amongraga menolak segala bentuk 

 
14 Endraswara, S. (2006). Serat Centhini: Eksotisme dan Estetika Seksualitas Jawa. Yogyakarta: Narasi. 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

43 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

kemaksiatan dalam perayaan, menandakan bahwa adat istiadat dijalankan dalam 

batasan yang sesuai dengan ajaran Islam. Hal ini menjadi bukti adanya harmonisasi 

antara tradisi lokal dengan nilai-nilai Islam yang telah berakar kuat dalam 

masyarakat Jawa. 

Adat pingitan sendiri memiliki makna simbolik yang mendalam sebagai masa 

persiapan bagi calon pengantin perempuan untuk menghadapi perubahan status, 

baik secara sosial maupun spiritual. Dalam konteks Jawa-Islam, pingitan tidak hanya 

berarti pengasingan fisik, tetapi juga dimaknai sebagai waktu untuk introspeksi, 

memperkuat pemahaman agama, serta menjaga kesucian diri menjelang akad nikah. 

Setelah masa ini selesai, prosesi dilanjutkan dengan penyajian sesaji yang berfungsi 

sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur dan upaya menjaga keseimbangan 

kosmos.15 

Kehadiran unsur sesaji tidak dipandang bertentangan dengan ajaran Islam 

karena bersifat simbolik, bukan bentuk pemujaan. Tradisi ini mencerminkan bentuk 

dialektika budaya yang khas dalam masyarakat Jawa, di mana unsur mistisisme 

lokal berpadu dengan nilai moral Islam dan estetika tradisi. Dengan demikian, Islam 

berperan sebagai pedoman etis dalam pelaksanaan adat, sementara budaya Jawa 

memberikan nuansa simbolik dan keindahan spiritual dalam setiap tahapan ritual 

pernikahan tersebut.16 

 

Peran Gender dalam Upacara Pernikahan 

Dalam Serat Centhini, salah satu elemen penting dalam prosesi pernikahan 

antara Tambangraras dan Sèh Amongraga adalah kehadiran para rewang, yaitu 

kelompok perempuan yang bekerja secara gotong royong untuk mempersiapkan 

seluruh keperluan upacara. Para rewang bertugas menyiapkan hidangan, 

perlengkapan sesaji, serta kebutuhan tamu dan perangkat adat lainnya. Namun, 

peran mereka tidak hanya sebatas pekerjaan praktis, melainkan juga sarat dengan 

makna simbolik yang mencerminkan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat Jawa. 

Dalam teks disebutkan: 

 

“Kula sampun pasrah mring bibi sêdarum, kang dadiya kulmak, mandhegani nambut-kardi, 

rampungipun ing sêkul ulam panganan.”17 

 

Terjemahan 

Saya sudah menyerahkan semuanya kepada bibi sekeluarga, yang menjadi 

pembantu rumah tangga, untuk memimpin pekerjaan menyiapkan segala sesuatu, 

hingga selesai memasak nasi, lauk, dan hidangan. (Jilid 6 - Kaca : 128, hlm, 173-174) 

 
15 Dewi Masyitoh and Abdullah Afif, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Tradisi Pingitan 

Dalam Perkawinan Adat Jawa” 1, no. 3 (2023). 
16 Meiyanda Tri Pratiwi and Muhammad Yarham, “Tradisi Adat Jawa Saat Melaksanakan 

Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Islam” 06, no. 02 (2023). 
17 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 128 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

44 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

 

Kutipan ini menunjukkan bahwa bibi dari pihak pengantin perempuan 

dipercayakan sebagai pemimpin para rewang. Ia bertanggung jawab untuk 

memastikan kelancaran seluruh proses upacara, baik dari sisi teknis maupun 

spiritual. Dengan demikian, kepemimpinan perempuan dalam konteks ini bukan 

hanya berhubungan dengan tugas domestik, tetapi juga memiliki dimensi sakral 

sebagai pengatur harmoni dalam pelaksanaan ritual. 

Peran para rewang juga berkaitan erat dengan figur mitologis Dewi Sri, dewi 

padi yang dalam budaya Jawa melambangkan kesuburan, kemakmuran, dan 

keberkahan rumah tangga. Dalam konteks pernikahan, perempuan yang berperan 

sebagai rewang dipandang sebagai perwujudan simbolik dari Dewi Sri, yang 

kehadirannya memberikan restu dan keseimbangan bagi kehidupan baru pasangan 

pengantin. Oleh karena itu, kerja kolektif perempuan dalam upacara bukan hanya 

bentuk partisipasi sosial, tetapi juga manifestasi dari nilai spiritual dan simbolik 

yang berakar dalam kepercayaan masyarakat Jawa.18 

Melalui gambaran ini, Serat Centhini memperlihatkan bagaimana perempuan 

sering kali ditempatkan dalam ruang domestik dan simbolik, di mana nilai dan 

peran mereka diukur berdasarkan kontribusinya dalam menjaga kesinambungan 

adat serta kelestarian nilai-nilai budaya. Meskipun mereka tidak menempati posisi 

formal dalam struktur otoritas sosial, keberadaan mereka sangat penting dalam 

mempertahankan tatanan moral dan spiritual masyarakat. Hal ini mencerminkan 

bahwa konstruksi identitas gender dalam budaya Jawa sangat dipengaruhi oleh 

norma-norma tradisional yang diwariskan melalui praktik budaya dan teks sastra 

klasik seperti Serat Centhini. 

 

Bias Gender Dalam Stuktur Sosial Dan Budaya Jawa dalam Serat Centhini Jilid 6 

Dalam Serat Centhini Jilid 6, salah satu isu penting yang muncul adalah 

gambaran tentang peran perempuan yang ditempatkan pada posisi lebih rendah 

dibandingkan laki-laki. Tokoh Nikèn Tambangraras menjadi contoh utama 

bagaimana perempuan ideal pada masyarakat Jawa tradisional dipahami sebagai 

sosok yang sumarah, yaitu sepenuhnya menyerahkan keputusan dan arah hidup 

kepada suami. 

 

“Tambangraras liningan ing laki pan kumêpyur tyasira nêratap | sarwi asêrêt ature | pukulun 

sang abagus | kawula kewala nèng jawi…”19 

 

Terjemahan 

Tambangraras yang sedang dirias oleh sang suami merasa haru hatinya hingga 

meneteskan air mata, sambil berkata dengan lirih, ‘Pukulun, tuanku yang tampan, 

 
18 Musrichah, A. P. A., & Baskoro, S. (2021). Bias Gender dalam Cerita Ulama Nyi Atikah 

(Pendekatan Linguistik Sistemik Fungsional). Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 12(2), 223– 236. 
19 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 59 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

45 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

hamba hanyalah orang luar (bukan siapa-siapa baginda) 

(Jilid 6 - Kaca : 59, hlm. 79) 

 

Penggunaan kata “kawula” menunjukkan bahwa Tambangraras memandang 

dirinya sebagai bawahan, sedangkan frasa “nèng jawi” menegaskan bahwa ia merasa 

berada di luar pusat kekuasaan dalam rumah tangga. Hal ini menunjukkan bahwa 

perempuan pada masa itu dilihat sebagai pelengkap laki-laki, bukan sebagai 

individu mandiri. Pandangan tersebut sejalan dengan budaya Jawa yang cenderung 

patriarkal, di mana pernikahan menjadi sarana untuk mempertahankan struktur 

sosial yang hierarkis. 

Selain itu, subordinasi perempuan juga terlihat melalui hubungan edukatif 

antara suami dan istri. Pada malam pertama, Tambangraras tidak langsung 

menjalani hubungan fisik, tetapi lebih dulu diberikan “pengajaran” oleh suaminya, 

Sèh Amongraga. Dalam hal ini, laki-laki menjadi guru dan perempuan berperan 

sebagai murid yang harus patuh dan menerima setiap nasihatnya. 

 

“Sèh Amongraga mêjang garwanipun... kuwajibaning èstri, pasrah dhiri dhatêng kakungipun 

wilujênging palakrami”20 

 

Terjemahan 

Syekh Amongraga menasihati istrinya... bahwa kewajiban seorang istri adalah 

menyerahkan diri sepenuhnya kepada suaminya demi keselamatan dan 

keharmonisan rumah tangga. (Hlm. 78) 

 

Dengan demikian, pernikahan tidak dipahami sebagai hubungan setara, tetapi 

sebagai hubungan yang sepenuhnya dikendalikan oleh laki-laki, termasuk dalam 

aspek pengetahuan, spiritualitas, dan seksual. Perempuan tidak memiliki ruang 

untuk menyampaikan pendapat secara setara. 

Menurut Akhmad Saifudin menyatakan bahwa “Relasi seksual dan spiritual 

dalam Serat Centhini menggambarkan relasi kuasa, di mana tubuh perempuan 

menjadi ladang pembuktian keahlian mistik dan moral laki-laki. Perempuan adalah 

wadah bukan subjek aktif dalam proses spiritualisasi pernikahan.”21 

Dari analisis tersebut terlihat bahwa tubuh perempuan berfungsi sebagai 

objek spiritual dan seksual yang dikendalikan oleh laki-laki. Ketimpangan relasi 

gender ini mencerminkan nilai sosial Jawa-Islam pada masa itu yang menempatkan 

perempuan dalam posisi lebih rendah baik di bidang sosial, spiritual, maupun 

seksual. 

 

 
20 Serat Centhini Jilid VI, hlm. 78 
21Akhmad Saifudin, Erotika Syeh Amongraga: Kajian Teologi Mistik dan Seksualitas dalam Serat 

Centhini 

 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

46 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

Multikulturalisme dan Toleransi dalam Serat Centhini 

Serat Centhini menampilkan bagaimana ajaran Islam menyatu ke dalam 

kehidupan sosial masyarakat Jawa tanpa meniadakan tradisi yang telah ada 

sebelumnya. Dalam tradisi pernikahan, misalnya, ritual adat seperti siraman, 

midodareni, dan temu manten tetap dilestarikan, meskipun unsur utama pernikahan 

tetap bertumpu pada akad nikah sebagai bagian dari syariat Islam. Dalam naskah 

ini, agama tidak diposisikan sebagai kekuatan yang menghapus tradisi, melainkan 

sebagai nilai yang dapat hidup berdampingan dan saling menguatkan dengan 

budaya lokal. 

Ritual pernikahan dalam Serat Centhini bukan hanya dipahami sebagai prosesi 

religius, tetapi juga sebagai bentuk ekspresi kebudayaan. Di dalamnya terdapat 

simbol-simbol tradisi Jawa yang sarat makna, sekaligus nilai-nilai Islam yang tetap 

dijaga. Wali nikah sebagai prinsip dasar pernikahan dalam Islam tetap dilaksanakan, 

tetapi rangkaian adat seperti siraman, dodolan dawet, dan panggih manten 

mengawali prosesi tersebut. Sebagaimana tersirat dalam Pupuh 214, rangkaian adat 

ini memperlihatkan adanya sinkretisme budaya, yakni perpaduan harmonis antara 

kearifan lokal dan nilai keislaman. Tradisi-tradisi tersebut tidak dipandang 

bertentangan dengan ajaran agama, melainkan menjadi unsur pelengkap yang 

memiliki kedalaman spiritual dan simbolik bagi masyarakat Jawa. 

 

Peran  Serat Centhini sebagai Sumber Pengetahuan tentang Adat dan Spiritualitas 

Jawa 

Serat Centhini bukan sekadar menyampaikan alur perjalanan tokoh-tokohnya, 

tetapi juga menjadi potret kehidupan masyarakat Jawa pada masa lalu. Di balik 

kisah yang bernuansa epik dan romantik, tersimpan dokumentasi budaya yang 

sangat kaya terutama terkait adat dan praktik spiritual yang menyertai siklus hidup 

orang Jawa, mulai dari kelahiran hingga kematian. 

Dalam menggambarkan prosesi pernikahan, misalnya, teks ini menunjukkan 

bahwa masyarakat Jawa memandang perkawinan sebagai momen yang sakral dan 

sarat nilai religius, bukan sekadar kontrak sosial. Hal ini tergambar pada sikap Sèh 

Amongraga yang menolak perayaan berlebihan dan bertentangan dengan ajaran 

agama: 

 

"Sèh Amongraga nyuwun pahargyanipun sampun ngantos mawi cara maksiyatan."22 

 

Terjemahan 

Syekh Amongraga memohon agar pesta pernikahan tidak dilaksanakan dengan cara 

yang mengandung kemaksiatan. (Hlm. 1) 

 

 
22 Serat Centhini Jilid VI, Hlm. 1 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

47 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

Pandangan tersebut memperlihatkan adanya harmonisasi antara adat dan 

nilai-nilai keagamaan. Tradisi tetap dijalankan, namun harus berlandaskan moralitas 

dan ajaran Islam. Dengan demikian, Islamisasi budaya Jawa terjadi melalui proses 

penyelarasan, bukan penghapusan terhadap tradisi lama. 

Di bagian lain diceritakan bahwa Nikèn Tambangraras, calon mempelai 

perempuan, menjalani masa pingitan dalam suasana penuh kesunyian dan 

penyerahan diri. Ia berpuasa dari tidur dan makan selama tiga malam suatu bentuk 

laku spiritual yang mengantar pada transformasi menuju kehidupan baru 

 

"apan wus tri ratri, catur dhahar turu... trah turase kang ngèlmu mawingit, rêpiting 

pangarsi."23 

 

Terjemahan 

Sebab sudah tiga malam, empat hari lamanya... keturunan orang berilmu yang 

memiliki pengetahuan rahasia, dengan ketenangan dan kejernihan batin yang 

mendalam (Jilid 6 - Kaca : 2, hlm. 2-3) 

 

Ritual ini tidak hanya menandai kesiapan lahiriah sebagai seorang istri, tetapi 

juga melatih keteguhan batin: mengekang hawa nafsu, membersihkan diri, dan 

mempersiapkan jiwa untuk menjalani fase kehidupan yang baru. 

Di dalam Serat Centhini, penggambaran kehidupan spiritual masyarakat 

tidak bersifat elitis. Para pelaku tradisi berasal dari berbagai latar sosial seperti tokoh 

agama, warga desa, pedagang, hingga rakyat biasa. Upaya mendekatkan diri kepada 

Tuhan terwujud dalam praktik sehari-hari melalui doa, puasa, tirakat, dan 

penghormatan terhadap leluhur. Perpaduan antara ajaran Islam dengan jejak 

kepercayaan Hindu-Buddha dan unsur lokal menunjukkan bahwa spiritualitas Jawa 

bersifat plural dan akomodatif. 

Dengan demikian, Serat Centhini mengandung nilai etnospiritual yang sangat 

mendalam. Ia tidak hanya mencatat prosesi dan simbol-simbol tradisi, tetapi juga 

memperlihatkan makna batin di balik setiap laku budaya. Karena itu, teks ini tidak 

hanya penting sebagai karya sastra dan sumber sejarah, tetapi juga relevan bagi 

kajian antropologi, studi budaya, serta sebagai inspirasi pendidikan karakter dan 

spiritualitas pada masa kini. 

 

4.    Kesimpulan 

Upacara pernikahan dalam Serat Centhini Jilid 6 tidak sekadar menghadirkan 

rangkaian tradisi yang terstruktur, melainkan juga memadukan dimensi simbolik 

antara raga dan rasa dalam kehidupan masyarakat Jawa. Setiap tahapan mulai dari 

urutan prosesi, pemilihan busana, hingga tata rias menggambarkan pemaknaan 

mendalam tentang kesucian ikatan, keharmonisan sosial, dan integrasi nilai-nilai 

 
23 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 2 



Sekar Arum Endang Putri, dll 

48 
 
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025 

spiritual yang turun-temurun. Perempuan dan laki-laki menampilkan peran sosial 

yang saling melengkapi, mencerminkan konstruksi budaya yang menempatkan 

pernikahan sebagai ruang sekaligus sarana pewarisan identitas. Dengan demikian, 

Serat Centhini tidak hanya mendokumentasikan adat istiadat sebagai warisan 

historis, tetapi juga menunjukkan bahwa ritual pernikahan adalah wujud konkret 

dari hubungan manusia dengan tradisi, nilai moral, serta spiritualitas yang menyatu 

dalam laku hidup masyarakat Jawa. 

 

Referensi 

Endraswara, S. (2006). Serat Centhini: Eksotisme dan estetika seksualitas Jawa. Narasi. 

Fibiona, I., & Rizqika, M. K. (2023). Pemetaan ritual daur hidup manusia dalam Serat 

Centhini. Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, Kementerian Pendidikan, 

Kebudayaan, Riset, dan Teknologi. 

Joko, S. (2022). Ketahanan kesehatan masyarakat melalui herbal habit: Analisis isi 

pengobatan tradisional dalam Serat Centhini. Satwika: Kajian Ilmu Budaya dan 

Perubahan Sosial, 6(1), 110–125. https://doi.org/10.22219/satwika  

Meiyanda, & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa dalam pelaksanaan pernikahan 

perspektif hukum Islam. Al Maqashidi: Jurnal Hukum Islam Nusantara, 6(2). 

Meiyanda, T. P., & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa saat melaksanakan 

pernikahan dalam perspektif hukum Islam. Al Maqashidi: Jurnal Hukum Islam 

Nusantara, 6(2). 

Murwati, R. (2018). Serat Centhini dalam masyarakat Jawa (tinjau resepsi sastra). 

Metalingual: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 3(1), 38–42. 

https://doi.org/10.21107/metalingua.v3i1.7032 

Musrichah, A. P. A., & Baskoro, S. (2021). Bias gender dalam cerita Ulama Nyi Atikah 

(Pendekatan Linguistik Sistemik Fungsional). Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 

12(2), 223–236. 

Saifudin, A. (n.d.). Erotika Syeh Amongraga: Kajian teologi mistik dan seksualitas dalam 

Serat Centhini. (Informasi penerbit belum tersedia). 

Soedarsono, R. M. (2007). Seni pertunjukan Jawa. Gadjah Mada University Press. 

Suryadi, A. (2015). Konstruksi gender dalam tradisi pernikahan adat Jawa. Jurnal 

Antropologi Indonesia, 36(2), 145–162. 

https://doi.org/10.22219/satwika
https://doi.org/10.21107/metalingua.v3i1.7032

