Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Vol. 13 Issue 2,
Desember 2025
Avaliable online at https:/www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty of Ushuluddin and
Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia

Ritual, Rasa, Raga: Menyelami Upacara Adat Pernikahan dalam Serat Centhini
Jilid 6

Sekar Arum Endang Putri sekararumendangputri@gemail.com
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Syelly Qothrotunnada Syellygn@email.com
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Nazwa Salsabila nazwasalsabilajunil4@gemail.com
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Fakhrurroji fakhrurroji04@gqmail.com
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Muhammad Azriel muhammadazriel0908@email.com
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Fika Hidayani fhidayani@uinssc.ac.id
Sejarah Peradaban Islam
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

e Received: 27.11.2025 e Accepted: 03.12.2025 e Published: 05.12.2025

Abstract: Serat Centhini is recognised as a comprehensive compendium of Javanese culture,
embracing a wide range of subjects including ethics, traditional recipes, and metaphysical
teachings. This study specifically highlights the richness of descriptions of Javanese
traditional wedding ceremonies in the Centhini Manuscript Volume 6, through the
integration of three main dimensions, namely the symbolic (ritual), emotional (feelings), and
physical (body) dimensions. The objective of this study is to identify the fundamental meaning
behind each procession, to trace the traces of cultural transformation, and to affirm the
relevance of these values to the spirituality of contemporary Javanese society. The text was
analysed using a qualitative approach and literary hermeneutic methods, with the analysis
being both descriptive and interpretative. The results of the analysis demonstrate that
wedding ceremonies, particularly those involving Jayengresmi and Niken Tambangraras,
exhibit a profound syncretism between Javanese traditions and Islamic values. Moreover, this
procession evinces the symbolism of the body (raga), emotional experiences (rasa), and
reflections on traditional gender constructs. Therefore, the wedding ceremony described in
Serat Centhini is not merely a series of traditions, but rather a concrete manifestation of the

Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam


https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:sekararumendangputri@gmail.com
mailto:Syellyqn@gmail.com
mailto:nazwasalsabilajuni14@gmail.com
mailto:fakhrurroji04@gmail.com
mailto:muhammadazriel0908@gmail.com
mailto:fhidayani@uinssc.ac.id

35

Sekar Arum Endang Putri, dll

relationship between humans and moral values, spirituality, and Javanese cultural identity,
which is in a state of constant adaptation.

Keywords: Serat Centhini, Wedding Ceremony, Literary Hermeneutics, Cultural
Syncretism.

Abstrak: Serat Centhini diakui sebagai ensiklopedia hidup kebudayaan Jawa yang
merentang dari etika, resep tradisional, hingga ajaran metafisik. Penelitian ini secara
spesifik menyoroti kekayaan deskripsi upacara adat pernikahan Jawa dalam Serat
Centhini Jilid 6, melalui integrasi tiga dimensi utama yaitu dimensi simbolik (ritual),
emosional (rasa), dan fisikal (raga). Tujuan penelitian ini adalah menyingkap makna
terdalam di balik setiap prosesi, menelusuri jejak transformasi budaya, dan
menegaskan relevansi nilai-nilai tersebut bagi spiritualitas masyarakat Jawa
kontemporer. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif dan metode hermeneutik
sastra, data utama dari teks Serat Centhini dianalisis secara deskriptif-interpretatif.
Hasil analisis menunjukkan bahwa upacara pernikahan, terutama kisah Jayengresmi
dan Niken Tambangraras, merefleksikan sinkretisme yang kuat antara tradisi Jawa
dan nilai-nilai Islam. Lebih lanjut, prosesi ini menampilkan simbolisme tubuh (raga),
pengalaman emosional (rasa), serta refleksi terhadap konstruksi gender tradisional.
Dengan demikian, upacara pernikahan dalam Serat Centhini tidak sekadar
menghadirkan rangkaian tradisi, melainkan wujud konkret dari hubungan manusia
dengan nilai moral, spiritualitas, dan jati diri budaya Jawa yang senantiasa
beradaptasi.

Kata Kunci: Serat Centhini, Upacara Pernikahan, Hermeneutik Sastra, Sinkretisme
Budaya

1. Pendahuluan

Naskah kuno berjudul Serat Centhini telah mendapatkan perhatian yang semakin
intens belakangan ini, terutama karena keberagamannya yang luar biasa. Ia
merentang dari petunjuk ritual dan etika hingga resep herbal tradisional dan ajaran
metafisik. Keunikan ini menjadikannya semacam ensiklopedi hidup kebudayaan
Jawa, yang bukan hanya teks sastra atau religius semata tetapi juga sumber
pengetahuan yang aplikatif dalam konteks kontemporer. Kepopulerannya bukan
hanya disebabkan oleh nilai filologis atau historis semata, tetapi juga karena
relevansinya terhadap pemaknaan ritual, rasa, dan raga dalam kehidupan
masyarakat masa kini. Misalnya pada nilai-nilai yang terkandung di dalam upacara
adat pernikahan yang mencerminkan hubungan mendalam antara tradisi, kesehatan
lahir batin, serta kearifan budaya yang tetap aktual menghadapi dinamika sosial dan
spiritual masyarakat modern 1.

1 Joko Susilo, “Ketahanan Kesehatan Masyarakat Melalui Herbal Habbit: Analisis Isi
Pengobatan Tradisional dalam Serat Centhini,” Satwika: Kajian llmu Budaya Dan Perubahan Sosial 6, no. 1
(2022): 110-25, https:/ /doi.org/DOI:10.22219/satwika.

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



36

Sekar Arum Endang Putri, dll

Serat Centhini terdiri atas dua belas jilid. Karya ini tidak hanya berisi kisah
perjalanan tokoh-tokohnya, tetapi juga memuat pandangan hidup masyarakat Jawa
tentang keseimbangan antara raga, rasa, dan jiwa. Dalam setiap jilidnya, tersimpan
ajaran mengenai kehidupan sosial, adat istiadat, tata krama, pengobatan tradisional,
hingga nilai-nilai spiritual yang membentuk identitas budaya Jawa. Serat Centhini
berfungsi sebagai cermin sosial dan spiritual masyarakat Jawa yang merekam
pengetahuan kolektif tentang kehidupan, cinta, dan kebijaksanaan lokal. Oleh karena
itu, naskah ini dapat dipandang sebagai representasi menyeluruh tentang bagaimana
manusia Jawa memaknai kehidupan secara filosofis, dengan menjunjung tinggi
harmoni antara manusia, alam, dan Sang Pencipta 2.

Salah satu bagian yang menarik dalam karya ini terdapat pada Jilid 6, yang
memuat lima belas pupuh yaitu pupuh 357 sampai 372. Pada bagian ini, Serat
Centhini menghadirkan deskripsi yang sangat rinci mengenai rangkaian upacara adat
pernikahan Jawa, yang memadukan dimensi simbolik (ritual), emosional (rasa), dan
fisikal (raga) sebagai satu kesatuan yang utuh dalam membentuk harmoni sosial dan
spiritual. Penggambaran nilai-nilai sakral dan simbolik tampak jelas dalam setiap
tahap prosesi, mulai dari akad nikah yang menolak unsur maksiat seperti sinden dan
ronggeng, hingga temu pengantin yang sarat makna simbolis seperti lempar daun
sirih, pemecahan telur, dan tradisi ngabekti sebagai bentuk penghormatan kepada
orang tua. Semua tahapan tersebut menunjukkan keterpaduan antara tata cara
lahiriah dan makna batiniah yang mencerminkan keseimbangan antara ritual, rasa,
dan raga dalam pandangan hidup masyarakat Jawa.

Di balik rangkaian ritual tersebut tersimpan ajaran moral dan spiritual yang
mendalam, sekaligus refleksi terhadap perubahan zaman. Serat Centhini
menampilkan bagaimana masyarakat Jawa melakukan proses adaptasi nilai-nilai
budaya dengan ajaran agama, misalnya melalui penolakan terhadap penggunaan
sesaji yang dianggap bagian dari kepercayaan lama, dan menggantinya dengan nilai-
nilai Islam yang lebih murni. Hal ini memperlihatkan bagaimana teks tersebut tidak
hanya berfungsi sebagai catatan tradisi, tetapi juga sebagai media transformasi nilai
budaya menuju spiritualitas yang lebih selaras dengan perkembangan keagamaan
dan sosial masyarakat Jawa.

Kisah pernikahan Jayengresmi (Syeh Amongraga) dan Niken Tambangraras
menjadi contoh nyata dari peralihan nilai tersebut. Naskah ini tidak hanya
mendokumentasikan tahapan prosesi pernikahan secara rinci, tetapi juga
menggambarkan integrasi budaya Jawa dengan ajaran Islam yang semakin menguat.
Prosesi akad nikah, misalnya, digambarkan berlangsung sederhana di masjid,
dipimpin oleh kyai pengulu dan disaksikan wali serta para saksi, tanpa kehadiran
langsung mempelai perempuan sebuah cerminan tradisi pesantren yang menjunjung

2 Rini Murwati, “Serat Centhini Dalam Masyarakat Jawa (Tinjau Resepsi Sastra),”
Metalingual:Jurnal Pendidikan Bahasa Dan Sastra Indonesia 3, no. 1 (2018): 38-42, https:/ /doi.org/DOI:
https:/ /doi.org/10.21107 /metalingua.v3i1.7032.

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



37

Sekar Arum Endang Putri, dll

kesederhanaan dan kesakralan, berbeda dengan tradisi keraton yang lebih terbuka
dan seremonial. Selain itu, larangan terhadap hiburan seperti ronggeng atau sindhén
memperlihatkan penegasan nilai spiritualitas dalam ritual pernikahan.

Meskipun nilai-nilai keislaman semakin menonjol, unsur tradisi Jawa tetap
dipertahankan dengan indah, seperti dalam prosesi panggih, sungkeman, serta
penggunaan busana adat yang sarat simbol dan makna filosofis. Setiap atribut
pakaian dan gerak ritual mengandung pesan tentang spiritualitas, status sosial, dan
solidaritas komunal. Peran perempuan pun tampak penting, baik sebagai pengatur
logistik (rewang) maupun sebagai simbol kesuburan dan penjaga nilai-nilai
domestik, meski masih berada dalam bingkai konstruksi gender tradisional.

Melalui kajian terhadap ritual, rasa, dan raga dalam upacara adat pernikahan
yang tergambar dalam Serat Centhini Jilid 6, penelitian ini berupaya menyingkap
makna-makna terdalam di balik setiap prosesi, menelusuri jejak transformasi
budaya, serta menegaskan relevansi nilai-nilai tersebut bagi pemahaman identitas
dan spiritualitas masyarakat Jawa masa kini. Melalui penelusuran ini, pembaca
diajak menyelami keindahan dan kedalaman makna di setiap langkah upacara, serta
merasakan keterhubungan yang erat antara tradisi, nilai, dan jati diri budaya Jawa
yang tetap hidup hingga hari ini.

Kajian mengenai Serat Centhini telah banyak dilakukan, mengingat
kedudukannya sebagai salah satu karya sastra terbesar yang memuat beragam aspek
kebudayaan Jawa. Namun, penelitian yang secara khusus membahas upacara
pernikahan dalam teks tersebut sejauh ini hanya ditemukan satu, yaitu karya
Hervinne Diarthaningtyas dalam skripsinya berjudul “Upacara Pawiwahan Adat
Jawi Wonten Ing Serat Centhini” dari Program Studi Bahasa Jawa, Jurusan
Pendidikan Bahasa Daerah, Universitas Negeri Yogyakarta pada tahun 20143.
Penelitian tersebut merekonstruksi tahapan prosesi pernikahan Jawa sebagaimana
tergambar dalam naskah, mulai dari paningset hingga boyongan, serta mengungkap
makna simbolik di balik pemilihan hari baik dan jenis sesaji, dengan penekanan
pada pelestarian nilai budaya melalui pendekatan filologis. Berbeda dari itu,
penelitian ini mengarahkan perhatian pada pengalaman emosional, simbolisme
tubuh dalam ritus pernikahan, serta relasi kuasa gender dalam kerangka sinkretisme
budaya Jawa dan nilai-nilai Islam, sebagaimana tergambar dalam Serat Centhini jilid
ke-6.

2. Metode

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode
hermeneutik sastra sebagai kerangka utama untuk menafsirkan makna yang
terkandung dalam deskripsi upacara adat pernikahan pada Serat Centhini Jilid 6.
Metode hermeneutik sastra, yang berakar pada pemikiran Hans-Georg Gadamer,

3 Hervinne Diarthaningtyas, “Upacara Pawiwahan Adat Jawi Wonten Ing Serat Centhini” (Universitas Negeri
Yogyakarta, 2014).

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



38

Sekar Arum Endang Putri, dll

menekankan proses dialogis antara pembaca dan teks melalui konsep fusion of
horizons yakni pertemuan antara horizon makna dalam naskah dan horizon
pemahaman penafsir4. Pendekatan ini tidak hanya membaca teks secara literal, tetapi
juga menggali konteks budaya, simbolisme ritual, pengalaman emosional, dan nilai-
nilai yang membentuk teks tersebut. Karena itu, hermeneutik sangat sesuai untuk
mengkaji karya klasik seperti Serat Centhini yang kaya akan simbol budaya, ajaran
spiritual, serta kompleksitas tradisi.

3. Hasil dan Pembahasan
Tahapan Upacara Pernikahan Jayengresmi (Syeh Amongraga) dan Niken
Tambangraras

Upacara pernikahan antara Jayengresmi (Seh Amongraga) dan Niken
Tambangraras dalam Serat Centhini Jilid 6 mencerminkan pergeseran nilai-nilai
budaya Jawa menuju pengaruh keislaman yang lebih kuat. Akad nikah dilaksanakan
secara sederhana di masjid dan dipimpin oleh seorang penghulu, dengan wali nikah
yaitu ayah dari mempelai perempuan, Ki Bayi Panurta, beserta para saksi lainnya.
Dalam prosesi tersebut, mempelai perempuan tidak disebutkan hadir secara
langsung, yang menggambarkan adanya pemisahan ruang antara laki-laki dan
perempuan dalam prosesi sakral. Hal ini mencerminkan pengaruh tradisi pesantren
atau Islam klasik di Jawa yang menekankan kesederhanaan dan kesakralan, berbeda
dengan tradisi keraton yang lebih menonjolkan aspek seremonial dan simbolik
dalam pernikahan.>

Setelah akad nikah, Seh Amongraga menolak segala bentuk perayaan yang
mengandung unsur maksiat, seperti pertunjukan ronggeng atau sindhén. Sikap ini
memperlihatkan tekadnya untuk menegakkan nilai-nilai Islam dalam kehidupan
sosial, serta menolak hiburan duniawi yang dianggap bertentangan dengan ajaran
agama. Larangan ini juga menjadi simbol pembersihan tradisi dari unsur-unsur yang
tidak sejalan dengan spiritualitas Islam.

Prosesi berikutnya adalah upacara temu pengantin atau panggih, yang
melibatkan berbagai ritual seperti balangan suruh, mecah endhog, dan lungquh jejer di
pelaminan. Unsur-unsur ini tetap diambil dari tradisi Jawa, namun diberi makna
spiritual baru oleh Seh Amongraga. Ia mengislamkan simbol-simbol adat tersebut
tanpa menghilangkan nilai kebersamaan dan penghormatan di dalamnya.

Pada tahap sungkeman atau ngabekti, pengantin laki-laki memberikan
penghormatan kepada mertua, sedangkan pengantin perempuan berbakti kepada
suaminya. Dalam momen ini, Seh Amongraga menolak praktik-praktik tradisi yang
masih berkaitan dengan sesaji atau pemujaan roh leluhur, karena dianggap

4 Muhammad Nadhif Judhananto; Fitzerald Kennedy Sitorus, “Fusion of Horizons: Pemikiran Gadamer
Mengenai Dialog Dan Pemahaman Dalam Kehidupan Manusia,” Jurnal ISO: Jurnal Ilmu Sosial, Politik Dan
Humaniora 5, no. 1 (2025): 1-12, https://doi.org/https://doi.org/10.53697/is0.v511.2490.

5 Meiyanda, & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa dalam pelaksanaan pernikahan
perspektif hukum Islam. Al Magashidi: Jurnal Hukum Islam Nusantara, 6(2).

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



39

Sekar Arum Endang Putri, dll

bertentangan dengan ajaran tauhid dalam Islam. Sikap tersebut menandai peralihan
penting dari sistem kepercayaan Jawa-Hindu menuju nilai-nilai Islam yang murni.

Setelah pernikahan, Seh Amongraga memberikan pengajaran agama kepada
istrinya. la membimbingnya dalam memahami syahadat, rukun salat, makna rasa
sejati, dan tanggung jawab sebagai seorang istri muslimah. Proses ini menunjukkan
bagaimana rumah tangga dipandang bukan sekadar ikatan sosial, tetapi juga sebagai
sarana pembinaan rohani dalam kehidupan beragama.

Sebagai penutup, diadakan acara ngundhuh mantu dan kenduri yang diiringi
pagelaran gamelan serta pertunjukan seni bela diri. Namun, seluruh bentuk hiburan
tetap disesuaikan dengan norma agama agar tidak menimbulkan kemaksiatan.
Pengaturan ini mencerminkan upaya Seh Amongraga dalam memadukan unsur
budaya Jawa dengan ajaran Islam, sehingga tercipta harmoni antara tradisi dan nilai
religius yang lebih murni.

Penggunaan Pakaian Tradisional dan Simbolisme dalam Busana Pengantin serta
Peran Tokoh dalam Upacara

Upacara pernikahan dalam tradisi masyarakat Jawa tidak hanya dimaknai
sebagai peristiwa pribadi antara dua individu, melainkan juga sebagai cerminan dari
sistem budaya dan nilai spiritual yang kompleks. Hal tersebut tergambar secara
mendalam dalam Serat Centhini Jilid 6, terutama pada bagian yang menceritakan
pernikahan antara Amongraga dan Tambangraras. Narasi dalam teks klasik ini tidak
sekadar memaparkan jalannya upacara, tetapi juga menampilkan detail visual
mengenai busana pengantin, pakaian keluarga serta para tamu, disertai makna
simbolik yang menyertainya.®

Salah satu elemen yang menonjol adalah busana tradisional yang dikenakan
oleh pengantin perempuan, Tambangraras. la digambarkan sedang menjalani masa
pingitan dan mengenakan pakaian yang melambangkan kesucian, ketulusan, serta
ketundukan spiritual. Dalam pupuh 15 disebutkan:

“Tasik wawaléran bae nipis, pasaja yen tinon, sinjang seta limar sémekane, rasukan takwa
sémbagi kuning, pangangge tan pati, wus masém asému.” (Jilid 6 - Kaca: 2)”
Terjemahannya: “Laut tampak bergelombang lembut, indah dipandang mata. Ia
mengenakan kain sutra bermotif limar berwarna putih sebagai bawahan, berpadu
dengan baju takwa berwarna sémbagi kuning, berpakaian sederhana, dan wajahnya
terlihat pucat.”

Kutipan tersebut menggambarkan bahwa pakaian yang dikenakan oleh
Tambangraras memiliki makna simbolis yang mendalam. Warna putih dari kain
limar merepresentasikan kesucian dan kemurnian hati, sedangkan warna kuning
pada baju takwa mencerminkan kebijaksanaan serta keagungan. Ketiadaan

¢ Indra Fibiona & Mawaddatul Khusna Rizqika, Pemetaan Ritual Daur Hidup Manusia dalam
Serat Centhini, Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, 2023, hlm. 54
7 Serat Centhini [ilid VI, Kaca: 6

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



40

Sekar Arum Endang Putri, dll

perhiasan mencolok menunjukkan sikap sederhana serta menghindari kesan
berlebihan yang dapat menyerupai gaya berpakaian “cara maksiyat,” suatu bentuk
penolakan terhadap kemewahan yang dianggap tidak selaras dengan nilai spiritual
Islam yang diusung keluarga pengantin.

Simbolisme dalam upacara pernikahan terdapat pada teks Serat Centhini yaitu
pada pupuh ke 58 mengenai pengiring laki-laki.

“Ingkang ngirid lare jalér sami, jéjaka mérabot, prajuritan kotang baludrune, abangkol mas
sabuk cindhe abrit, bebét limar-wilis, sinerong cinancut.” (Jilid 6 - Kaca: 6)8

Terjemahan

Yang mengiringinya adalah para pemuda gagah, berpakaian seperti prajurit dengan
baju berlapis baja, mengenakan kalung emas dan sabuk dari kain cindhe merah,
berselendang limar berwarna-warni, serta mengenakan celana panjang yang diikat
erat.

Deskripsi ini menunjukkan bahwa busana para pengiring bukan hanya
dimaksudkan untuk memperindah tampilan, tetapi juga memiliki nilai simbolik
sebagai lambang keberanian, kesiapan, dan semangat perjuangan. Pakaian prajurit
dengan unsur kotang baludru, sabuk cindhe, dan [limar-wilis menegaskan citra
kekompakan dan kebersamaan, serta menandakan posisi sosial mereka sebagai
bagian dari komunitas yang turut berperan dalam perhelatan sakral tersebut.

Sementara itu, para perempuan dewasa yang turut hadir, baik dari kalangan
keluarga maupun tetangga, juga digambarkan mengenakan busana dan perhiasan
beragam. Dalam pupuh 113 dan 114 disebutkan

“Sarwi ngiringakén rare alit, rolas amérabot, kinémbar sadaya busanane, gélang kélatbau
jamang sumping, kéroncong pépénding, kalung srumbung kuncung.” (Jilid 6 - Kaca: 11, hlm.
16)°

Terjemahan
Sambil mengiring anak-anak kecil, dua belas orang wanita ikut serta, semuanya
mengenakan pakaian yang seragam, memakai gelang, kelat bahu, jamang (hiasan
kepala), sumping (anting), keroncong (gelang kaki), serta kalung dan hiasan rambut
(kuncung).”

Penyebutan beragam aksesori seperti jamang, sumping, gelang, dan kalung
menandakan bahwa pakaian menjadi simbol identitas sosial dalam masyarakat Jawa.
Perbedaan bahan kain seperti batik, lurik, sémbagi, maupun baludru serta ragam
hiasannya mencerminkan perbedaan kelas ekonomi dan status sosial masing-masing

8 Ibid., Kaca:6
9 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 11

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



41

Sekar Arum Endang Putri, dll

individu. Dengan demikian, busana dalam upacara pernikahan bukan hanya
berfungsi sebagai elemen estetis, tetapi juga sebagai medium ekspresi sosial,
spiritual, dan kultural yang memperlihatkan harmoni antara kesederhanaan,
kesakralan, dan nilai keindahan dalam budaya Jawa.

Adapun yang menyebutkan bahwa pakaian dalam upacara pernikahan bukan
hanya sebagai pelengkap estetis, melainkan sarana komunikasi simbolik status
sosial, kesiapan spiritual, dan kepatuhan terhadap norma adat yang melekat dalam
struktur masyarakat Jawa tradisional.?

Lebih jauh, peran tokoh-tokoh penting dalam upacara ini juga sangat jelas.
Seh Amongraga sebagai tokoh sentral spiritual sekaligus mempelai pria, didampingi
oleh ayahnya, Kyai Bayi Panurta, yang menjadi penyelenggara utama. Selain
mereka, disebutkan pula tokoh-tokoh masyarakat seperti yang tercantum dalam
pupuh 113-114, tentang perhiasan dan busana para wanita pengiring., dan puluhan
nama tokoh lainnya yang hadir memberikan sumbangan dan berkah. Mereka
disebutkan dalam pupuh 72-80 dan hadir menyatakan bakti: "Samya majéng matur
génti-génti, némbah matur alon, kang punika kawula wiyose, sumapala angaturi
békti, kunjuka (n)Jéng Kyai, patumbasing apu."

Ungkapan tersebut menunjukkan bahwa pernikahan bukan sekadar ikatan
dua individu, melainkan momentum kolektif yang merekatkan komunitas dalam
jalinan spiritual dan sosial. Tradisi ini memperlihatkan adanya kohesi sosial yang
kuat, di mana peran spiritual, sosial, ekonomi, dan budaya saling menyatu dalam
satu struktur upacara.

Aspek lain yang penting dalam memahami konstruksi gender dalam
pernikahan Tambangraras dan Seh Amongraga adalah bagaimana perempuan
diposisikan sebagai subjek performatif. Identitas perempuan dalam budaya Jawa
tidak hanya ditentukan oleh tugas dan peran domestik, tetapi juga melalui cara
mereka tampil dan berperilaku di ruang publik adat.12

Dalam Serat Centhini digambarkan bahwa para perempuan mengenakan
pakaian dan perhiasan yang lengkap

“Samya apipinggang apépénding, slépe cathok kroncong, sarwa kéling kabéh panganggone,
sinjang kémbén salendhang kulambi...”13

10 Fibiona, Indra, and Mawaddatul Khusna Rizqika. Pemetaan Ritual Daur Hidup Manusia dalam
Serat Centhini. Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset,
dan Teknologi, 2023. Hal 55

11 Soedarsono, R.M. (2007). Seni Pertunjukan Jawa. Yogyakarta: Gadjah Mada University
Press.

12 Suryadi, A. (2015). "Konstruksi Gender dalam Tradisi Pernikahan Adat Jawa". Jurnal
Antropologi Indonesia, 36(2), 145-162.

13 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 10

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



42

Sekar Arum Endang Putri, dll

Terjemahan

Semua mengenakan ikat pinggang dan perhiasan gelang, selop, serta gelang kaki
yang berbunyi, seluruh pakaian mereka berwarna hitam mengilap; memakai kain,
kemben, selendang, dan baju. (Jilid 6 - Kaca : 10, hlm. 14)

Kutipan ini menunjukkan bahwa pakaian adat tidak hanya berfungsi sebagai
penanda status sosial, tetapi juga sebagai alat untuk menyampaikan norma
kesopanan, estetika, dan identitas budaya.

Perempuan Jawa dalam karya-karya klasik kerap direpresentasikan melalui
simbol-simbol visual yang menonjolkan sifat-sifat feminin seperti kelembutan,
ketenangan, dan kepatuhan. Gambaran tersebut biasanya juga disertai dengan citra
tisik yang mencerminkan pengendalian diri serta penguasaan terhadap tubuh dan
penampilan. Oleh karena itu, performativitas perempuan dalam konteks pernikahan
adat Jawa dapat dipahami sebagai bentuk ekspresi gender yang diarahkan dan
ditampilkan di ruang-ruang publik adat, berfungsi sebagai sarana legitimasi sosial
dan kultural.

Unsur Islam dan Tradisi Jawa dalam Ritual Pernikahan

Upacara pernikahan yang digambarkan dalam Serat Centhini Jilid 6
memperlihatkan perpaduan yang harmonis antara nilai-nilai Islam dan tradisi Jawa.
Kedua unsur tersebut tidak diposisikan secara berlawanan, melainkan saling
melengkapi dan memperkaya makna satu sama lain. Prosesi pernikahan antara Seh
Amongraga dan Niken Tambangraras memperlihatkan keseimbangan antara tata
cara adat seperti prosesi pingitan dan pelaksanaan akad nikah yang menjadi inti
dalam hukum Islam. Hal ini menunjukkan bahwa dalam pandangan masyarakat
Jawa, pernikahan bukan sekadar peristiwa sosial, melainkan juga memiliki dimensi
spiritual dan moral yang kuat, dengan nilai-nilai religius sebagai dasar utama
seluruh rangkaian upacaranya.

“Seh Amongraga nyuwun pahargyanipun sampun ngantos mawi cara maksiyatan. Lampahing
upacara paningkah kawiwitan pénganten estri kapingit. Salajengipun sasaji jangkep...”

Terjemahan

Syekh Amongraga memohon agar pesta pernikahan tidak dilakukan dengan cara
yang mengandung maksiat. Jalannya upacara dimulai dengan pengasingan
(pingitan) mempelai wanita. Selanjutnya, segala sesaji disiapkan dengan lengkap.
(Serat Centhini, hlm. 1)

Kutipan tersebut menegaskan pentingnya menjaga kesucian dan moralitas
dalam penyelenggaraan pesta pernikahan. Seh Amongraga menolak segala bentuk

14 Endraswara, S. (2006). Serat Centhini: Eksotisme dan Estetika Seksualitas Jawa. Yogyakarta: Narasi.

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



43

Sekar Arum Endang Putri, dll

kemaksiatan dalam perayaan, menandakan bahwa adat istiadat dijalankan dalam
batasan yang sesuai dengan ajaran Islam. Hal ini menjadi bukti adanya harmonisasi
antara tradisi lokal dengan nilai-nilai Islam yang telah berakar kuat dalam
masyarakat Jawa.

Adat pingitan sendiri memiliki makna simbolik yang mendalam sebagai masa
persiapan bagi calon pengantin perempuan untuk menghadapi perubahan status,
baik secara sosial maupun spiritual. Dalam konteks Jawa-Islam, pingitan tidak hanya
berarti pengasingan fisik, tetapi juga dimaknai sebagai waktu untuk introspeksi,
memperkuat pemahaman agama, serta menjaga kesucian diri menjelang akad nikah.
Setelah masa ini selesai, prosesi dilanjutkan dengan penyajian sesaji yang berfungsi
sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur dan upaya menjaga keseimbangan
kosmos.15

Kehadiran unsur sesaji tidak dipandang bertentangan dengan ajaran Islam
karena bersifat simbolik, bukan bentuk pemujaan. Tradisi ini mencerminkan bentuk
dialektika budaya yang khas dalam masyarakat Jawa, di mana unsur mistisisme
lokal berpadu dengan nilai moral Islam dan estetika tradisi. Dengan demikian, Islam
berperan sebagai pedoman etis dalam pelaksanaan adat, sementara budaya Jawa
memberikan nuansa simbolik dan keindahan spiritual dalam setiap tahapan ritual
pernikahan tersebut.1®

Peran Gender dalam Upacara Pernikahan

Dalam Serat Centhini, salah satu elemen penting dalam prosesi pernikahan
antara Tambangraras dan Seh Amongraga adalah kehadiran para rewang, yaitu
kelompok perempuan yang bekerja secara gotong royong untuk mempersiapkan
seluruh keperluan upacara. Para rewang bertugas menyiapkan hidangan,
perlengkapan sesaji, serta kebutuhan tamu dan perangkat adat lainnya. Namun,
peran mereka tidak hanya sebatas pekerjaan praktis, melainkan juga sarat dengan
makna simbolik yang mencerminkan nilai-nilai sosial dan spiritual masyarakat Jawa.
Dalam teks disebutkan:

“Kula sampun pasrah mring bibi sédarum, kang dadiya kulmak, mandhegani nambut-kardi,
rampungipun ing sékul ulam panganan.”17

Terjemahan

Saya sudah menyerahkan semuanya kepada bibi sekeluarga, yang menjadi
pembantu rumah tangga, untuk memimpin pekerjaan menyiapkan segala sesuatu,
hingga selesai memasak nasi, lauk, dan hidangan. (Jilid 6 - Kaca : 128, hlm, 173-174)

15 Dewi Masyitoh and Abdullah Afif, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Tradisi Pingitan
Dalam Perkawinan Adat Jawa” 1, no. 3 (2023).

16 Meiyanda Tri Pratiwi and Muhammad Yarham, “Tradisi Adat Jawa Saat Melaksanakan
Pernikahan Dalam Perspektif Hukum Islam” 06, no. 02 (2023).

17 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 128

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



44

Sekar Arum Endang Putri, dll

Kutipan ini menunjukkan bahwa bibi dari pihak pengantin perempuan
dipercayakan sebagai pemimpin para rewang. la bertanggung jawab untuk
memastikan kelancaran seluruh proses upacara, baik dari sisi teknis maupun
spiritual. Dengan demikian, kepemimpinan perempuan dalam konteks ini bukan
hanya berhubungan dengan tugas domestik, tetapi juga memiliki dimensi sakral
sebagai pengatur harmoni dalam pelaksanaan ritual.

Peran para rewang juga berkaitan erat dengan figur mitologis Dewi Sri, dewi
padi yang dalam budaya Jawa melambangkan kesuburan, kemakmuran, dan
keberkahan rumah tangga. Dalam konteks pernikahan, perempuan yang berperan
sebagai rewang dipandang sebagai perwujudan simbolik dari Dewi Sri, yang
kehadirannya memberikan restu dan keseimbangan bagi kehidupan baru pasangan
pengantin. Oleh karena itu, kerja kolektif perempuan dalam upacara bukan hanya
bentuk partisipasi sosial, tetapi juga manifestasi dari nilai spiritual dan simbolik
yang berakar dalam kepercayaan masyarakat Jawa.18

Melalui gambaran ini, Serat Centhini memperlihatkan bagaimana perempuan
sering kali ditempatkan dalam ruang domestik dan simbolik, di mana nilai dan
peran mereka diukur berdasarkan kontribusinya dalam menjaga kesinambungan
adat serta kelestarian nilai-nilai budaya. Meskipun mereka tidak menempati posisi
formal dalam struktur otoritas sosial, keberadaan mereka sangat penting dalam
mempertahankan tatanan moral dan spiritual masyarakat. Hal ini mencerminkan
bahwa konstruksi identitas gender dalam budaya Jawa sangat dipengaruhi oleh
norma-norma tradisional yang diwariskan melalui praktik budaya dan teks sastra
klasik seperti Serat Centhini.

Bias Gender Dalam Stuktur Sosial Dan Budaya Jawa dalam Serat Centhini Jilid 6

Dalam Serat Centhini Jilid 6, salah satu isu penting yang muncul adalah
gambaran tentang peran perempuan yang ditempatkan pada posisi lebih rendah
dibandingkan laki-laki. Tokoh Niken Tambangraras menjadi contoh utama
bagaimana perempuan ideal pada masyarakat Jawa tradisional dipahami sebagai
sosok yang sumarah, yaitu sepenuhnya menyerahkan keputusan dan arah hidup
kepada suami.

“Tambangraras liningan ing laki pan kumeépyur tyasira nératap | sarwi asérét ature | pukulun
sang abagus | kawula kewala néng jawi..." 19

Terjemahan
Tambangraras yang sedang dirias oleh sang suami merasa haru hatinya hingga
meneteskan air mata, sambil berkata dengan lirih, ‘Pukulun, tuanku yang tampan,

18 Musrichah, A. P. A., & Baskoro, S. (2021). Bias Gender dalam Cerita Ulama Nyi Atikah
(Pendekatan Linguistik Sistemik Fungsional). Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra, 12(2), 223- 236.
19 Serat Centhini Jilid VI, Kaca: 59

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



45

Sekar Arum Endang Putri, dll

hamba hanyalah orang luar (bukan siapa-siapa baginda)
(Jilid 6 - Kaca : 59, hlm. 79)

Penggunaan kata “kawula” menunjukkan bahwa Tambangraras memandang
dirinya sebagai bawahan, sedangkan frasa “neng jawi” menegaskan bahwa ia merasa
berada di luar pusat kekuasaan dalam rumah tangga. Hal ini menunjukkan bahwa
perempuan pada masa itu dilihat sebagai pelengkap laki-laki, bukan sebagai
individu mandiri. Pandangan tersebut sejalan dengan budaya Jawa yang cenderung
patriarkal, di mana pernikahan menjadi sarana untuk mempertahankan struktur
sosial yang hierarkis.

Selain itu, subordinasi perempuan juga terlihat melalui hubungan edukatif
antara suami dan istri. Pada malam pertama, Tambangraras tidak langsung
menjalani hubungan fisik, tetapi lebih dulu diberikan “pengajaran” oleh suaminya,
Seh Amongraga. Dalam hal ini, laki-laki menjadi guru dan perempuan berperan
sebagai murid yang harus patuh dan menerima setiap nasihatnya.

“Seh Amongraga méjang garwanipun... kuwajibaning estri, pasrah dhiri dhaténg kakungipun
wilujénging palakrami”20

Terjemahan

Syekh Amongraga menasihati istrinya... bahwa kewajiban seorang istri adalah
menyerahkan diri sepenuhnya kepada suaminya demi keselamatan dan
keharmonisan rumah tangga. (HIm. 78)

Dengan demikian, pernikahan tidak dipahami sebagai hubungan setara, tetapi
sebagai hubungan yang sepenuhnya dikendalikan oleh laki-laki, termasuk dalam
aspek pengetahuan, spiritualitas, dan seksual. Perempuan tidak memiliki ruang
untuk menyampaikan pendapat secara setara.

Menurut Akhmad Saifudin menyatakan bahwa “Relasi seksual dan spiritual
dalam Serat Centhini menggambarkan relasi kuasa, di mana tubuh perempuan
menjadi ladang pembuktian keahlian mistik dan moral laki-laki. Perempuan adalah
wadah bukan subjek aktif dalam proses spiritualisasi pernikahan.”?!

Dari analisis tersebut terlihat bahwa tubuh perempuan berfungsi sebagai
objek spiritual dan seksual yang dikendalikan oleh laki-laki. Ketimpangan relasi
gender ini mencerminkan nilai sosial Jawa-Islam pada masa itu yang menempatkan
perempuan dalam posisi lebih rendah baik di bidang sosial, spiritual, maupun
seksual.

20 Serat Centhini [ilid VI, hlm. 78
2Akhmad Saifudin, Erotika Syeh Amongraga: Kajian Teologi Mistik dan Seksualitas dalam Serat
Centhini

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



46

Sekar Arum Endang Putri, dll

Multikulturalisme dan Toleransi dalam Serat Centhini

Serat Centhini menampilkan bagaimana ajaran Islam menyatu ke dalam
kehidupan sosial masyarakat Jawa tanpa meniadakan tradisi yang telah ada
sebelumnya. Dalam tradisi pernikahan, misalnya, ritual adat seperti siraman,
midodareni, dan temu manten tetap dilestarikan, meskipun unsur utama pernikahan
tetap bertumpu pada akad nikah sebagai bagian dari syariat Islam. Dalam naskah
ini, agama tidak diposisikan sebagai kekuatan yang menghapus tradisi, melainkan
sebagai nilai yang dapat hidup berdampingan dan saling menguatkan dengan
budaya lokal.

Ritual pernikahan dalam Serat Centhini bukan hanya dipahami sebagai prosesi
religius, tetapi juga sebagai bentuk ekspresi kebudayaan. Di dalamnya terdapat
simbol-simbol tradisi Jawa yang sarat makna, sekaligus nilai-nilai Islam yang tetap
dijaga. Wali nikah sebagai prinsip dasar pernikahan dalam Islam tetap dilaksanakan,
tetapi rangkaian adat seperti siraman, dodolan dawet, dan panggih manten
mengawali prosesi tersebut. Sebagaimana tersirat dalam Pupuh 214, rangkaian adat
ini memperlihatkan adanya sinkretisme budaya, yakni perpaduan harmonis antara
kearifan lokal dan nilai keislaman. Tradisi-tradisi tersebut tidak dipandang
bertentangan dengan ajaran agama, melainkan menjadi unsur pelengkap yang
memiliki kedalaman spiritual dan simbolik bagi masyarakat Jawa.

Peran Serat Centhini sebagai Sumber Pengetahuan tentang Adat dan Spiritualitas
Jawa

Serat Centhini bukan sekadar menyampaikan alur perjalanan tokoh-tokohnya,
tetapi juga menjadi potret kehidupan masyarakat Jawa pada masa lalu. Di balik
kisah yang bernuansa epik dan romantik, tersimpan dokumentasi budaya yang
sangat kaya terutama terkait adat dan praktik spiritual yang menyertai siklus hidup
orang Jawa, mulai dari kelahiran hingga kematian.

Dalam menggambarkan prosesi pernikahan, misalnya, teks ini menunjukkan
bahwa masyarakat Jawa memandang perkawinan sebagai momen yang sakral dan
sarat nilai religius, bukan sekadar kontrak sosial. Hal ini tergambar pada sikap Seh
Amongraga yang menolak perayaan berlebihan dan bertentangan dengan ajaran
agama:

"Seh Amongraga nyuwun pahargyanipun sampun ngantos mawi cara maksiyatan."22
Terjemahan

Syekh Amongraga memohon agar pesta pernikahan tidak dilaksanakan dengan cara
yang mengandung kemaksiatan. (HIm. 1)

22 Serat Centhini [ilid VI, Him. 1

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



47

Sekar Arum Endang Putri, dll

Pandangan tersebut memperlihatkan adanya harmonisasi antara adat dan
nilai-nilai keagamaan. Tradisi tetap dijalankan, namun harus berlandaskan moralitas
dan ajaran Islam. Dengan demikian, Islamisasi budaya Jawa terjadi melalui proses
penyelarasan, bukan penghapusan terhadap tradisi lama.

Di bagian lain diceritakan bahwa Niken Tambangraras, calon mempelai
perempuan, menjalani masa pingitan dalam suasana penuh kesunyian dan
penyerahan diri. Ia berpuasa dari tidur dan makan selama tiga malam suatu bentuk
laku spiritual yang mengantar pada transformasi menuju kehidupan baru

"apan wus tri ratri, catur dhahar turu... trah turase kang ngélmu mawingit, répiting
pangarsi."23

Terjemahan

Sebab sudah tiga malam, empat hari lamanya... keturunan orang berilmu yang
memiliki pengetahuan rahasia, dengan ketenangan dan kejernihan batin yang
mendalam (Jilid 6 - Kaca : 2, hlm. 2-3)

Ritual ini tidak hanya menandai kesiapan lahiriah sebagai seorang istri, tetapi
juga melatih keteguhan batin: mengekang hawa nafsu, membersihkan diri, dan
mempersiapkan jiwa untuk menjalani fase kehidupan yang baru.

Di dalam Serat Centhini, penggambaran kehidupan spiritual masyarakat
tidak bersifat elitis. Para pelaku tradisi berasal dari berbagai latar sosial seperti tokoh
agama, warga desa, pedagang, hingga rakyat biasa. Upaya mendekatkan diri kepada
Tuhan terwujud dalam praktik sehari-hari melalui doa, puasa, tirakat, dan
penghormatan terhadap leluhur. Perpaduan antara ajaran Islam dengan jejak
kepercayaan Hindu-Buddha dan unsur lokal menunjukkan bahwa spiritualitas Jawa
bersifat plural dan akomodatif.

Dengan demikian, Serat Centhini mengandung nilai etnospiritual yang sangat
mendalam. Ia tidak hanya mencatat prosesi dan simbol-simbol tradisi, tetapi juga
memperlihatkan makna batin di balik setiap laku budaya. Karena itu, teks ini tidak
hanya penting sebagai karya sastra dan sumber sejarah, tetapi juga relevan bagi
kajian antropologi, studi budaya, serta sebagai inspirasi pendidikan karakter dan
spiritualitas pada masa kini.

4. Kesimpulan

Upacara pernikahan dalam Serat Centhini Jilid 6 tidak sekadar menghadirkan
rangkaian tradisi yang terstruktur, melainkan juga memadukan dimensi simbolik
antara raga dan rasa dalam kehidupan masyarakat Jawa. Setiap tahapan mulai dari
urutan prosesi, pemilihan busana, hingga tata rias menggambarkan pemaknaan
mendalam tentang kesucian ikatan, keharmonisan sosial, dan integrasi nilai-nilai

2 Serat Centhini [ilid VI, Kaca: 2

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025



48

Sekar Arum Endang Putri, dll

spiritual yang turun-temurun. Perempuan dan laki-laki menampilkan peran sosial
yang saling melengkapi, mencerminkan konstruksi budaya yang menempatkan
pernikahan sebagai ruang sekaligus sarana pewarisan identitas. Dengan demikian,
Serat Centhini tidak hanya mendokumentasikan adat istiadat sebagai warisan
historis, tetapi juga menunjukkan bahwa ritual pernikahan adalah wujud konkret
dari hubungan manusia dengan tradisi, nilai moral, serta spiritualitas yang menyatu
dalam laku hidup masyarakat Jawa.

Referensi

Endraswara, S. (2006). Serat Centhini: Eksotisme dan estetika seksualitas Jawa. Narasi.

Fibiona, I., & Rizqika, M. K. (2023). Pemetaan ritual daur hidup manusia dalam Serat
Centhini. Balai Pelestarian Kebudayaan Wilayah X, Kementerian Pendidikan,
Kebudayaan, Riset, dan Teknologi.

Joko, S. (2022). Ketahanan kesehatan masyarakat melalui herbal habit: Analisis isi
pengobatan tradisional dalam Serat Centhini. Satwika: Kajian Ilmu Budaya dan
Perubahan Sosial, 6(1), 110-125. https:/ /doi.org/10.22219 /satwika

Meiyanda, & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa dalam pelaksanaan pernikahan

perspektif hukum Islam. Al Magashidi: Jurnal Hukum Islam Nusantara, 6(2).

Meiyanda, T. P.,, & Yarham, M. (2023). Tradisi adat Jawa saat melaksanakan
pernikahan dalam perspektif hukum Islam. Al Magashidi: Jurnal Hukum Islam
Nusantara, 6(2).

Murwati, R. (2018). Serat Centhini dalam masyarakat Jawa (tinjau resepsi sastra).
Metalingual: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, 3(1), 38-42.
https:/ /doi.org/10.21107 / metalingua.v3il.7032

Musrichah, A. P. A., & Baskoro, S. (2021). Bias gender dalam cerita Ulama Nyi Atikah
(Pendekatan Linguistik Sistemik Fungsional). Madah: Jurnal Bahasa dan Sastra,
12(2), 223-236.

Saifudin, A. (n.d.). Erotika Syeh Amongraga: Kajian teologi mistik dan seksualitas dalam

Serat Centhini. (Informasi penerbit belum tersedia).
Soedarsono, R. M. (2007). Seni pertunjukan Jawa. Gadjah Mada University Press.
Suryadi, A. (2015). Konstruksi gender dalam tradisi pernikahan adat Jawa. Jurnal
Antropologi Indonesia, 36(2), 145-162.

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (13), Issue (2), December 2025


https://doi.org/10.22219/satwika
https://doi.org/10.21107/metalingua.v3i1.7032

