Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Vol. 13 Issue 2,
December 2025
Avaliable online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty of Ushuluddin
and Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia

Harmoni Iman Dan Kearifan Lokal: Telaah Sinkretisme Islam-Jawa Dalam Ritual
Panjang Jimat Di Cirebon

Hasbiyallah hasbiyallah@uinssc.ac.id
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

Doddy S. Truna doddystruna@uinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati rorosrirejekiQuinsgd.ac.id
UIN Sunan Gunung Djati Bandung

e Received: 27.11.2025 o Accepted: 03.12.2025 e Published: 05.12.2025

Abstract: The Long Amulet Ritual in Cirebon is a form of local religiosity that reflectsa
strategic syncretism between Islamic teachings and Javanese wisdom. UnlikeWWestern
approaches that tend to view syncretism as passive acculturationor theological deviation, this
article uses Andrew Beatty's theoretical frameworkAndrew Beatty that understands
syncretism as an active dialoguebetween equal or hierarchical ideological systems. Through
qualitative-descriptive methods and in-depth interviews with religious leaders, royal servants,
and the people of Cirebon, this study reveals that Panjang Jimatis not merely a cultural heritage,
but a process of reconceptualization, integration,and modification consciously carried out by
local actors. The findings showthat this ritual becomes a symbolic space where the values of
tawhid, palace authority, and Javanese mystical spirituality merge in a contextual and dynamic
form. This study provides a theoretical contribution to the study oflslam Nusantara by rejecting
the universal-local dichotomy and emphasizing thatlslam Nusantara is an Islam that engages
in dialogue, not an Islam that is imposed.

Keywords: Panjang Jimat, Cirebon, Strategic Syncretism, Andrew Beatty, Local Religious
Ritual.

Abstrak: Ritual Panjang Jimat di Cirebon merupakan bentuk religiusitas lokal yang
mencerminkan proses sinkretisme strategis antara ajaran Islam dan kearifan Jawa.
Berbeda dari pendekatan Barat yang cenderung melihat sinkretisme sebagai
akulturasi pasif atau penyimpangan teologis, artikel ini menggunakan kerangka
teoretis Andrew Beatty yang memahami sinkretisme sebagai dialog aktif antar-sistem
ideologi yang setara atau berhierarki. Melalui metode kualitatif-deskriptif dan
wawancara mendalam dengan tokoh agama, abdi dalem keraton, dan masyarakat
Cirebon, penelitian ini mengungkap bahwa Panjang Jimat bukan sekadar warisan
budaya, melainkan proses rekonseptualisasi, integrasi, dan modifikasi yang dilakukan

Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam


https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:hasbiyallah@uinssc.ac.id
mailto:doddystruna@uinsgd.ac.id
mailto:rorosrirejeki@uinsgd.ac.id

Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

secara sadar oleh para aktor lokal. Temuan menunjukkan bahwa ritual ini menjadi
ruang simbolik tempat nilai-nilai tauhid, otoritas keraton, dan spiritualitas mistik Jawa
saling menyatu dalam bentuk yang kontekstual dan dinamis. Studi ini memberikan
kontribusi teoretis bagi studi Islam Nusantara dengan menolak dikotomi universal-
lokal dan menegaskan bahwa Islam Nusantara adalah Islam yang berdialog, bukan
Islam yang dipaksakan.

Kata Kunci: Panjang Jimat, Cirebon, Sinkretisme strategis, Andrew Beatty, Ritual
Keagamaan Lokal.

1. Pendahuluan

Islamisasi Nusantara merupakan sebuah fenomena unik yang tidak didorong
oleh penaklukan militer, melainkan melalui infiltrasi kultural yang damai dan
strategis. Proses ini berlangsung melalui jejaring perdagangan yang luas, pernikahan
politik yang cerdik, serta metode dakwah kultural yang adaptif dan toleran.! Di pesisir
utara Jawa, Cirebon menjadi salah satu episentrum utama proses ini, yang dipelopori
oleh Sunan Gunung Jati. Sebagai salah satu Wali Songo, beliau dikenal dengan
kepiawaiannya dalam mengintegrasikan ajaran Islam dengan struktur sosial, budaya,
dan simbolisme keraton Jawa yang sudah mapan.2 Salah satu warisan paling nyata
dari strategi dakwah ini adalah ritual Panjang Jimat sebuah upacara tahunan pada
peringatan Maulid Nabi yang tidak hanya menghormati pusaka keraton yang diyakini
penuh barakah, tetapi juga menjadi living museum dari proses dialogis antara Islam
dan kebudayaan Jawa.3

Meskipun ritual Panjang Jimat telah banyak didokumentasikan dan
digambarkan dalam berbagai studi, 4 pemahaman teoretis tentang mekanisme
sinkretisme yang bekerja di dalamnya masih sangat terbatas. Sebagian besar penelitian
masih terjebak dalam dikotomi simplistis, seperti "Islam murni versus budaya lokal"
atau "ortodoks versus heterodoks". Kerangka analisis Barat yang sering digunakan
juga kerap kali tidak sensitif terhadap logika internal, epistemologi, dan agency
masyarakat Jawa dalam memahami dan mempraktikkan agamanya.> Berdasarkan
tinjauan pustaka, studi tentang Islam Nusantara dapat dikelompokkan ke dalam tiga

LA Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian and
Middle Eastern “Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Allen & Unwin, 2004).

2 M. C Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early
Nineteenth Centuries (EastBridge, 2006).

3 R Hidayat, “Makna Simbolik Ritual Panjang Jimat Di Cirebon,” Journal of Islamic Cultural
Studies 7, no. 2 (2022): 45-58.

4 C Geertz, The Religion of Java (The Free Press, 1960).

5 A Rahman, “Leadership, Islamic Spirituality, and Javanese Mysticism: A Study of Religious
Authority in Cirebon Rituals,” Journal of Southeast Asian Religion and Culture 12, no. 1 (2021): 1-15.
70

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

arus besar: pendekatan historis-struktur® yang mengabaikan dimensi makna kultural,
pendekatan interpretatif-antropologis 7 yang kerap statis dan dikotomis, serta
pendekatan normatif-teologis® yang cenderung menghakimi.

Celah penelitian (research gap) yang krusial adalah bahwa ketiga pendekatan ini
gagal menjawab pertanyaan mendasar: bagaimana dua sistem ideologi dan praktik
(Islam dan kepercayaan Jawa) yang berbeda itu benar-benar berdialog, bernegosiasi,
dan pada akhirnya menghasilkan sintesis budaya-religius yang baru dan koheren? Di
sinilah teori sinkretisme Andrew Beatty (1999) menawarkan perspektif alternatif yang
lebih memadai. Beatty menolak pandangan sinkretisme sebagai "degradasi"
keyakinan atau sekadar "akulturasi pasif'. Sebaliknya, ia memandangnya sebagai
sebuah proses strategis dan kreatif yang melibatkan agency aktor lokal, pembentukan
hierarki ideologis yang cair, dan ditujukan untuk mencapai tujuan jangka panjang
tertentu, seperti legitimasi politik, integrasi sosial, atau keberlangsungan dakwah.

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk: (1) Menganalisis mekanisme
sinkretisme dalam ritual Panjang Jimat melalui lensa teori Andrew Beatty (1999); (2)
Mengungkap bagaimana para aktor lokal (ulama, abdi dalem, masyarakat) secara
sadar merekonseptualisasi ajaran Islam dan tradisi Jawa; serta (3) Memberikan
kontribusi teoretis bagi studi Islam Nusantara dengan menolak dikotomi universal-
lokal. Dengan demikian, melalui pendekatan teoretis Andrew Beatty, artikel ini tidak
sekadar menambah deskripsi empiris tentang ritual Panjang Jimat, melainkan
berusaha membongkar logika dinamis di balik sintesis kultural yang terjadi. Penelitian
ini berargumen bahwa Panjang Jimat bukanlah produk setengah jadi dari pertemuan
dua budaya, melainkan sebuah konfigurasi yang disengaja dan penuh makna yang
dibentuk oleh agency para pelakunya. Dengan menempatkan ritual ini dalam
kerangka sinkretisme sebagai strategi, artikel ini diharapkan dapat memberikan
pemahaman yang lebih mendalam tentang kelenturan dan daya cipta Islam
Nusantara, sekaligus menawarkan perspektif alternatif yang membebaskan dari
jebakan dikotomi dalam memandang relasi antara agama dan budaya.

2. Kerangka Teoretis: Sinkretisme sebagai Dialog Ideologis

Andrew Beatty (1999) dalam Varieties of Javanese Religion menawarkan
pemahaman radikal tentang sinkretisme. la berargumen bahwa sinkretisme bukanlah
hasil dari kebingungan atau ketidaktahuan, melainkan strategi rasional yang
dilakukan oleh para pemimpin spiritual untuk mempertahankan legitimasi,
memperluas pengaruh, atau menciptakan sintesis baru yang lebih relevan.
Beatty mengidentifikasi tiga proses utama dalam sinkretisme:

6 M. C Ricklefs, A History of Modern Indonesia since c. 1300 (4th Ed.) (Stanford University Press,
2006).

7 Geertz, The Religion of Java.

8S. A. Al-Munawwar, Islam Nusantara: Akar, Konsep, Dan Masa Depan (Kompas, 2019).
71

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

1. Rekonseptualisasi: sistem ideologi lama direformulasi agar kompatibel dengan
sistem baru.
2. Integrasi: elemen dari sistem baru dimasukkan ke dalam kerangka lama tanpa
menghancurkannya.
3.  Modifikasi: sistem baru juga berubah sebagai respons terhadap konteks lokal.
Penting pula bahwa sinkretisme terjadi antara sistem-sistem yang memiliki
hubungan relasional tertentu bisa setara, bisa pula hierarkis. Dalam konteks Cirebon,
Islam (sebagai sistem global) dan kepercayaan lokal (sebagai sistem regional) tidak
berada dalam posisi antagonis, melainkan berdialog dalam ruang yang diatur oleh
otoritas keraton dan ulama.
Pendekatan ini jauh lebih memadai daripada kerangka Barat yang melihat agama
sebagai objek universal yang dapat dianalisis melalui disiplin-disiplin ilmu modern
tanpa mempertimbangkan logika internal masyarakat lokal (Beatty, 1999)

3. Metodologi

Penelitian ini mengunakan pendekatan kualitatif-deskriptif untuk memahami
secara mendalam makna, proses, dan konteks dari ritual Panjang Jimat di Cirebon.
Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya mengeksplorasi dimensi subjektif,
simbolik, dan historis dari praktik keagamaan local yang sering kali tidak dapat
ditangkap melalui metode kuantitatif. ® Tujuan utama penelitian bukan hanya
mendokumentasikan ritual, tetapi juga mengungkap bagaimana masyarakat setempat
secara aktif mereinterpretasi, mengintegrasikan, dan memodifikasi ajaran Islam
dengan tradisi Jawa dalam bentuk sinkretisme strategis.

Desain penelitian didasarkan pada paradigma interpretatif, yang menekankan
pentingnya memahami tindakan manusia melalui lensa pelaku itu sendiri.l® Dalam
kerangka ini, peneliti berperan sebagai pencerap dan penafsir yang sensitif terhadap
konteks budaya, sekaligus menjaga kritisisme akademik.

Pengumpulan data dilakukan melalui dua metode utama: wawancara
mendalam dan analisis dokumen. Wawancara semi-terstruktur digunakan untuk
menggali pemahaman para pelaku tentang makna ritual, motivasi partisipasi, serta
dinamika relasi antara agama dan budaya. Informan dipilih secara purposif
berdasarkan peran mereka dalam ritual dan kedalaman pengetahuan lokal. 1!
Informan kunci, terdiri atas abdi dalem dari Keraton Kasepuhan dan Kanoman, tokoh

9]. W Creswell and C. N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among Five
Approaches (4th Ed.) (SAGE Publications, 2018).

10 T. A Schwandt, The SAGE Dictionary of Qualitative Inquiry (3rd Ed.), 2007 (SAGE Publications,
n.d.).

11 Lawrence A. Palinkas et al., “Purposeful Sampling for Qualitative Data Collection and
Analysis in Mixed Method Implementation Research. Administration and Policy in Mental Health and
Mental Health Services Research,”  Springer ~ Nature 42, mno. 5 (2015): 533-44,
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.1007 / s10488-013-0528-.

72

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

agama (termasuk ulama, modin, dan pengurus masjid), serta warga masyarakat yang
secara rutin mengikuti Panjang Jimat.

Selain itu, data sekunder dikumpulkan dari literatur akademik, arsip keraton,
naskah lokal, dan publikasi media yang relevan. Sumber-sumber ini membantu
membangun konteks historis dan teoretis, khususnya dalam memahami genealogi
ritual dan posisinya dalam sejarah keislaman Nusantara. Literatur kunci yang
digunakan antara lain karya Andrew Beatty!2 tentang agensi religius, M. C. Ricklefs!3
tentang sejarah Islam di Jawa, Clifford Geertz14 tentang model agama Jawa, serta
Rahman yang membahas konsep Islam Nusantara.

Analisis data dilakukan melalui pendekatan hermeneutik kontekstual, yang
menggabungkan interpretasi makna dengan pemahaman sosial-historis15. Proses
analisis dimulai dengan kategorisasi tematik berdasarkan tiga proses sinkretisme yang
diusulkan oleh Beatty (1999): reinterpretation, recontextualization, dan recombination.
Setiap narasi dan observasi dianalisis untuk mengidentifikasi bagaimana elemen
Islam dan tradisi lokal direkonfigurasi secara sadar oleh komunitas.¢ Interpretasi
kemudian diperdalam dengan menempatkan simbol-simbol ritual seperti sesaji,
prosesi ziarah, dan ucapan doa dalam konteks sejarah Cirebon sebagai pusat
pertemuan budaya Islam, Jawa, dan Sunda.

Secara keseluruhan, metodologi ini dirancang untuk menghasilkan
pemahaman yang mendalam, kontekstual, dan kritis terhadap fenomena religiusitas
local.

4. Temuan dan Pembahasan
1. Rekonseptualisasi Tauhid: Dari Universal ke Kontekstual

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat Cirebon tidak
memahami benda pusaka (jimat) sebagai objek penyembahan, melainkan sebagai
wasilah perantara spiritual yang menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui
barakah para wali. Pemahaman ini bukan sekadar bentuk sinkretisme pasif, tetapi
sebuah rekonseptualisasi aktif terhadap prinsip tauhid, yang secara kreatif
mengakomodasi antara keesaan Tuhan dan penghormatan terhadap warisan suci.
Objek material tidak memiliki kekuatan intrinsik, tetapi bisa menjadi medium bagi
manifestasi ilahi jika dikaitkan dengan tokoh suci yang dekat dengan Allah.
Pandangan semacam ini selaras dengan konsep Wahdatul Wujud (kesatuan wujud)

12 A Beatty, Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account (Cambridge University
Press, 1999).

13 Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early
Nineteenth Centuries.

14 Geertz, The Religion of Java.

15 P Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Texas Christian
University Press, 1976).

16 H.-G Gadamer, Truth and Method (2nd Rev. Ed.; ]. Weinsheimer & D. G. Marshall, Trans.)
(Continuum. (Original work published 1960), 1989).
73

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

dari Ibn Arabi, yang diadopsi dalam tradisi sufistik Nusantara.l” Dalam pandangan
ini, segala sesuatu adalah cerminan dari Tuhan, sehingga benda-benda yang pernah
digunakan oleh wali dapat menjadi tempat fajalli (penampakan Ilahi), tanpa merusak
prinsip tauhid.

Namun, pemahaman ini juga menghadapi kritik dari kalangan yang menganut
tauhid ortodoks, seperti yang diwakili oleh Abdul Qoyim Al-Jauziyah dalam kitab Ar-
Ruh. Menurut Al-Jauziyah, roh manusia setelah mati tidak lagi berinteraksi dengan
dunia fisik, dan keyakinan bahwa benda mati bisa menyimpan energi spiritual
merupakan penyimpangan dari ajaran Islam murni.’® Dari sudut pandang ini, ritual
Panjang Jimat bisa dituduh sebagai syirik, karena memberi atribut kekuasaan kepada
selain Allah.

Namun, masyarakat Cirebon secara kolektif menolak tuduhan tersebut. Mereka
menegaskan bahwa ritual ini bukan penyembahan benda, melainkan bentuk
penghormatan terhadap leluhur suci dan upaya untuk merasakan kedekatan dengan
Sang Khalik melalui jejak-jejak spiritual yang masih hidup dalam ingatan komunitas.
Dalam konteks ini, jimat bukanlah tujuan, melainkan jalan seperti membaca ayat suci
atau ziarah ke makam wali. Hal ini menunjukkan bahwa teologi lokal tidak
bertentangan dengan Islam, melainkan mereinterpretasi prinsip universal ke dalam
logika kontekstual yang sensitif terhadap sejarah, budaya, dan pengalaman spiritual
masyarakat.

Peneliti juga menemukan bahwa generasi muda Cirebon mulai memahami
ritual ini bukan sebagai bentuk magis, tetapi sebagai simbol identitas dan warisan
budaya. Mereka tidak lagi melihat keris sebagai sumber kekuatan, tetapi sebagai
artefak yang menghubungkan mereka dengan Sunan Gunung Jati dan misi
dakwahnya. Dengan demikian, rekonseptualisasi tauhid ini bukan hanya bersifat
teologis, tetapi juga sosiokultural: ia memungkinkan masyarakat untuk tetap beriman
sambil melestarikan identitas lokal mereka.

2. Integrasi Ritual: Dari Keraton ke Masjid

Prosesi Panjang Jimat dimulai dari Keraton Kasepuhan atau Kanoman dan
berakhir di Masjid Agung Sang Cipta Rasa, rute yang secara simbolik
merepresentasikan integrasi otoritas duniawi dan spiritual. Perjalanan ini bukan
sekadar pawai, melainkan narasi teologis yang menyatakan bahwa kekuasaan politik
(keraton) dan kekuasaan agama (masjid) tidak saling bertentangan, tetapi saling
melengkapi dalam struktur sosial masyarakat Cirebon.

17 Moh Hisyam Hermawan, Deden Sutisna, and Susi Yuliawati, “Leadership , Islamic
Spirituality , and Javanese Mysticism: Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in
Cirebon” 6, no. 2 (2025).

18 Hermawan, Sutisna, and Yuliawati.

74

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

Dalam prosesi ini, elemen-elemen budaya Jawa seperti gamelan, tarian sakral,
dan sesaji simbolis (bunga, kemenyan, tumpeng) tidak dihapus atau dianggap bid’ah,
tetapi diintegrasikan ke dalam kerangka Islam melalui niat dan interpretasi ulang.
Misalnya, sesaji tidak lagi dipandang sebagai persembahan kepada roh leluhur,
melainkan sebagai ungkapan rasa syukur dan doa kepada Allah. Tumpeng nasi jimat
bukan korban, melainkan simbol kemakmuran dan keberkahan yang dibagikan
kepada masyarakat setelah ritual.1®

Integrasi semacam ini adalah hasil dari strategi dakwah yang dikembangkan
oleh Sunan Gunung Jati pada abad ke-15. Alih-alih mengganti tradisi lokal, beliau
membiarkannya tetap ada, namun memberinya muatan Islami. Pendekatan ini serupa
dengan metode Sunan Kalijaga, yang menggunakan wayang dan seni pertunjukan
sebagai media dakwah.20 Dalam konteks Cirebon, pendekatan ini disebut sebagai
Islam wasatiyyah moderat, seimbang, dan toleran yang menolak ekstremisme baik
dari sisi puritan maupun sinkretis radikal.

Fakta bahwa ritual ini berlangsung selama tujuh hari, dimulai dari Sekatenan,
lalu Gerebeg Mulud, hingga puncak di Masjid Agung, menunjukkan bahwa proses
integrasi itu bertahap dan inklusif. Setiap tahap melibatkan partisipasi berbagai
kelompok: abdi dalem, ulama, santri, dan masyarakat umum. Hal ini menciptakan
ruang dialog antara elite keraton dan rakyat jelata, antara tradisi dan modernitas,
antara spiritualitas dan sosialitas.

Lebih dari itu, integrasi ritual ini berfungsi sebagai pendidikan informal
tentang nilai-nilai Islam. Melalui partisipasi langsung, masyarakat belajar tentang
cinta kepada Nabi, pentingnya gotong royong, dan arti kebersamaan tanpa harus
duduk di bangku madrasah. Panjang Jimat adalah bentuk Islamic spiritual education
yang efektif, karena mengajarkan iman melalui praktik, bukan hanya teori.

3. Modifikasi Islam: Islam yang Berakar di Tanah Lokal

Islam yang berkembang di Cirebon bukanlah replika dari Islam Arab atau
Timur Tengah, melainkan Islam Cirebon bentuk lokal yang dimodifikasi agar relevan
dengan struktur sosial, simbolisme, dan pengalaman spiritual masyarakat setempat.
Sunan Gunung Jati tidak membawa Islam sebagai entitas statis, melainkan sebagai
tradisi yang hidup dan mampu beradaptasi. Beliau memahami bahwa dakwah yang
efektif harus mempertimbangkan konteks lokal, termasuk bahasa, adat istiadat, dan
sistem kepercayaan yang sudah mapan.

Nama “Cirebon” sendiri berasal dari “Caruban Nagari”, yang berarti “negeri
campuran” metafora yang sempurna untuk identitas kota ini sebagai ruang

19 A Afriansyah, T Sukmayadi, and W. W Sari, “The ‘Panjang Jimat” Tradition of Kasepuhan
Cirebon in Strengthening National Identity,” Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 5, no. 2 (2024).
20 Hermawan, Sutisna, and Yuliawati, “Leadership , Islamic Spirituality , and Javanese

Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in Cirebon.”
75

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

pertemuan antara Sunda, Jawa, Arab, Cina, dan India. Di tengah pluralitas inilah Islam
tidak diterapkan secara homogen, melainkan diformulasikan ulang sebagai bagian
dari kearifan lokal. Tari Topeng, misalnya, yang awalnya berasal dari tradisi Hindu-
Buddha, dijadikan media dakwah dengan memasukkan pesan-pesan sufistik dan
moralitas Islam.

Modifikasi semacam ini menunjukkan bahwa Islam bukan entitas monolitik,
melainkan tradisi yang dinamis dan responsif. la mampu menyerap unsur-unsur lokal
tanpa kehilangan esensinya, selama prinsip-prinsip dasar seperti shalat, puasa, dan
iman kepada Allah tetap dijunjung tinggi. Dalam hal ini, Panjang Jimat bukan
penyimpangan, melainkan evolusi, bukti bahwa Islam bisa tumbuh subur di tanah
Nusantara, bukan sebagai tanaman impor, tetapi sebagai pohon yang berakar kuat di
tanah lokal.

Konsep Islam Nusantara yang kini populer adalah warisan langsung dari
model ini. IJa menolak dikotomi sempit antara “islam murni” vs “budaya kafir”, dan
menawarkan jalan tengah yang inklusif. Seperti yang ditunjukkan generasi muda saat
ini mulai menghargai Panjang Jimat bukan karena takhayul, tetapi karena kesadaran
akan pentingnya pelestarian budaya. Mereka memandang ritual ini sebagai bagian

dari identitas nasional, bukan ancaman terhadap keimanan.

4. Hierarki Ideologis dan Agency Lokal

Analisis Andrew Beatty?! tentang agensi lokal sangat relevan untuk memahami
fenomena Panjang Jimat. Sinkretisme di Cirebon bukan hasil akulturasi acak atau
kepasifan budaya, melainkan produk dari agency strategis oleh aktor-aktor kunci:
keraton, ulama, dan masyarakat. Mereka bukan korban dari arus sejarah, melainkan
arsitek dari bentuk religiusitas yang mereka pilih.

Di Cirebon, terdapat hierarki ideologis yang kolaboratif: Sultan sebagai
pemimpin spiritual dan politik, ulama sebagai penafsir doktrin, dan masyarakat
sebagai pelaku ritual. Ketiganya bekerja sama untuk menciptakan bentuk keagamaan
yang sah secara teologis dan legitim secara budaya. Sultan tidak hanya memimpin
prosesi, tetapi juga menjadi simbol kelangsungan barakah dari Sunan Gunung Jati.
Ulama memberikan legitimasi dengan membacakan kitab Berzanji dan mengarahkan
doa. Masyarakat, melalui partisipasi massal, menunjukkan dukungan kolektif
terhadap tradisi ini.22

Model kepemimpinan semacam ini menunjukkan bahwa otoritas agama dan
budaya saling menguatkan. Pemerintah daerah pun turut mendukung dengan
memberikan bantuan logistik dan mengirim undangan resmi kepada pejabat tanda
bahwa ritual ini diakui sebagai bagian dari identitas kebangsaan Kolaborasi antara

21 Beatty, Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account.
2 Hermawan, Sutisna, and Yuliawati, “Leadership , Islamic Spirituality , and Javanese

Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in Cirebon.”
76

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

keraton, ulama, pemerintah, dan masyarakat menciptakan ekosistem pelestarian
budaya yang kokoh.

Namun, hierarki ini juga menghadapi tantangan. Modernisasi, globalisasi, dan
arus informasi digital membuat generasi muda lebih kritis terhadap tradisi. Beberapa
kelompok puritan menuduh Panjang Jimat sebagai syirik, dan media sosial menjadi
arena debat panas antara pendukung dan penentang ritual. Namun, alih-alih runtuh,
tradisi ini justru beradaptasi: melalui dokumentasi video, siaran langsung, dan konten
edukatif di YouTube, masyarakat Cirebon berhasil mempromosikan ritual ini sebagai
warisan budaya, bukan sekadar ritual mistis.

Ini adalah bukti bahwa agency lokal tidak hanya bertahan, tetapi juga
berevolusi. Masyarakat tidak lagi hanya menerima tradisi, tetapi secara aktif
memproduksi ulang maknanya agar tetap relevan di era digital. Mereka
menggunakan teknologi bukan untuk menghancurkan tradisi, tetapi untuk
melestarikannya contoh nyata dari apa yang disebut sebagai cultural resilience.

Dengan demikian, pembahasan ini menegaskan bahwa Panjang Jimat bukan
sekadar ritual, melainkan proyek perlawanan budaya yang halus terhadap
homogenisasi global, sekaligus upaya afirmasi identitas lokal dalam kerangka Islam
yang inklusif. Ja menolak dikotomi antara "tradisi vs modernitas" atau "agama vs
budaya", dan menawarkan model alternatif: Islam yang berdialog, yang tumbuh dari
bawah, dan yang dihidupi oleh rakyat, bukan dikendalikan dari atas.

5. Kesimpulan

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa ritual Panjang Jimat di Keraton
Kasepuhan Cirebon bukanlah bentuk akulturasi yang terjadi tanpa arah atau praktik
keagamaan yang menyimpang, melainkan hasil dari proses sinkretisme yang
terencana, kreatif, dan sangat kontekstual. Masyarakat Cirebon secara aktif mengolah
ajaran Islam dalam bingkai tradisi Jawa melalui proses yang sejalan dengan analisis
Andrew Beatty (1999), yang melihat masyarakat sebagai agen budaya yang terus
membentuk ekspresi keberagamaannya. Warisan dakwah Sunan Gunung Jati yang
bersifat inklusif dan adaptif menjadi fondasi penting, di mana unsur-unsur budaya
lokal tidak dihilangkan, tetapi diberi makna baru melalui nilai-nilai Islam. Bahkan
benda pusaka keris, piring, atau kendi dipahami bukan sebagai objek pemujaan,
melainkan sebagai media simbolik untuk menghadirkan barakah, selaras dengan
pemahaman sufistik Wahdatul Wujud yang memandang dunia material sebagai
manifestasi kehadiran Ilahi.

Dengan demikian, Panjang Jimat tidak sekadar menjadi tradisi tahunan, tetapi
tampil sebagai simbol harmoni, identitas, dan ketahanan budaya masyarakat Cirebon.
Ritual ini menunjukkan bahwa Islam dapat berkembang di Nusantara dengan cara
yang membumi, menyatu dengan tradisi lokal tanpa kehilangan esensi ajarannya. Ke
depan, pelestarian Panjang Jimat memerlukan dukungan kolaboratif antara
masyarakat, keraton, pemerintah, dan lembaga pendidikan agar nilai-nilai luhur
77

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

seperti penghormatan kepada Nabi, solidaritas sosial, serta rasa syukur terus
diwariskan dan tetap relevan bagi generasi mendatang.

Referensi

Afriansyah, A, T Sukmayadi, and W. W Sari. “The ‘Panjang Jimat’ Tradition of
Kasepuhan Cirebon in Strengthening National Identity.” Jurnal Penelitian
Ilmu-Ilmu Sosial 5, no. 2 (2024).

Al-Munawwar, S. A. Islam Nusantara: Akar, Konsep, Dan Masa Depan. Kompas, 2019.

Azra, A. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian
and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries. Allen &
Unwin, 2004.

Beatty, A. Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account. Cambridge
University Press, 1999.

Creswell, ]. W, and C. N Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among
Five Approaches (4th Ed.). SAGE Publications, 2018.

Gadamer, H.-G. Truth and Method (2nd Rev. Ed.; |. Weinsheimer & D. G. Marshall, Trans.).
Continuum. (Original work published 1960), 1989.

Geertz, C. The Religion of Java. The Free Press, 1960.

Hermawan, Moh Hisyam, Deden Sutisna, and Susi Yuliawati. “Leadership , Islamic
Spirituality , and Javanese Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education
of Panjang Jimat in Cirebon” 6, no. 2 (2025).

Hidayat, R. “Makna Simbolik Ritual Panjang Jimat Di Cirebon.” Journal of Islamic
Cultural Studies 7, no. 2 (2022): 45-58.

Palinkas, Lawrence A., Sarah M. Horwitz, Carla A. Green, Jennifer P. Wisdom, Naihua
Duan, and Kimberly Hoagwood. “Purposeful Sampling for Qualitative Data
Collection and Analysis in Mixed Method Implementation Research.
Administration and Policy in Mental Health and Mental Health Services
Research.” Springer ~ Nature 42, no. 5 (2015): 533-44.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.1007 / s10488-013-0528-.

Rahman, A. “Leadership, Islamic Spirituality, and Javanese Mysticism: A Study of
Religious Authority in Cirebon Rituals.” Journal of Southeast Asian Religion and
Culture 12, no. 1 (2021): 1-15.

Ricklefs, M. C. A History of Modern Indonesia since c. 1300 (4th Ed.). Stanford University
Press, 2006.

— — —. Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early
Nineteenth Centuries. EastBridge, 2006.

Ricoeur, P. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Texas Christian
University Press, 1976.

78

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati

Schwandt, T. A. The SAGE Dictionary of Qualitative Inquiry (3rd Ed.). 2007. SAGE
Publications, n.d.

79

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



