
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam ,  Vol. 13 Issue 2, 

December 2025 

Avaliable online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index 

Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty  of Ushuluddin 

and Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia 

                                                                                    

 

 
Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam 

Harmoni Iman Dan Kearifan Lokal: Telaah Sinkretisme Islam–Jawa Dalam Ritual 

Panjang Jimat Di Cirebon 

 
Hasbiyallah                            hasbiyallah@uinssc.ac.id  

UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
Doddy S. Truna                                                                                doddystruna@uinsgd.ac.id 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung  
 
Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati               rorosrirejeki@uinsgd.ac.id 
UIN Sunan Gunung Djati Bandung  
 

 Received: 27.11.2025  Accepted: 03.12.2025  Published: 05.12.2025 

Abstract: The Long Amulet Ritual in Cirebon is a form of local religiosity that reflectsa 
strategic syncretism between Islamic teachings and Javanese wisdom. UnlikeWestern 
approaches that tend to view syncretism as passive acculturationor theological deviation, this 
article uses Andrew Beatty's theoretical frameworkAndrew Beatty that understands 
syncretism as an active dialoguebetween equal or hierarchical ideological systems. Through 
qualitative-descriptive methods and in-depth interviews with religious leaders, royal servants, 
and the people of Cirebon, this study reveals that Panjang Jimatis not merely a cultural heritage, 
but a process of reconceptualization, integration,and modification consciously carried out by 
local actors. The findings showthat this ritual becomes a symbolic space where the values of 
tawhid, palace authority, and Javanese mystical spirituality merge in a contextual and dynamic 
form. This study provides a theoretical contribution to the study ofIslam Nusantara by rejecting 
the universal-local dichotomy and emphasizing thatIslam Nusantara is an Islam that engages 
in dialogue, not an Islam that is imposed.  

Keywords: Panjang Jimat, Cirebon, Strategic Syncretism, Andrew Beatty, Local Religious 
Ritual. 

 

Abstrak: Ritual Panjang Jimat di Cirebon merupakan bentuk religiusitas lokal yang 

mencerminkan proses sinkretisme strategis antara ajaran Islam dan kearifan Jawa. 

Berbeda dari pendekatan Barat yang cenderung melihat sinkretisme sebagai 

akulturasi pasif atau penyimpangan teologis, artikel ini menggunakan kerangka 

teoretis Andrew Beatty yang memahami sinkretisme sebagai dialog aktif antar-sistem 

ideologi yang setara atau berhierarki. Melalui metode kualitatif-deskriptif dan 

wawancara mendalam dengan tokoh agama, abdi dalem keraton, dan masyarakat 

Cirebon, penelitian ini mengungkap bahwa Panjang Jimat bukan sekadar warisan 

budaya, melainkan proses rekonseptualisasi, integrasi, dan modifikasi yang dilakukan 

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:hasbiyallah@uinssc.ac.id
mailto:doddystruna@uinsgd.ac.id
mailto:rorosrirejeki@uinsgd.ac.id


Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

70 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

secara sadar oleh para aktor lokal. Temuan menunjukkan bahwa ritual ini menjadi 

ruang simbolik tempat nilai-nilai tauhid, otoritas keraton, dan spiritualitas mistik Jawa 

saling menyatu dalam bentuk yang kontekstual dan dinamis. Studi ini memberikan 

kontribusi teoretis bagi studi Islam Nusantara dengan menolak dikotomi universal-

lokal dan menegaskan bahwa Islam Nusantara adalah Islam yang berdialog, bukan 

Islam yang dipaksakan. 

Kata Kunci: Panjang Jimat, Cirebon, Sinkretisme strategis, Andrew Beatty, Ritual 
Keagamaan Lokal. 

 

1. Pendahuluan  

Islamisasi Nusantara merupakan sebuah fenomena unik yang tidak didorong 

oleh penaklukan militer, melainkan melalui infiltrasi kultural yang damai dan 

strategis. Proses ini berlangsung melalui jejaring perdagangan yang luas, pernikahan 

politik yang cerdik, serta metode dakwah kultural yang adaptif dan toleran.1 Di pesisir 

utara Jawa, Cirebon menjadi salah satu episentrum utama proses ini, yang dipelopori 

oleh Sunan Gunung Jati. Sebagai salah satu Wali Songo, beliau dikenal dengan 

kepiawaiannya dalam mengintegrasikan ajaran Islam dengan struktur sosial, budaya, 

dan simbolisme keraton Jawa yang sudah mapan.2 Salah satu warisan paling nyata 

dari strategi dakwah ini adalah ritual Panjang Jimat sebuah upacara tahunan pada 

peringatan Maulid Nabi yang tidak hanya menghormati pusaka keraton yang diyakini 

penuh barakah, tetapi juga menjadi living museum dari proses dialogis antara Islam 

dan kebudayaan Jawa.3 

Meskipun ritual Panjang Jimat telah banyak didokumentasikan dan 

digambarkan dalam berbagai studi, 4  pemahaman teoretis tentang mekanisme 

sinkretisme yang bekerja di dalamnya masih sangat terbatas. Sebagian besar penelitian 

masih terjebak dalam dikotomi simplistis, seperti "Islam murni versus budaya lokal" 

atau "ortodoks versus heterodoks". Kerangka analisis Barat yang sering digunakan 

juga kerap kali tidak sensitif terhadap logika internal, epistemologi, dan agency 

masyarakat Jawa dalam memahami dan mempraktikkan agamanya. 5  Berdasarkan 

tinjauan pustaka, studi tentang Islam Nusantara dapat dikelompokkan ke dalam tiga 

                                                 
1 A Azra, The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian and 

Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries (Allen & Unwin, 2004). 
2 M. C Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early 

Nineteenth Centuries (EastBridge, 2006). 
3 R Hidayat, “Makna Simbolik Ritual Panjang Jimat Di Cirebon,” Journal of Islamic Cultural 

Studies 7, no. 2 (2022): 45–58. 
4 C Geertz, The Religion of Java (The Free Press, 1960). 
5 A Rahman, “Leadership, Islamic Spirituality, and Javanese Mysticism: A Study of Religious 

Authority in Cirebon Rituals,” Journal of Southeast Asian Religion and Culture 12, no. 1 (2021): 1–15. 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

71 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

arus besar: pendekatan historis-struktur6 yang mengabaikan dimensi makna kultural, 

pendekatan interpretatif-antropologis 7  yang kerap statis dan dikotomis, serta 

pendekatan normatif-teologis8 yang cenderung menghakimi. 

Celah penelitian (research gap) yang krusial adalah bahwa ketiga pendekatan ini 

gagal menjawab pertanyaan mendasar: bagaimana dua sistem ideologi dan praktik 

(Islam dan kepercayaan Jawa) yang berbeda itu benar-benar berdialog, bernegosiasi, 

dan pada akhirnya menghasilkan sintesis budaya-religius yang baru dan koheren? Di 

sinilah teori sinkretisme Andrew Beatty (1999) menawarkan perspektif alternatif yang 

lebih memadai. Beatty menolak pandangan sinkretisme sebagai "degradasi" 

keyakinan atau sekadar "akulturasi pasif". Sebaliknya, ia memandangnya sebagai 

sebuah proses strategis dan kreatif yang melibatkan agency aktor lokal, pembentukan 

hierarki ideologis yang cair, dan ditujukan untuk mencapai tujuan jangka panjang 

tertentu, seperti legitimasi politik, integrasi sosial, atau keberlangsungan dakwah. 

Oleh karena itu, artikel ini bertujuan untuk: (1) Menganalisis mekanisme 

sinkretisme dalam ritual Panjang Jimat melalui lensa teori Andrew Beatty (1999); (2) 

Mengungkap bagaimana para aktor lokal (ulama, abdi dalem, masyarakat) secara 

sadar merekonseptualisasi ajaran Islam dan tradisi Jawa; serta (3) Memberikan 

kontribusi teoretis bagi studi Islam Nusantara dengan menolak dikotomi universal-

lokal. Dengan demikian, melalui pendekatan teoretis Andrew Beatty, artikel ini tidak 

sekadar menambah deskripsi empiris tentang ritual Panjang Jimat, melainkan 

berusaha membongkar logika dinamis di balik sintesis kultural yang terjadi. Penelitian 

ini berargumen bahwa Panjang Jimat bukanlah produk setengah jadi dari pertemuan 

dua budaya, melainkan sebuah konfigurasi yang disengaja dan penuh makna yang 

dibentuk oleh agency para pelakunya. Dengan menempatkan ritual ini dalam 

kerangka sinkretisme sebagai strategi, artikel ini diharapkan dapat memberikan 

pemahaman yang lebih mendalam tentang kelenturan dan daya cipta Islam 

Nusantara, sekaligus menawarkan perspektif alternatif yang membebaskan dari 

jebakan dikotomi dalam memandang relasi antara agama dan budaya. 

 

2. Kerangka Teoretis: Sinkretisme sebagai Dialog Ideologis 

Andrew Beatty (1999) dalam Varieties of Javanese Religion menawarkan 

pemahaman radikal tentang sinkretisme. Ia berargumen bahwa sinkretisme bukanlah 

hasil dari kebingungan atau ketidaktahuan, melainkan strategi rasional yang 

dilakukan oleh para pemimpin spiritual untuk mempertahankan legitimasi, 

memperluas pengaruh, atau menciptakan sintesis baru yang lebih relevan. 

Beatty mengidentifikasi tiga proses utama dalam sinkretisme: 

                                                 
6 M. C Ricklefs, A History of Modern Indonesia since c. 1300 (4th Ed.) (Stanford University Press, 

2006). 
7 Geertz, The Religion of Java. 
8 S. A. Al-Munawwar, Islam Nusantara: Akar, Konsep, Dan Masa Depan (Kompas, 2019). 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

72 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

1. Rekonseptualisasi: sistem ideologi lama direformulasi agar kompatibel dengan 

sistem baru. 

2. Integrasi: elemen dari sistem baru dimasukkan ke dalam kerangka lama tanpa 

menghancurkannya. 

3. Modifikasi: sistem baru juga berubah sebagai respons terhadap konteks lokal. 

Penting pula bahwa sinkretisme terjadi antara sistem-sistem yang memiliki 

hubungan relasional tertentu bisa setara, bisa pula hierarkis. Dalam konteks Cirebon, 

Islam (sebagai sistem global) dan kepercayaan lokal (sebagai sistem regional) tidak 

berada dalam posisi antagonis, melainkan berdialog dalam ruang yang diatur oleh 

otoritas keraton dan ulama. 

Pendekatan ini jauh lebih memadai daripada kerangka Barat yang melihat agama 

sebagai objek universal yang dapat dianalisis melalui disiplin-disiplin ilmu modern 

tanpa mempertimbangkan logika internal masyarakat lokal (Beatty, 1999) 

  

3. Metodologi 

Penelitian ini mengunakan pendekatan kualitatif-deskriptif untuk memahami 

secara mendalam makna, proses, dan konteks dari ritual Panjang Jimat di Cirebon. 

Pendekatan ini dipilih karena kemampuannya mengeksplorasi dimensi subjektif, 

simbolik, dan historis dari praktik keagamaan local yang sering kali tidak dapat 

ditangkap melalui metode kuantitatif. 9  Tujuan utama penelitian bukan hanya 

mendokumentasikan ritual, tetapi juga mengungkap bagaimana masyarakat setempat 

secara aktif mereinterpretasi, mengintegrasikan, dan memodifikasi ajaran Islam 

dengan tradisi Jawa dalam bentuk sinkretisme strategis. 

Desain penelitian didasarkan pada paradigma interpretatif, yang menekankan 

pentingnya memahami tindakan manusia melalui lensa pelaku itu sendiri.10 Dalam 

kerangka ini, peneliti berperan sebagai pencerap dan penafsir yang sensitif terhadap 

konteks budaya, sekaligus menjaga kritisisme akademik.  

Pengumpulan data dilakukan melalui dua metode utama: wawancara 

mendalam dan analisis dokumen. Wawancara semi-terstruktur digunakan untuk 

menggali pemahaman para pelaku tentang makna ritual, motivasi partisipasi, serta 

dinamika relasi antara agama dan budaya. Informan dipilih secara purposif 

berdasarkan peran mereka dalam ritual dan kedalaman pengetahuan lokal. 11 

Informan kunci, terdiri atas abdi dalem dari Keraton Kasepuhan dan Kanoman, tokoh 

                                                 
9 J. W Creswell and C. N Poth, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among Five 

Approaches (4th Ed.) (SAGE Publications, 2018). 
10 T. A Schwandt, The SAGE Dictionary of Qualitative Inquiry (3rd Ed.), 2007 (SAGE Publications, 

n.d.). 
11  Lawrence A. Palinkas et al., “Purposeful Sampling for Qualitative Data Collection and 

Analysis in Mixed Method Implementation Research. Administration and Policy in Mental Health and 

Mental Health Services Research,” Springer Nature 42, no. 5 (2015): 533–44, 

https://doi.org/https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-. 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

73 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

agama (termasuk ulama, modin, dan pengurus masjid), serta warga masyarakat yang 

secara rutin mengikuti Panjang Jimat. 

Selain itu, data sekunder dikumpulkan dari literatur akademik, arsip keraton, 

naskah lokal, dan publikasi media yang relevan. Sumber-sumber ini membantu 

membangun konteks historis dan teoretis, khususnya dalam memahami genealogi 

ritual dan posisinya dalam sejarah keislaman Nusantara. Literatur kunci yang 

digunakan antara lain karya Andrew Beatty12 tentang agensi religius, M. C. Ricklefs13 

tentang sejarah Islam di Jawa, Clifford Geertz14  tentang model agama Jawa, serta 

Rahman yang membahas konsep Islam Nusantara. 

Analisis data dilakukan melalui pendekatan hermeneutik kontekstual, yang 

menggabungkan interpretasi makna dengan pemahaman sosial-historis 15 . Proses 

analisis dimulai dengan kategorisasi tematik berdasarkan tiga proses sinkretisme yang 

diusulkan oleh Beatty (1999): reinterpretation, recontextualization, dan recombination. 

Setiap narasi dan observasi dianalisis untuk mengidentifikasi bagaimana elemen 

Islam dan tradisi lokal direkonfigurasi secara sadar oleh komunitas. 16  Interpretasi 

kemudian diperdalam dengan menempatkan simbol-simbol ritual seperti sesaji, 

prosesi ziarah, dan ucapan doa dalam konteks sejarah Cirebon sebagai pusat 

pertemuan budaya Islam, Jawa, dan Sunda. 

Secara keseluruhan, metodologi ini dirancang untuk menghasilkan 

pemahaman yang mendalam, kontekstual, dan kritis terhadap fenomena religiusitas 

local. 

 

4. Temuan dan Pembahasan 

1. Rekonseptualisasi Tauhid: Dari Universal ke Kontekstual 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa masyarakat Cirebon tidak 

memahami benda pusaka (jimat) sebagai objek penyembahan, melainkan sebagai 

wasilah perantara spiritual yang menghubungkan manusia dengan Tuhan melalui 

barakah para wali. Pemahaman ini bukan sekadar bentuk sinkretisme pasif, tetapi 

sebuah rekonseptualisasi aktif terhadap prinsip tauhid, yang secara kreatif 

mengakomodasi antara keesaan Tuhan dan penghormatan terhadap warisan suci. 

Objek material tidak memiliki kekuatan intrinsik, tetapi bisa menjadi medium bagi 

manifestasi ilahi jika dikaitkan dengan tokoh suci yang dekat dengan Allah. 

Pandangan semacam ini selaras dengan konsep Wahdatul Wujud (kesatuan wujud) 

                                                 
12 A Beatty, Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account (Cambridge University 

Press, 1999). 
13  Ricklefs, Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early 

Nineteenth Centuries. 
14 Geertz, The Religion of Java. 
15  P Ricoeur, Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning (Texas Christian 

University Press, 1976). 
16  H.-G Gadamer, Truth and Method (2nd Rev. Ed.; J. Weinsheimer & D. G. Marshall, Trans.) 

(Continuum. (Original work published 1960), 1989). 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

74 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

dari Ibn Arabi, yang diadopsi dalam tradisi sufistik Nusantara.17 Dalam pandangan 

ini, segala sesuatu adalah cerminan dari Tuhan, sehingga benda-benda yang pernah 

digunakan oleh wali dapat menjadi tempat tajalli (penampakan Ilahi), tanpa merusak 

prinsip tauhid. 

Namun, pemahaman ini juga menghadapi kritik dari kalangan yang menganut 

tauhid ortodoks, seperti yang diwakili oleh Abdul Qoyim Al-Jauziyah dalam kitab Ar-

Ruh. Menurut Al-Jauziyah, roh manusia setelah mati tidak lagi berinteraksi dengan 

dunia fisik, dan keyakinan bahwa benda mati bisa menyimpan energi spiritual 

merupakan penyimpangan dari ajaran Islam murni.18 Dari sudut pandang ini, ritual 

Panjang Jimat bisa dituduh sebagai syirik, karena memberi atribut kekuasaan kepada 

selain Allah. 

Namun, masyarakat Cirebon secara kolektif menolak tuduhan tersebut. Mereka 

menegaskan bahwa ritual ini bukan penyembahan benda, melainkan bentuk 

penghormatan terhadap leluhur suci dan upaya untuk merasakan kedekatan dengan 

Sang Khalik melalui jejak-jejak spiritual yang masih hidup dalam ingatan komunitas. 

Dalam konteks ini, jimat bukanlah tujuan, melainkan jalan seperti membaca ayat suci 

atau ziarah ke makam wali. Hal ini menunjukkan bahwa teologi lokal tidak 

bertentangan dengan Islam, melainkan mereinterpretasi prinsip universal ke dalam 

logika kontekstual yang sensitif terhadap sejarah, budaya, dan pengalaman spiritual 

masyarakat. 

Peneliti juga menemukan bahwa generasi muda Cirebon mulai memahami 

ritual ini bukan sebagai bentuk magis, tetapi sebagai simbol identitas dan warisan 

budaya. Mereka tidak lagi melihat keris sebagai sumber kekuatan, tetapi sebagai 

artefak yang menghubungkan mereka dengan Sunan Gunung Jati dan misi 

dakwahnya. Dengan demikian, rekonseptualisasi tauhid ini bukan hanya bersifat 

teologis, tetapi juga sosiokultural: ia memungkinkan masyarakat untuk tetap beriman 

sambil melestarikan identitas lokal mereka. 

 

2. Integrasi Ritual: Dari Keraton ke Masjid 

Prosesi Panjang Jimat dimulai dari Keraton Kasepuhan atau Kanoman dan 

berakhir di Masjid Agung Sang Cipta Rasa, rute yang secara simbolik 

merepresentasikan integrasi otoritas duniawi dan spiritual. Perjalanan ini bukan 

sekadar pawai, melainkan narasi teologis yang menyatakan bahwa kekuasaan politik 

(keraton) dan kekuasaan agama (masjid) tidak saling bertentangan, tetapi saling 

melengkapi dalam struktur sosial masyarakat Cirebon. 

                                                 
17  Moh Hisyam Hermawan, Deden Sutisna, and Susi Yuliawati, “Leadership , Islamic 

Spirituality , and Javanese Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in 

Cirebon” 6, no. 2 (2025). 
18 Hermawan, Sutisna, and Yuliawati. 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

75 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Dalam prosesi ini, elemen-elemen budaya Jawa seperti gamelan, tarian sakral, 

dan sesaji simbolis (bunga, kemenyan, tumpeng) tidak dihapus atau dianggap bid’ah, 

tetapi diintegrasikan ke dalam kerangka Islam melalui niat dan interpretasi ulang. 

Misalnya, sesaji tidak lagi dipandang sebagai persembahan kepada roh leluhur, 

melainkan sebagai ungkapan rasa syukur dan doa kepada Allah. Tumpeng nasi jimat 

bukan korban, melainkan simbol kemakmuran dan keberkahan yang dibagikan 

kepada masyarakat setelah ritual.19 

Integrasi semacam ini adalah hasil dari strategi dakwah yang dikembangkan 

oleh Sunan Gunung Jati pada abad ke-15. Alih-alih mengganti tradisi lokal, beliau 

membiarkannya tetap ada, namun memberinya muatan Islami. Pendekatan ini serupa 

dengan metode Sunan Kalijaga, yang menggunakan wayang dan seni pertunjukan 

sebagai media dakwah.20  Dalam konteks Cirebon, pendekatan ini disebut sebagai 

Islam wasatiyyah moderat, seimbang, dan toleran yang menolak ekstremisme baik 

dari sisi puritan maupun sinkretis radikal. 

Fakta bahwa ritual ini berlangsung selama tujuh hari, dimulai dari Sekatenan, 

lalu Gerebeg Mulud, hingga puncak di Masjid Agung, menunjukkan bahwa proses 

integrasi itu bertahap dan inklusif. Setiap tahap melibatkan partisipasi berbagai 

kelompok: abdi dalem, ulama, santri, dan masyarakat umum. Hal ini menciptakan 

ruang dialog antara elite keraton dan rakyat jelata, antara tradisi dan modernitas, 

antara spiritualitas dan sosialitas. 

Lebih dari itu, integrasi ritual ini berfungsi sebagai pendidikan informal 

tentang nilai-nilai Islam. Melalui partisipasi langsung, masyarakat belajar tentang 

cinta kepada Nabi, pentingnya gotong royong, dan arti kebersamaan tanpa harus 

duduk di bangku madrasah. Panjang Jimat adalah bentuk Islamic spiritual education 

yang efektif, karena mengajarkan iman melalui praktik, bukan hanya teori. 

 

3. Modifikasi Islam: Islam yang Berakar di Tanah Lokal 

Islam yang berkembang di Cirebon bukanlah replika dari Islam Arab atau 

Timur Tengah, melainkan Islam Cirebon bentuk lokal yang dimodifikasi agar relevan 

dengan struktur sosial, simbolisme, dan pengalaman spiritual masyarakat setempat. 

Sunan Gunung Jati tidak membawa Islam sebagai entitas statis, melainkan sebagai 

tradisi yang hidup dan mampu beradaptasi. Beliau memahami bahwa dakwah yang 

efektif harus mempertimbangkan konteks lokal, termasuk bahasa, adat istiadat, dan 

sistem kepercayaan yang sudah mapan. 

Nama “Cirebon” sendiri berasal dari “Caruban Nagari”, yang berarti “negeri 

campuran” metafora yang sempurna untuk identitas kota ini sebagai ruang 

                                                 
19 A Afriansyah, T Sukmayadi, and W. W Sari, “The ‘Panjang Jimat’ Tradition of Kasepuhan 

Cirebon in Strengthening National Identity,” Jurnal Penelitian Ilmu-Ilmu Sosial 5, no. 2 (2024). 
20  Hermawan, Sutisna, and Yuliawati, “Leadership , Islamic Spirituality , and Javanese 

Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in Cirebon.” 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

76 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

pertemuan antara Sunda, Jawa, Arab, Cina, dan India. Di tengah pluralitas inilah Islam 

tidak diterapkan secara homogen, melainkan diformulasikan ulang sebagai bagian 

dari kearifan lokal. Tari Topeng, misalnya, yang awalnya berasal dari tradisi Hindu-

Buddha, dijadikan media dakwah dengan memasukkan pesan-pesan sufistik dan 

moralitas Islam. 

Modifikasi semacam ini menunjukkan bahwa Islam bukan entitas monolitik, 

melainkan tradisi yang dinamis dan responsif. Ia mampu menyerap unsur-unsur lokal 

tanpa kehilangan esensinya, selama prinsip-prinsip dasar seperti shalat, puasa, dan 

iman kepada Allah tetap dijunjung tinggi. Dalam hal ini, Panjang Jimat bukan 

penyimpangan, melainkan evolusi, bukti bahwa Islam bisa tumbuh subur di tanah 

Nusantara, bukan sebagai tanaman impor, tetapi sebagai pohon yang berakar kuat di 

tanah lokal. 

Konsep Islam Nusantara yang kini populer adalah warisan langsung dari 

model ini. Ia menolak dikotomi sempit antara “islam murni” vs “budaya kafir”, dan 

menawarkan jalan tengah yang inklusif. Seperti yang ditunjukkan generasi muda saat 

ini mulai menghargai Panjang Jimat bukan karena takhayul, tetapi karena kesadaran 

akan pentingnya pelestarian budaya. Mereka memandang ritual ini sebagai bagian 

dari identitas nasional, bukan ancaman terhadap keimanan. 

 

4. Hierarki Ideologis dan Agency Lokal 

Analisis Andrew Beatty21 tentang agensi lokal sangat relevan untuk memahami 

fenomena Panjang Jimat. Sinkretisme di Cirebon bukan hasil akulturasi acak atau 

kepasifan budaya, melainkan produk dari agency strategis oleh aktor-aktor kunci: 

keraton, ulama, dan masyarakat. Mereka bukan korban dari arus sejarah, melainkan 

arsitek dari bentuk religiusitas yang mereka pilih. 

Di Cirebon, terdapat hierarki ideologis yang kolaboratif: Sultan sebagai 

pemimpin spiritual dan politik, ulama sebagai penafsir doktrin, dan masyarakat 

sebagai pelaku ritual. Ketiganya bekerja sama untuk menciptakan bentuk keagamaan 

yang sah secara teologis dan legitim secara budaya. Sultan tidak hanya memimpin 

prosesi, tetapi juga menjadi simbol kelangsungan barakah dari Sunan Gunung Jati. 

Ulama memberikan legitimasi dengan membacakan kitab Berzanji dan mengarahkan 

doa. Masyarakat, melalui partisipasi massal, menunjukkan dukungan kolektif 

terhadap tradisi ini.22 

Model kepemimpinan semacam ini menunjukkan bahwa otoritas agama dan 

budaya saling menguatkan. Pemerintah daerah pun turut mendukung dengan 

memberikan bantuan logistik dan mengirim undangan resmi kepada pejabat tanda 

bahwa ritual ini diakui sebagai bagian dari identitas kebangsaan Kolaborasi antara 

                                                 
21 Beatty, Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account. 
22  Hermawan, Sutisna, and Yuliawati, “Leadership , Islamic Spirituality , and Javanese 

Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education of Panjang Jimat in Cirebon.” 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

77 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

keraton, ulama, pemerintah, dan masyarakat menciptakan ekosistem pelestarian 

budaya yang kokoh. 

Namun, hierarki ini juga menghadapi tantangan. Modernisasi, globalisasi, dan 

arus informasi digital membuat generasi muda lebih kritis terhadap tradisi. Beberapa 

kelompok puritan menuduh Panjang Jimat sebagai syirik, dan media sosial menjadi 

arena debat panas antara pendukung dan penentang ritual. Namun, alih-alih runtuh, 

tradisi ini justru beradaptasi: melalui dokumentasi video, siaran langsung, dan konten 

edukatif di YouTube, masyarakat Cirebon berhasil mempromosikan ritual ini sebagai 

warisan budaya, bukan sekadar ritual mistis. 

Ini adalah bukti bahwa agency lokal tidak hanya bertahan, tetapi juga 

berevolusi. Masyarakat tidak lagi hanya menerima tradisi, tetapi secara aktif 

memproduksi ulang maknanya agar tetap relevan di era digital. Mereka 

menggunakan teknologi bukan untuk menghancurkan tradisi, tetapi untuk 

melestarikannya contoh nyata dari apa yang disebut sebagai cultural resilience. 

Dengan demikian, pembahasan ini menegaskan bahwa Panjang Jimat bukan 

sekadar ritual, melainkan proyek perlawanan budaya yang halus terhadap 

homogenisasi global, sekaligus upaya afirmasi identitas lokal dalam kerangka Islam 

yang inklusif. Ia menolak dikotomi antara "tradisi vs modernitas" atau "agama vs 

budaya", dan menawarkan model alternatif: Islam yang berdialog, yang tumbuh dari 

bawah, dan yang dihidupi oleh rakyat, bukan dikendalikan dari atas. 

 

5. Kesimpulan  

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa ritual Panjang Jimat di Keraton 

Kasepuhan Cirebon bukanlah bentuk akulturasi yang terjadi tanpa arah atau praktik 

keagamaan yang menyimpang, melainkan hasil dari proses sinkretisme yang 

terencana, kreatif, dan sangat kontekstual. Masyarakat Cirebon secara aktif mengolah 

ajaran Islam dalam bingkai tradisi Jawa melalui proses yang sejalan dengan analisis 

Andrew Beatty (1999), yang melihat masyarakat sebagai agen budaya yang terus 

membentuk ekspresi keberagamaannya. Warisan dakwah Sunan Gunung Jati yang 

bersifat inklusif dan adaptif menjadi fondasi penting, di mana unsur-unsur budaya 

lokal tidak dihilangkan, tetapi diberi makna baru melalui nilai-nilai Islam. Bahkan 

benda pusaka keris, piring, atau kendi dipahami bukan sebagai objek pemujaan, 

melainkan sebagai media simbolik untuk menghadirkan barakah, selaras dengan 

pemahaman sufistik Wahdatul Wujud yang memandang dunia material sebagai 

manifestasi kehadiran Ilahi. 

Dengan demikian, Panjang Jimat tidak sekadar menjadi tradisi tahunan, tetapi 

tampil sebagai simbol harmoni, identitas, dan ketahanan budaya masyarakat Cirebon. 

Ritual ini menunjukkan bahwa Islam dapat berkembang di Nusantara dengan cara 

yang membumi, menyatu dengan tradisi lokal tanpa kehilangan esensi ajarannya. Ke 

depan, pelestarian Panjang Jimat memerlukan dukungan kolaboratif antara 

masyarakat, keraton, pemerintah, dan lembaga pendidikan agar nilai-nilai luhur 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

78 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

seperti penghormatan kepada Nabi, solidaritas sosial, serta rasa syukur terus 

diwariskan dan tetap relevan bagi generasi mendatang. 

 

Referensi 

 

Afriansyah, A, T Sukmayadi, and W. W Sari. “The ‘Panjang Jimat’ Tradition of 

Kasepuhan Cirebon in Strengthening National Identity.” Jurnal Penelitian 

Ilmu-Ilmu Sosial 5, no. 2 (2024). 

Al-Munawwar, S. A. Islam Nusantara: Akar, Konsep, Dan Masa Depan. Kompas, 2019. 

Azra, A. The Origins of Islamic Reformism in Southeast Asia: Networks of Malay-Indonesian 

and Middle Eastern ‘Ulama’ in the Seventeenth and Eighteenth Centuries. Allen & 

Unwin, 2004. 

Beatty, A. Varieties of Javanese Religion: An Anthropological Account. Cambridge 

University Press, 1999. 

Creswell, J. W, and C. N Poth. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing among 

Five Approaches (4th Ed.). SAGE Publications, 2018. 

Gadamer, H.-G. Truth and Method (2nd Rev. Ed.; J. Weinsheimer & D. G. Marshall, Trans.). 

Continuum. (Original work published 1960), 1989. 

Geertz, C. The Religion of Java. The Free Press, 1960. 

Hermawan, Moh Hisyam, Deden Sutisna, and Susi Yuliawati. “Leadership , Islamic 

Spirituality , and Javanese Mysticism : Cultural Analysis of Islamic Education 

of Panjang Jimat in Cirebon” 6, no. 2 (2025). 

Hidayat, R. “Makna Simbolik Ritual Panjang Jimat Di Cirebon.” Journal of Islamic 

Cultural Studies 7, no. 2 (2022): 45–58. 

Palinkas, Lawrence A., Sarah M. Horwitz, Carla A. Green, Jennifer P. Wisdom, Naihua 

Duan, and Kimberly Hoagwood. “Purposeful Sampling for Qualitative Data 

Collection and Analysis in Mixed Method Implementation Research. 

Administration and Policy in Mental Health and Mental Health Services 

Research.” Springer Nature 42, no. 5 (2015): 533–44. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1007/s10488-013-0528-. 

Rahman, A. “Leadership, Islamic Spirituality, and Javanese Mysticism: A Study of 

Religious Authority in Cirebon Rituals.” Journal of Southeast Asian Religion and 

Culture 12, no. 1 (2021): 1–15. 

Ricklefs, M. C. A History of Modern Indonesia since c. 1300 (4th Ed.). Stanford University 

Press, 2006. 

———. Mystic Synthesis in Java: A History of Islamization from the Fourteenth to the Early 

Nineteenth Centuries. EastBridge, 2006. 

Ricoeur, P. Interpretation Theory: Discourse and the Surplus of Meaning. Texas Christian 

University Press, 1976. 



Hasbiyallah, Doddy S. Truna & Raden Roro Sri Rejeki Waluyajati 

79 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Schwandt, T. A. The SAGE Dictionary of Qualitative Inquiry (3rd Ed.). 2007. SAGE 

Publications, n.d. 

 


