
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam ,  Vol. 13 Issue 2, 

December 2025 

Avaliable online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index 

Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty  of Ushuluddin 

and Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia 

                                                                                    

 

 
Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam 

Garebeg Mulud Sebagai Bentuk Konsistensi Pelestarian Budaya Jawa 
Di Karaton Ngayogyakata Hadiningrat Yogyakarta 

 
Dewi Anggraeni                   dewi.anggraeni@uingusdur.ac.id  
Pascasarjana 
UINSyarif Hidayatullah Jakarta  
 
Gumilar Irfanullah            gumilarirfanullah@syekhnurjati.ac.id  
Prodi Sejarah Peradaban Islam, Fakultas Ushuluddin dan Adab 
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon 
 
 

 Received: 08.11.2025  Accepted: 03.12.2025  Published: 05.12.2025 

 
Abstract: The forces of cultural globalization and the rising influence of transnational Islamic 
ideologies often resistant to local traditions pose significant challenges to the preservation of 
indigenous cultural practices. This ethnographic study explores how the Garebeg Mulud 
tradition continues to be practiced by the Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat amidst the 
pressures of modernization. The endurance of Garebeg Mulud is closely tied to the pivotal role 
of the royal court (ndalem), which imbues each ceremonial procession with sacred meaning and 
a sense of divine blessing, thus legitimizing its preservation. The openness of the keraton reflects 
its adaptive response to a constantly evolving sociocultural reality. Through various 
preservation strategies including ritualization and formalization. The palace demonstrates a 
capacity for cultural invention that sustains traditional values within contemporary 
frameworks. This ability to maintain cultural continuity offers a potential model for other local 
traditions across the Indonesian archipelago facing similar pressures from modernity and 
ideological shifts. 
Keywords:Cultural Preservation, Local Traditions, Garebeg Mulud, Karaton Ngayogyakarta 
Hadiningrat (Yogyakarta Sultanate) 
 

Abstrak: Globalisasi budaya dan menguatnya pemahaman Islam transnasional yang 

notabenenya anti akan budaya menjadi tantangan tersendiri dalam melestarikan 

budaya dan tradisi lokal. Dengan pendekatan etnografi, penelitian ini mencoba untuk 

mengungkap bagaimana tradisi Garebeg Mulud tetap eksis dilaksanakan oleh 

Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat di tengah tantangan modernisasi. Eksistensi 

Garebeg Mulud tidak terlepas dari peran ndalem dalam memaknai setiap prosesi yang 

berdasarkan keberkahan dan sesuatu yang sakral perlu dilestarikan. Keterbukaan 

keraton dalam perayaan Garebeg Mulud merupakan respons terhadap realitas yang 

senantiasa berubah. Kemampuan kraton dalam melakukan invensi tradisi melalui 

formaslisasi dan ritualisasi sebagai bentuk pelestarian tradisi dapat menjadi model 

bagai budaya lainnya yang ada di nusantara untuk tetap dapat menjaga eksistensi 

tradisi lokal yang ada di tengah berbagai macam tantangan modernitas.  

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:dewi.anggraeni@uingusdur.ac.id
mailto:gumilarirfanullah@syekhnurjati.ac.id


Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

95 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Keywords: Pelestaraian Budaya, Tradisi Lokal, Garebeg Mulud, Karaton 

Ngayogyakata Hadiningrat 

1. Pendahuluan 

Yogyakarta dikenal sebagai salah satu kota di Indonesia yang tetap konsisten 

dalam merawat dan melestarikan budaya Nusantara, khususnya budaya Jawa. 

Keistimewaan ini berkaitan erat dengan latar historis kota tersebut, di mana sebelum 

masa kemerdekaan, keraton berperan tidak hanya sebagai pusat kebudayaan dan 

sastra, tetapi juga sebagai pusat pemerintahan 1. Pada tahun 2018 Forum ASEAN 

Ministers Responsible for Culture and Arts (AMCA) ke-8 dan pertemuan ke-14 Asean 

Senior Officials Meeting Responsible on Culture and Arts (SOMCA) menetapkan kota 

Yogyakarta sebagai City of Culture ASEAN 2 . Upaya pelestarian budaya Jawa di 

Yogyakarta sangat dipengaruhi oleh kontribusi aktif Karaton Ngayogyakarta 

Hadiningrat, yang terus menjaga dan melestarikan berbagai warisan budaya dari 

Kerajaan Mataram Islam, mencakup tradisi keagamaan, kesenian, hingga artefak 

budaya yang bernilai historis 3. 

 Tradisi diwariskan dan hingga saat ini dilestarikan oleh keraton adalah tradisi 

Garebeg Mulud, yang merupakan rangkaian dari Sekaten dilaksanakan pada bulan 

Rabiul Awal sebagai bentuk perayaan maulid nabi. Tentunya, perayaan maulid nabi 

dengan berbagai macam tradisinya tidak hanya ada dalam budaya Jawa. Perayaan 

maulid nabi dilakukan di berbagai macam daerah di Nusantara. Di keraton Kasepuhan 

Cirebon dikenal dengan tradisi Panjang jimat, tradisi ngalungsur pusaka di daerah 

garut Jawa Barat, kirab Ampyang di daerah Kudus, tradisi Malaming di Padang 

Pariaman, dan lain sebagainya 4 . Kendati sama-sama dilakukan sebagai bentuk 

perayaan akan maulid nabi, yang menjadi pembeda antara semua tradisi yang ada 

dengan Garebeg Mulud di Yogyakarta dilakukan dengan proses waktu yang lama 

selama satu minggu dengan disertai berbagai macam pagelaran Sekaten. Perayaan 

Garebeg Mulud tidak hanya dimaknai sebagai tradisi keagamaan melainkan juga 

sebagai wisata budaya. Pemerintah Daerah Yogyakarta telah berhasil menjadikan 

Garebeg Kraton sebagai destinasi pariwisata budaya yang tidak hanya diminati oleh 

masyarakat Yogyakata melainkan berbagai macam daerah bahkan mancanegara5. 

 Tradisi Garebeg Mulud yang diselenggarakan oleh Karaton Ngayogyakarta 

Hadiningrat, terdapat dua agenda besar yang dapat mendatangkan wisatawan, yaitu 

                                                 
1 Marsono Marsono, “‘Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya Jawa Sebagai Aset Wisata.’ Pidato 

Pengukuhan Jabatan Guru Besar Pada Fakultas Ilmu Budaya UGM.,” 2003. 
2 Fuska Sani Evani, “Yogyakarta Ditetapkan Sebagai Kota Kebudayaan ASEAN,” Beritasatu, 

2018. 
3  Retno Setyowati, “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai 

Keistimewaan DIY” (Satya Wacana University, 2017), 172. 
4 Zunly Nadia, “Tradisi Maulid Pada Masyarakat Mlangi Yogyakarta,” ESENSIA: Jurnal Ilmu-

Ilmu Ushuluddin 12, no. 2 (2016): 367, https://doi.org/10.14421/esensia.v12i2.718. 
5 “Grebeg Maulud Di Pura Pakualaman Yogyakarta,” Pariwisata Jogjakarta Kota, 2018. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

96 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

pada acara Sekaten dengan rangkaian pagelarannya dan Gunungan. Selama 

rangkaian acara Sekaten ini, digelar pasar malam yang senantiasa ramai dikunjungi 

oleh masyarakat. Selain itu, di masjid Gedhe, terdapat bunyi gamelan yang senantiasa 

dimainkan selama perayaan sekaten. Tentunya eksistensi tradisi Garebeg Mulud ini 

tidak terlepas dari berbagai macam nilai filosofis dan budaya serta dan pemakanan 

akan kearifan lokal yang luhur yang diyakini oleh keraton khususnya dan masyarakat 

Jawa secara umum 6.  

 Dalam konteks era globalisasi budaya lokal mendapati tantangan melalui 

pergeseran nilai-nilai budaya dan kearifan lokal yang tumbuh dari budaya 

masyarakat mulai terlupakan di mana nilai budaya luhur yang dengan berbagai 

unsurnya mulai kehilangan makna substantifnya karena berbenturan dengan budaya 

global 7 . Oleh karenanya, dalam mempertahankan budaya lokal perlu adanya ide 

kreatif serta peran aktor yang bisa mempertahankan eksistensinya. Menurut Ife bahwa 

globalisasi budaya berjalan mengikuti pola yang sama dengan globalisasi ekonomi 8. 

Dalam konteks lain, tantangan infiltrasi ideologis Islam transnasional menjadi 

ancaman tersendiri dalam pelestarian kebudayaan lokal di Indonesia 9. Puritanisasi 

dan arabisasi ajaran-ajaran Islam memandang bahwa berbagai tradisi lokal khususnya 

terkait dengan perayaan keagamaan sebagai ajaran di luar Islam yang harus 

ditinggalkan 10 . Kesempurnaan ajaran Islam berorientasi kultural yang terwujud 

melalui kesalehan sosial 11 .  Setidaknya dua hal ini, yang mana jika tidak dapat 

diantisipasi dengan baik dapat berpotensi menghilangkan ekstensi dan tradisi yang 

melekat di Nusantara12. Kelompok modernisme yang mengimajinasikan masyarakat 

maju, di mana tradisi sebagai sesuatu yang kolot dan harus ditinggalkan, sementara 

                                                 
6 Dewi Anggraeni et al., “Analysis of the Symbolic Meaning of the Lopis Raksasa Tradition as 

a Form of Ethnopedagogy for Strengthening Religious Moderation,” Tarbawi: Jurnal Pendidikan Dan 

Pemikiran Islam 11, no. 2 (2024): 223–36, https://doi.org/10.17509/t.v11i2.75849. 
7 Suswandari, Kearifan Lokal Etnik Betawi (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 41; Dewi Anggraeni, 

Andy Hadiyanto, and Ahmad Hakam, “Multicultural Islamic Religious Education Based on Local 

Wisdom: The Analysis of ‘SILAS’ Values in Sundanese Culture,” Indonesian Journal of Islamic Education 

Studies (IJIES) 6, no. 1 (2023): 93–108, https://doi.org/https://doi.org/10.33367/ijies.v6i1.3649. 
8 Jim Ife, Community Development In An Uncertain World (New York. USA: Cambridge University 

Press, 2013), 273. 
9  Ansyaad Mbai, “Dinamika Baru Jejaring Teror Di Indonesia” (Jakarta: AS Production 

Indonesia, 2013), 17. 
10 Hatim Gazali, Dewi Anggraeni, and Mariam Eit Ahmed, “Salafi-Jihadist Movements and 

Ideology in Educational Institutions: Exploring the Nexus with Religious Moderation,” Edukasia 

Islamika : Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2023), 

https://doi.org/https://doi.org/10.28918/jei.v8i1.7658. 
11 Asep Bayat, Post-Islamism: The Many Faces of Political Islam (USA: Oxford, 2013). 
12 Sumanto Al Qurtuby, “Sejumlah Kelompok Yang Tak Peduli Dengan Tradisi Dan Budaya 

Indonesia,” DWNesia, July 2020. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

97 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

itu kelompok agamis beranggapan bahwa elemen-elemen dalam tradisi atau budaya 

lokal dianggap tidak religius yang harus ditinggalkan13.  

 Fakta menarik bahwa ternyata tradisi Garebeg Mulud, mampu mengglobal dan 

senantiasa tetap mempertahankan nilai-nilai asli budaya serta esensi yang terkandung 

dalam setiap rangkaian prosesinya. Tentunya penelitian, tulisan dan pembahasan 

mengenai tradisi Garebeg Mulud bukan hal yang baru sudah banyak dikaji dan 

diteliti14. Kendati demikian, hal belum diungkap dari berbagai penelitian sebelumnya 

mengenai bagaimana invensi tradisi pada budaya lokal ini masih tetap eksis dan 

dilestarikan secara turun temurun di tengah perkembangan zaman dan arus 

modernisasi. Penelitian ini mencoba untuk membahas mengenai bagaimana 

pelestarian tradisi Garebeg Mulud di Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat yang 

masih eksis dalam menghadapi modernitas. Secara spesifik bagaimana tradisi 

Garebeg Mulud yang secara historis dikenal sebagai tradisi sakral dalam budaya Jawa, 

mampu bertransformasi menjadi daya tarik budaya yang tetap relevan di tengah arus 

modernitas bahkan di dapat dipertahankan pada kondisi yang tidak normal seperti 

pandemi. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan perspektif baru mengenai 

bagaimana tradisi tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang sebagai instrumen 

pelestarian budaya sekaligus diplomasi kultural di era disrupsi. 

 Pelestarian budaya dalam kajian ini mengacu kepada apa yang dikemukakan 

oleh Hobsbawm 15 Konsep yang dikemukakan oleh Hobsbawm mengenai "invention 

of tradition" merujuk pada serangkaian aktivitas yang sengaja dibentuk kembali untuk 

menciptakan kesinambungan budaya. Invensi tradisi ini merupakan kumpulan 

praktik yang dijalankan secara teratur sesuai dengan norma atau aturan sosial yang 

diterima, dan bertujuan untuk membangun serta menanamkan nilai dan norma 

tertentu ke dalam perilaku masyarakat melalui pengulangan simbolik yang mengacu 

pada masa lalu. Proses ini melibatkan unsur formalisasi dan ritualisasi, yang esensinya 

berpijak pada memori kolektif dan dilaksanakan secara berulang. Melalui invensi 

tradisi, masyarakat merancang ulang kondisi sosial dan lingkungannya agar 

                                                 
13 Moh Muslih, Dewi Anggraeni, and Mochamad Iqbal Abdul Ghoni, “Harmony in Diversity: 

Exploring Religious Moderation Perspectives through Interfaith Dialogue,” Jurnal Penelitian 20, no. 2 

(2023), https://doi.org/https://doi.org/10.28918/jupe.v20i2.2275. 
14  Cikal Nursalam and Eka Syahputra, “Potensi Tradisi Grebeg Dalam Meningkatkan 

Kunjungan Wisatawan Daerah Istimewa Yogyakarta,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. April 

(2023): 89–95; Devina Pratisara, “Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Simbol Islam Perspektif Nilai 

Pancasila,” Pancasila 1, no. 2 (2020): 14–24; Qoirina Nur Azizah and Heri Kurnia, “Perspektif Nilai 

Pancasila Terhadap Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Tradisi Masyarakat Jawa Perspective of 

Pancasila Value on Grebeg Maulud Yogyakarta as a Javanese Tradition,” Buddayah: Jurnal Pendidikan 

Antropologi 5, no. 1 (2023): 7–13; Ria Nur. Farida and Shofi’unnafi, “Melestarikan Simbol Integrasi Aama 

Dan Budaya Di Era Modern : Analisi Potensi Wisata Grebeg Maulud Di Surakarta,” Jurnal Manajemen 

Dakwah 6, no. 2 (2020): 275–88. 
15 Eric Hobsbawm, “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British Invention 

Of Tradition,” in The Invention of Tradition, ed. Terence Ranger (United Kingdom: Cambridge University 

Press, 1992), 1. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

98 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

kreativitas dapat dimunculkan, disusun secara sistematis, dan diintegrasikan ke 

dalam bentuk ritual dalam kehidupan sehari-hari 16  

 

2. Metode 

Penelitian ini didesain dengan pendekatan etnografi untuk menggambarkan 

suatu fenomena sosial budaya 17 . Studi ini merupakan bagian dari kegiatan riset 

etnografi mengenai budaya Jawa, di mana Garebeg Mulud sebagai salah satu budaya 

yang hingga saat ini masih dilestarikan bukan hanya sebatas ritual keagamaan tetapi 

juga menjadi daya tarik pariwisata yang berimplikasi kepada kehidupan sosial dan 

ekonomi. Data primer berupa hasil wawancara dengan pakar budaya di keraton, Abdi 

dalem dan masyarakat yang turut serta dalam perayaan Garebeg Mulud dengan 

teknik snow-ball. Serta data sekunder diambil dari berbagai media resmi Keraton 

seperti https://kratonjogja.id/.  

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui Observasi partisipatif dimana, 

peneliti terlibat secara langsung dalam mengamati rangkaian prosesi Garebeg Mulud, 

baik dalam tahap persiapan, pelaksanaan, maupun pasca acara. Wawancara 

Mendalam (In-Depth Interview) yang dilakukan secara semi-terstruktur dengan 

berbagai informan kunci, Studi Dokumen, peneliti menelaah arsip dan dokumen yang 

berkaitan dengan tradisi Garebeg Mulud. Studi ini membantu memperkuat konteks 

historis dan legitimasi budaya dari tradisi tersebut. Refleksi dan Catatan Lapangan. 

Selama proses pengumpulan data, peneliti juga menyusun catatan lapangan harian 

serta melakukan refleksi atas pengalaman interaksi dengan informan dan lingkungan 

budaya yang dikaji. Analisis data dilakukan dengan cara menarasikan, 

mengkomparasikan dan melakukan interpretasi (pemaknaan) sesuai konteksnya 

untuk kemudian dilakukan penarikan kesimpulan18.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Rangkaian Pelaksanaan Tradisi Garebeg Mulud 

1. Miyos Gangsa 

  Sekitar pukul 15.00 pada tanggal 5 Mulud rombongan Abdi Dalem kraton 

dengan menggunakan baju warna merah dan kain biru corak putih membawa 

Gangsa Sekaten Kiai Gunturmadu dan Kiai Nagawilaga menuju bangsal Pancaniti 

Semenjak sore hingga menjelang Magrib, kawasan Mesjid Gedhe terus dipenuhi oleh 

                                                 
16 Hobsbawm, “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British Invention Of 

Tradition.” 
17 Paul Atkinson and Martyn Hammersley, “Ethnography and Partisipant Observations,” in 

Handbook of Qualitative Research (Sage Publication, 1994). 
18 James P Spradley, Metode Etnografi, ed. II (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007). 

https://kratonjogja.id/


Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

99 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

masyarakat untuk menyaksikan prosesi Miyos Gangsa. Sekitar bada Isya, pukul 20.00 

mulai terdengar suara tabuhan gamelan oleh Abdi Dalem Kridha Mardawa. 

“Tak jarang orang menganggap gamelan yang dibunyikan mengandung unsur mistik, 

para Abdi Dalem Kridha Mardawa yang bertugas untuk menabuh gamelan sampe malam 

sekaten, telah melakukan ritual khusus seperti puasa, dan menyucikan diri lahir dan 

batin, dengan harapan dapat melaksanakan tugas dengan lancar dan selamat”  

  Bersamaan dengan ditabuhnya Kiai Gunturmadu dan Kiai Nagawilaga mulai 

terdengar gemuruh masyarakat, mereka berebut untuk memperoleh udhik-udhik yang 

berupa beras, bunga dan uang logam sebagai simbol sedekah, doa keselamatan, dan 

kesejahteraan dari raja kepada rakyatnya. Masyarakat meyakini bahwa memperoleh 

udhik-udhik  merupakah sebuah keberkahan. Salah satu informan menuturkan 

“tangan saya sampe ke injek... Uangnya tak simpen ini paringan ndalem biar tentrem” 

(Infroman) 

  Gangsa Sekaten ditabuh dari tanggal 6 sampai dengan tanggal 11 Mulud, 3 kali 

sehari. Pagi hari Gangsa Sekaten ditabuh sejak jam 08.00 hingga 11.00, siang hari sejak 

14.00 hingga 17.00, dan malam hari sejak jam 20.00 hingga 23.00. Gangsa Sekaten tidak 

akan ditabuh pada hari Kamis petang sampai dengan selepas sholat Jumat. 

2.  Numplak Wajik  

  Tiga hari sebelum pelaksanaan Garebeg Mulud bertepatan dengan tanggal 9 

Mulud pada pukul 16.00 dilaksanakan Upacara Numplak Wajik di panti Pareden, 

Kemagangan Karaton Yogyakarta. Numplak Wajik sendiri merupakan proses 

pembuatan wajik yakni sejenis makanan khas yang terbuat dari beras ketan dengan 

gula kelapa dengan bahan dasar ketan, ketan tersebut berwarna coklat agak 

kehitaman dengan tekstur lengket yang merekat satu sama lain, yang kemudian akan 

diletakan menjadi dasar Gunungan.  

Tumplak Wajik diawali setelah putri pertama Sri Sultan Hamengku Buwono X, 

GKR Mangkubumi keluar dari kompleks keraton bersama para abdi dalem dan 

diiringi gejlok lesung oleh para abdi dalem laki-laki. Gejlok lesung sebagai simbol 

untuk mengusir hal-hal yang buruk. GKR Mangkubumi dan para abdi dalem 

membawa uba rampe untuk pelaksanaan tumplak wajik. Numplak Wajik dilakukan 

oleh para abdi dalem wanita diringi dengan irama gejok lesung. Prosesi ini merupakan 

penanda dimulainya proses menyusun Gunungan yang langsung dipimpin oleh GKR 

Mangkubumi.  

Hal unik dalam tumplak wajik, yakni disertai dengan irama nyanyian, sehingga 

wajiknya tidak hancur. Ada beberapa nama lagu ketika Numplak Wajik dilaksanakan, 

yaitu uwal-uwil, tundung setan, wayangan, lumping kali, kebo ilang, rujak sonte, dan 

bluluk tibo 19 . Ritual ini sejak zaman dahulu menjadi simbol kepercayaan akan 

penolak bala.  

                                                 
19 Raedah Haq, “Simbolisme Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Garebeg Syawal Di Yogyakarta” 

(Universitas Negeri Jakarta, 2017), 46. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

100 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Bersamaan dengan pelaksanaan Numplak Wajik, pada hari yang sama pukul 16.00 

digelar pula Gladhi Prajurit. Gladhi ini diikuti oleh sepuluh bergada prajurit keraton 

yang akan bertugas mengawal Gunungan saat acara inti berlangsung yakni Garebeg 

Mulud. Para prajurit ini melambangkan sebagai jasa-jasa para Walisongo dalam 

menyebarkan agama Islam 20.  

3. Malam Sekaten dan Kondur Gangsa 

  Malam Sekaten dan Kondur Gangsa dilakukan pada tanggal 11 Mulud tepat 

pada jam 23.00. Acara ini berupa pengembalian Gamelan KK Gunturmadu dan KK 

Nagawilaga ke kraton setelah satu minggu ditempatkan di Pagongan Mesjid Gedhe. 

Seperti halnya Miyos Gangsa, Kondur Gangsa dihadiri oleh masyarakat khususnya di 

sekitar Masjid Gede dan Pangongan Lor, di mana mereka akan berebut memperoleh 

udhik-udhik yang langsung diberikan oleh Sulthan.  

  Setelah menyebarkan udhik-udhik, malam Sekatenan ditandai dengan 

pembacaan maulid dibai yang dihadiri oleh Sulthan. Sulthan mendengarkan 

pembacaan riwayat nabi Muhammad Saw dalam rangkaian maulid dibai yang 

dibacakan oleh Kiai penghulu serambi Mesjid Gedhe Keraton Yogyakarta di Ngarso 

Dalem Jengkar. Pada akhir pembacaan maulid Sultan mengenakan sumping sekar di 

telinga kiri, yakni bunga melati yang telah dirangkai untuk disematkan di telinga 

Sulthan, yang melambangkan bahwa raja akan selalu mendengarkan aspirasi 

rakyatnya21.  

4. Garebeg Mulud 

  Acara inti Garebeg Mulud dilaksanakan pada tanggal 12 Mulud bertepatan 

dengan kelahiran nabi Muhammad Saw. Sekitar pukul 7 kawasan Mesjid Gedhe 

sudah dipenuhi masyarakat, bahkan terlihat para wisatawan asing turut hadir 

menyaksikan Garebeg. Hal yang paling identik dengan Garebeg adalah Gunungan  

yang selalu ada dalam setiap upacara Garebeg. Gunungan sebagai simbol perwujudan 

rasa syukur atas melimpahnya hasil bumi dari wilayah kerajaan, dan kemudian 

dibagikan untuk kesejahteraan rakyat. Pada upacara Garebeg Mulud terdapat 5 jenis 

Gunungan yang memiliki makna masing-masing. Gunungan Kakung, Gunungan 

Putri, Gunungan Darat, Gunungan Gepak dan Gunungan Pawuhan. Lima gunungan 

yang diletakkan di Pelataran Masjid Gedhe kemudian dibagikan kepada masyarakat 

sebagai bentuk sedekah dari Sri Sultan. 

  Masyarakat sangat antusias berebut Gunungan. Hal ini terlihat dari bentuk 

antusias masyarakat dalam perayaan Garebeg. Dalam penuturannya, KRT 

Wasisowinot mengatakan;  

                                                 
20  Muhammad Jandra, Perangkat Atau Alat-Alat Dan Pakaian Serta Makna Simbolis Upacara 

Keagamaan Di Lingkungan Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat (Jakarta, 1991), 219. 
21 Suyami Suyami, Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 18. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

101 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

“salah satu keberlangsungan dari upacara Garabeg ini adalah keyakinan masyarakat akan 

keberkahan, kemakmuran dan ketenangan”22.  

  Rangkaian upacara Garebeg Mulud ditutup dengan prosesi Bedhol Songsong yang 

dilangsungkan di Bangsal Pagelaran. Puncak penutupan ditandai dengan 

pertunjukan wayang kulit semalam suntuk sebagai acara utama. Ritual ini 

dilaksanakan setelah Songsong atau Payung Agung, yang sebelumnya ditempatkan di 

Kagungan Dalem Pagelaran sebagai simbol peringatan Garebegan, secara resmi 

dicabut dan dikembalikan ke dalam area Karaton Yogyakarta pada waktu sore hari. 

Sebagai bentuk komunikasi budaya dan spiritual, Sri Sultan menugaskan seorang Abdi 

Dalem yang juga merupakan dalang untuk mementaskan wayang kulit, dengan tujuan 

menyampaikan pesan-pesan moral dan nilai-nilai kebajikan kepada masyarakat luas 
23.  

  

Garebeg Mulud Sebagai Bentuk Pelestarian Syiar Islam ala Walisongo 

  Garebeg sendiri berasal dari bahasa Jawa yakni dari kata “gumebreg” yang 

memiliki arti riuh, rebut, dan ramai. Mengacu kepada deru angin atau keramaian yang 

ditimbulkan pada saat berlangsungnya upacara tersebut. Istilah ini menggambarkan 

akan suasana Garebeg yang memang ramai dan riuh. Sementara definisi lain 

mengatakan bahwa Garebeg merupakan salah satu upacara yang hingga saat ini rutin 

dilaksanakan oleh Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat 24 . Garebeg Mulud sendiri 

merupakan bagian dari rangkaian Sekaten yang dilaksanakan dari tanggal 5-12 

Mulud. Oleh karenanya, pembahasan mengenai Garebeg Mulud tidak dapat 

dipisahkan dari Sekaten sendiri sebagai bentuk peringatan akan kelahiran Nabi 

Muhammad Saw 25. Dalam beberapa literatur, istilah Sekaten merujuk kepada dua hal, 

yakni “sekati” yang merupakan nama dari gamelan/gangsa yang dibunyikan ketika 

Miyos Gangsa selama satu minggu pada pelaksanaan sekaten di masjid Gedhe 

Yogyakarta. Gangsa ini diyakini sebagai warisan dari Majapahit yang kemudian 

dilanjutkan oleh kerajaan Demak. Pendapat lain dan ini yang umumnya sering dikutip 

bahwa sekaten berasal syahadatian yakni kalimat syahadat 26  

Secara historis, bahwa sebelum Islam masuk ke tanah Jawa, masyarakat Jawa 

telah memeluk agama Hindu dan Budha yang menyertakan gamelan atau kesenian 

sebagai salah satu kegiatan dari upacara ritualnya 27. Sebagaimana yang dituturkan 

oleh KRT Wasisowinoto selaku Penghageng Kridhomardowo bahwa upacara Garebeg 

berasal dari tradisi Jawa kuno yang disebut Rajawedha. Yang sudah ada sejak ada sejak 

                                                 
22 KRT Wasisowinoto, “Wawancara” (Yogyakarta, 2018). 
23 Suyami, Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta. 
24 Garebeg, “No Title,” 2017. 
25 Herry Lisbijanto, Sekaten (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2013). 
26 “Syiar Islam Melalui Sekaten,” Karaton Jogja, 2017. 
27 Joko Daryanto, “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa,” Jurnal Ikabudi 4, no. 10 

(2015): 34, https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

102 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

abad ke XII di zaman Kerajaan Majapahit. Dalam riwayatnya, raja akan memberikan 

sedekah demi terwujudnya kedamaian dan kemakmuran di wilayah kerajaan yang 

dipimpinnya. Pada masa kerajaan Demak upacara garebeg sempat terhenti. Akhirnya 

banyak masyarakat yang mulai resah terhadap kehadiran Islam.  Untuk menyebarkan 

syiar Islam yang dapat diterima oleh masyarakat Jawa kala itu, Sunan Kalijaga pada 

masa kesultanan Demak yang menjadi penasihat Raja Demak kemudian mengusulkan 

agar tradisi sedekah atau kurban oleh raja dihidupkan kembali28. Contoh lain yang 

diutarakan oleh KRT Wasisowinto, dalam penuturannya: 

“sebelum Islam datang di Jawa sudah ada upacara tolak bala atau keselamatan hidup lalu 

raja-raja mengadakan upacara selametan. Dengan macam-macam buku wedha lalu 

ditempat-tempat sepi, suci ditengah-tengah hutan. Perjalanan ke tempat selametan 

diantar oleh warga atau abdi dalem (saat ini) yang dikawal atau di garebeg”.  

Gamelan yang identik dengan tradisi Hindu dan Budha digunakan sebagai 

salah media dalam penyebaran Islam sehingga secara psikologis dapat diterima oleh 

masyarakat Jawa. Pada saat itu dibunyikan Gamelan di dekat Masjid sehingga banyak 

rakyat yang datang 29. Gamelan sekaten sebagai simbol dari ajaran Islam inilah kenapa 

setiap perayaan Miyos Gangsa selalu dibunyikan selama tujuh hari. di samping itu, 

gamelan sekaten merupakan pusaka kepraboning nata atau simbol keagungan seorang 

raja30. 

Gamelan sekaten yang dalam pada Miyos Gangsa, perayaan Grebeg Maulud, 

yang awalnya sebagai media dakwah syiar Islam Sunan Kalijaga didasarkan kepada 

gotek yang sebagaimana yang dituliskan oleh Pradjapangrawit 31: 

 “...Murih tumunten kasembadan ing sedya, kedah mawi sarana angawonteni kabudayan 

Jawi ingkang dipun karemi ing tetiyang Jawi; kaanggep pusaka Jawi, inggih punika 

gangsa. Angawonteni gangsa ingkang dipun pasang wonten ing sacelaking masjid, 

katabuh ingkang seru sanget, supados kamirengan saking katebihan. Langkung-

langkung ingkang mboten tebih, saged mireng cetha sanget. Mesthi kathah tetiyang Jaw 

ingkang sami mara, dhateng aningali utawi mirengaken gangsa wau. Amargi sampun 

sawatawis mboten sami mirengaken gangsa ingkang dipun karemi sanget, kaanggep 

pusaka Jawi ingkang sakalangkung pinundhi-pundhi. Lha ing ngriku punika 

panggenanipun nandukaken daya sarana ingkang sae sanget”  

(...Agar segera tercapai tujuannya harus menggunakan sarana kebudayaan Jawa 

yang sangat disenangi orang Jawa, dianggap pusaka Jawa, yaitu gamelan. 

Kemudian gamelan tersebut ditabuh di dekat masjid dengan volume yang 

sangat keras supaya terdengar dari kejauhan. Lebih-lebih yang berada di 

                                                 
28 Wasisowinoto, “Wawancara.” 
29 S Suryo Negoro, UpacaraTtradisional Dan Ritual Jawa (Yogyakarta: Buana Raya, 2001), 81–82. 
30 Daryanto, “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa.” 
31  Raden Ngabei Pradjapangrawit et al., Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan: 

Wedhapradangga (Serat Saking Gotek) (Surakarta: Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI), 1990, 1990), 25–

26. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

103 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

dekatnya dapat mendengarkan dengan jelas sekali. Bisa dipastikan banyak orang 

Jawa yang datang melihat atau mendengarkan gamelan. Karena sudah agak 

lama mereka tidak mendengarkan gamelan yang menjadi kesenangan orang 

Jawa, dianggap pusaka yang sangat dihargai. Di situlah tempat dan sarana yang 

sangat bagus sekali). 

  Menurut Fananie 32  kerajaan di Jawa mengembangkan Islam melalui 

penciptaan budaya melalu tradisi dan seni sehingga berbagai tradisi yang dominan 

dalam proses keagamaan Hindu akhirnya mendominasi proses ritual Islam dan 

membentuk budaya baru. Unsur religi sebagai sistem ideologis merupakan bagian 

dari pada budaya 33. Hal ini menegaskan bahwa budaya bisa menjadi sumber nilai 

yang sejalan dengan religi yang dikenal dengan istilah Urf 34  bahwa universalitas 

Islam termanifestasi dalam berbagai wajah keberagamaan, Islam universal sebagai 

doktrin akan tetapi bentuknya sangat menghegemoni yang tidak lepas dengan 

budaya. Ini yang diistilahkan dengan Islamic wisdom oleh Hodgson 35.  

Islam sebagai doktrin yang kemudian berdialektika dengan kultur sosial-

kemasyarakatan berproses menjadi islamicate dalam hal ini, Grebeg Maulud sebagai 

salah satu bentuk syukur atau kecintaan penganut agama Islam atas kelahiran Nabi. 

Selanjutnya, dalam bentuk syukur akan kelahiran Nabi antara sesama muslim di 

berbagai macam daerah ditampilkan dengan berbagai cara yang berbeda, hal ini yang 

kemudian dalam tradisi Jawa mengakomodir tradisi yang sudah ada sebelum Islam 

yang mana nilai substantifnya diisikan dengan nilai-nilai Islami. Kepada mereka yang 

menolak tradisi-tradisi yang berasal dari sebelum Islam, bahwa ajaran Islam yang 

akomodatif dengan budaya lokal telah mampu merubah substansinya dengan muatan 

agama, tanpa harus menghilangkan tradisi sebelumnya36.  

 

Ragam Pelestarian Garebeg Mulud di Era Modern 

  Sebagaimana yang diutarakan Geriya, bahwa sebuah budaya atau tradisi di 

masyarakat dapat menjadi potensi budaya sebagai daya tarik wisatawan, oleh 

karenanya  pelestarian budaya dan tradisi dijadikan sebagai jenis wisata budaya 37. 

Mengacu kepada apa yang diutarakan Geriya bahwa perayaan Garebeg Mulud yang 

senantisa dinantikan oleh masyarakat sekitar Yogyakarta serta mancanegara menjadi 

                                                 
32 Zainudin Fananie, Pandangan Dunia KGPAA Hamangkoenagoro I Dalam Babad Tutur: Sebuah 

Restrukturasi Budaya, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 1994). 
33 Sindey M Willhem and Leslie A Whaite, “On Leslie A. White’s Concept of the Symbol: A 

Reinterpretation,” Current Anthropology 15, no. 4 (n.d.): 465. 
34 Muhammad Arkoun, Membongkar Wacana Hegemonic Dalam Islam Dan Postmodernisme, ed. 

Shalih Hasyim (Bandung: Al- Fikr, 1992). 
35 Marsal G.S Hodgson, The Venture of Islam (Jakarta: Paramadina Pres, 7AD), 7. 
36 Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam Dalam Pergulatan Negara, Agama, Dan Kebudayaan 

(Depok: Desantara, 2001). 
37 Wayan Geriya, Pariwisata Dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional,Global. (Denpasar: Upada 

Sastra, 1995). 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

104 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

peluang pariwisata budaya. Hal ini yang menjadikan tradisi Garebeg Mulud bukan 

hanya sebatas sebagai tradisi kulrural agama semata melainkan menjadi daya tarik 

tersendiri dalam sector pariwisata, bahkan bisa menjadi simbol dari kekuatan politik.   

 K.RT. H. Jatiningrat mengutarakan bahwa pada masa lampau, selain memiliki 

dimensi dakwah Islam, perayaan Garebeg juga sarat dengan nuansa politik. Upacara 

ini merupakan salah satu prosesi terbesar yang diselenggarakan oleh keraton. Di awal 

berdirinya Kasultanan Yogyakarta, seluruh Bupati dari wilayah Manca Negara 

diwajibkan hadir di pusat kerajaan sebagai bentuk pengakuan dan kesetiaan mereka 

kepada Sultan. Ketidakhadiran dalam upacara ini kerap dimaknai sebagai bentuk 

pembangkangan, sebagaimana yang pernah dilakukan oleh Raden Rangga 

Prawirodirjo III dari Madiun terhadap Sri Sultan Hamengku Buwono II. Besarnya 

skala dan pentingnya upacara ini juga terlihat dari adanya pengaturan protokol 

khusus untuk Residen Belanda dan pejabat kerajaan lain yang turut hadir. Dalam 

pelaksanaannya, Sultan bersama atribut-atribut kebesaran kerajaan (dikenal sebagai 

Ampilan Dalem) akan keluar dari Bangsal Kencana menuju Sitihinggil, memberi 

kesempatan kepada rakyat untuk menyaksikan secara langsung simbol kekuasaan 

dan keagungan keraton 38. 

a. Wisata Budaya 

  Dalam melestarikan dan mempertahankan tradisi di era modern maka 

diperlukan berbagai ide kreatif dalam upaya pengembangan dan pelestarian tradisi 

yang ada 39, Kanjeng Gusti Karaton Hayu, dalam salah satu podcase nya mengatakan 

salah bahwa, modernisasi bukan berarti westernisasi, di mana zaman akan selalu 

mengalami perubahan, bagaimana eksistensi kraton dalam menjaga tradisi tersebut 

diadaptasi sesuai dengan perkembangan zaman tanpa menghilangkan jati dirinya dan 

filosofis budayanya 40 . Salah satu upaya yang dilakukan di lakukan oleh Karaton  

Hadiningrat Ngayogyakarta dalam melestarikan tradisi Garabeg Mulud di era 

modern adalah dengan manjadikan Grabeg Mulud sebagai destinasi wisata budaya. 

Melalui kerja sama dengan pemerintah kota dan dinas pariwisata tradisi Garebag 

Mulud memiliki nilai jual bagi lestarinya pariwisata Karaton Ngayogyakarta 

Hadiningrat.  

  Garabeg Mulud sebagai salah satu dari Hajad Dalem Karaton Hadiningrat 

Ngayogyakarta, kemudian diiringi dengan berbagai macam bentuk pagelaran 

budaya. Menurut Gusti Kanjeng Ratu Hayu 41 , bahwa dalam menarik minat 

masyarakat untuk melestarikan budaya di era saat ini, dalam Hajad Ndalem karaton 

menggelar Pameran Sekaten yang digelar regular setiap tahun, mulai dari konsep 

secara tematik. Pada tahun 2019 sebelum pandemi pameran Sekaten mengangkat tema 

                                                 
38 Garebeg Di Kasultanan Yogyakarta (Yogyakarta: Kanisius, 1993). 
39 Ife, Community Development In An Uncertain World. 
40 Good News From Indonesia, “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu” (Indonesia, 2020). 
41 Kraton Jogja, “Kraton Jogja Podcast Edisi 2: Pameran Sekaten 2019” (Indonesia, 2019). 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

105 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

“Sri Sultan Hamengku Buwono I” yang berlangsung di Bangsal Pagelaran dan 

komples Sitihinggil karaton. Pameran yang digelar tidak hanya menampilkan benda-

benda statis tetapi juga dengan berbagai pagelaran budaya seperti Beksan jebeng, 

Wayang Wong Gandawedaya, Beksan Sekawan Tugu Wasesa, sehingga bisa menarik 

wisatawan baik lokal maupun mancanegara. Selain pagelaran dalam rangkaian 

pameran Sekatan yang di akhiri dengan Garebeg Mulud, terpadat pula berbagai 

macam agenda yang dapat disaksikan oleh masyarakat, seperti diskusi film, pelatihan 

seni tari, pelatihan seni batik, karawitan, dan pertunjukan seni dari KHP 

Kridhomardowo 42.  

b. Pasar Malem Perayaan Sekaten (PMPS) 

  Bekerja sama dengan pemerintah kota Yogyakarta, dalam rangkaian perayaan 

Hajad Ndalem di gelar Pasar Malam atau yang disebut dengan Pasar Malem Perayaan 

Sekten (PMPS), selain dapat menarik wisatawan dapat berdampak pula pada ekonomi 

masyarakat Yogyakarta. PMPS sangat diminati oleh masyarakat Yogyakarta, pasar 

malam menyuguhkan berbagai macam kuliner tradisional serta berbagai macam 

jajanan khas Yogyakarta, berbagai macam wahana rekreasi dengan harga yang relatif 

ekonomis, serta berbagai macam panggung kesenian. Antusiasme  masyarakat dalam 

PMPS terlihat dari penuhnya alun-alun utara kota Yogyakarta dengan berbagai 

macam pengunjung. Pasar malam inilah menambah keistimewaan wisata tradisi 

Sekaten. Selain sebagai rekreasi, PMPS juga berfungsi sebagai sarana promosi untuk 

menawarkan dan mengenalkan hasil-hasil industri, kerajinan rumah-tangga, 

produksi, dan lain-lain yang mana secara ekonomis ini memberikan dampak kepada 

masyarakat.  

  Pasar Malem Perayaan Sekaten yang awalnya dilakukan setiap tahun, mulai 

2019 diselenggarakan setiap dua tahun sekali. Menurut penuturan KGR Hayu 43, ada 

beberapa pergeseran paradigma masyarakat mengenai Sekaten dan tradisi yang ada 

di dalamnya. Sebagai mana yang diutarakan oleh KGR Rahayu ; 

“Saat ini,khususnya generasi muda lebih mengenal Pasar Sekaten dibanding dengan 

tardisi dan pemaknaan akan Sektaen itu sendiri”  

Berdasarkan dawuh ndalem perlu mengembalikan esensi dari tradisi Sekaten 

termasuk Garebeg Mulud yang ada di dalamnya. Pasar Sekaten tidak hanya dijadikan 

sebagai hiburan masyarakat tetapi juga perlu dibarengi dengan pengenalan budaya, 

melalui berbagai macam pagelaran budaya pada Pasar Sekaten. Ini yang melatar 

belakangi kenapa PMPS pada tahun 2019 ditiadakan 44 . Spiritnya adalah 

mengembalikan kembali esensi dari perayaan Sekaten itu sendiri. Sebagai gantinya 

mulai dari tahun 2019 digelar pagelaran Sekaten.  

c. Pemanfaatan Media Sosial  

                                                 
42 Jogja. 
43 Jogja. 
44 Jogja. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

106 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

  Perkembangan teknologi Informasi dapat dijadikan sebagai potensi dalam 

mengembangkan budaya lokal termasuk dalam melestarikan tradisi Garebeg Maulid. 

Dalam menghadapi berbagai macam perubahan, budaya serta tradisi kraton harus 

tetap dilestarikan dengan berbagai sarana yang ada sebagaimana yang diutarakan 

oleh Sri Sultan Hamengku Buwono ke X 45 

 “ Kehidupan di kraton bisa dimengerti publik, harus ada kemauan dari karton untuk 

mengerti publik. Maka kehidupan kraton harus mengambil inisiatif terlebih dahulu 

untuk tidak ditinggalkan oleh publik karena ketidak tahuan”.   

Hal ini yang kemudian di respons oleh GKR Hayu, bahwa perkembangan 

teknologi dan informasi bisa menjadi potensi dalam melestarikan budaya, GKR Hayu 

menuturkan,  

“ Kraton tidak dipandang sebagai sesuatu yang eksklusif, misterius, mistis. Maka perlu 

diperkenalkan mengenai arti-arti upacara (hajat ndalem) bukan sekedar formalitas, tetapi 

juga pengetahuan akan apa makna yang terkandung di dalamnya, sehingga bisa terus 

dilestarikan. Media Sosial dapat dimanfaatkan untuk itu”.  

  Media sosial dapat dijadikan sebagai potensi untuk melestarikan budaya 

tradisional khususnya bagaimana eksistensi tradisi-tradisi yang ada di kraton, maka 

harus diketahui oleh masyarakat bukan hanya orang-orang yang di kraton. Untuk itu 

kraton mempublikasikan berbagai macam tradisi dan seputar kraton melalui website 

resmi kraton https://kratonjogja.id/, Facebook https://www.facebook.com/Kraton-

Jogja-407135259490406, Instagram https://www.instagram.com/kratonjogja/, twitter 

https://twitter.com/kratonjogja, Youtube 

https://www.youtube.com/channel/UC5wZkx9IzjiH7KYPsv3VDUQ.   

Semua rangkaian peristiwa atau kegiatan yang dilakukan oleh kraton dapat 

diakses di media sosial kraton, selain sebagai informasi juga dapat dijadikan sebagai 

media edukasi dan referensi bagi para pengkaji atau peneliti. Harapannya budaya 

tradisional ini dapat dilestarikan oleh para generasi muda. Geliat penggunaan media 

sosial oleh kraton mulai meningkat khususnya pada masa pandemi covid-19. Semua 

rangkaian kegiatan yang diselenggarakan oleh kraton dapat diakses melalui Youtube 

dan bahkan banyak podcase yang memunculkan putri-putri kraton.  

d. Pelestarian budaya melalui Pendidikan  

 Sebagai salah satu bentuk perwujudan pelestarian budaya melalui pendidikan 

Pada tahun 2010, Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat menjalin kemitraan dengan 

Dinas Pendidikan, Pemuda, dan Olahraga Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY). Kerja 

sama ini kemudian diperkuat dengan diterbitkannya Peraturan Daerah Provinsi DIY 

Nomor 5 Tahun 2011 yang mengatur tentang pendidikan karakter berbasis budaya. 

Regulasi tersebut mengintegrasikan filosofi luhur Kraton, Hamemayu Hayuning 

Bawana, ke dalam materi pembelajaran baik pada kegiatan intra maupun 

                                                 
45 Kumparan, “Sri Sultan HB X, Menjaga Keraton Di Tengah Perubahan In Frame” (Indonesia, 

2018). 

https://kratonjogja.id/
https://www.facebook.com/Kraton-Jogja-407135259490406
https://www.facebook.com/Kraton-Jogja-407135259490406
https://www.instagram.com/kratonjogja/
https://twitter.com/kratonjogja
https://www.youtube.com/channel/UC5wZkx9IzjiH7KYPsv3VDUQ


Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

107 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

ekstrakurikuler. Pemahaman terhadap nilai-nilai filosofis ini menjadi bagian penting 

dalam proses pembentukan identitas dan karakter manusia berbudaya, yang tidak 

hanya mampu melestarikan dan mengembangkan kebudayaan dalam kehidupan 

masa kini dan masa depan, tetapi juga berpotensi menjadi inspirasi bagi 

perkembangan budaya lain di tingkat nasional maupun global 46.  

 Sementara itu, implementasi Peraturan Gubernur Daerah Istimewa Yogyakarta 

Nomor 68 Tahun 2012 mengenai Pedoman Penerapan Nilai-Nilai Luhur Budaya 

dalam Pengelolaan dan Penyelenggaraan Pendidikan diwujudkan melalui model 

pendidikan karakter berbasis budaya. Model ini diintegrasikan secara menyeluruh ke 

dalam seluruh mata pelajaran, dengan penekanan khusus pada jenjang pendidikan 

dasar 47. Dalam setiap budaya dan tradisi yang ada di kraton misalnya memiliki nilai 

atau filosofi Jawa Sawiji, Greget, Sengguh, Ora Mingkuh (sebagai Wataking Satria 

Ngayogyakarta) 48. a) Sawijih bahwa apa yang diucapkan itu harus sesuai dengan apa 

yang dilakukan. Dalam tradisi Sekaten, terdapat pembacaan maulid diba yang 

berisikan mengenai sejarah Nabi. Kita belajar bagaimana tindak tunduk nabi untuk 

ditirukan oleh umatnya; b) Greget, itu passionate dalam melakukan sesuatu jangan 

setengah-setengah tapi harus totalitas. Dalam rangkaian Sekaten terdapat berbagai 

macam prosesi serta sebetulnya menguras banyak waktu, tetapi itu adalah bukti 

totalitas warga kraton terhadap makna luhur akan makna filosofis Graget; c) Sengguh, 

yakni percaya diri tanpa sombong atau merendahkan orang lain. Hal ini yang mulai 

terkikis khususnya di era saat ini. Dalam tradisi Sekaten ada pembagian udhik-udik   

selain sebagai simbol kemakmuran, dan bukti cinta raja kepada rakyatnya, terdapat 

nilai filosofi  Jawa yakni sengguh contoh lainnya misalnya Dalam Grabeg Syawal 

terdapat tradisi ngabetaken; d)  Ora mingkuh, yakni pantang mundur dan disiplin 

diri. GKR Hayu 49  mendefinisikan Ora mingkuh “tidak lari dari challenge, tapi biar 

bagaimanapun tetap strong tanpa being arrogant”. Pada prosesi Grabeg Mulud, semua 

orang berebut memperoleh gunungan yang mana dipercaya memiliki keberkahan. 

Saling berebut mencapai gunungan, kendati demikian tetap disiplin yakni tidak 

kemudian menyakiti orang lain. Hal ini yang mempertegas bahwa tradisi bukan 

hanya formalitas semata tetapi di dalamnya memiliki berbagai macam nilai yang layak 

untuk dikembangkan dan dilestarikan melalui pendidikan, yang digali dari peristiwa 

nyata dalam kehidupan. 

 

Pelestarian Garabeg Mulud di Masa Pandemi  

                                                 
46  Setyowati, “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai Keistimewaan 

DIY.” 
47 Setyowati. 
48 Indonesia, “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu.” 
49 Indonesia. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

108 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

  Berdasarkan hasil wawancara dengan abdi dalem penuturan KRT 

Wasisowinoto50, bahwa Grabeg ini sebagai tradisi yang dipertahankan secara turun 

temurun karenanya, merupakan kegiatan yang dipertahankan menjadi budaya. Yang 

mana pelaksanaannya disesuaikan dengan zamannya. Lebih lanjut informan 

memaparkan bahwa pada zaman kerajaan yang notabenenya masih kaya, wujud 

gunungan itu berupa daging sapi, sekarang daging sapi itu mahal, oleh karenanya 

bentuknya diganti. Dalam penuturannya informan mengungkapkan:  

 “sejatinya bukan apa yang ada di dalam gunungannya, tapi bagaimana konsepsi 

masyarakat itu sendiri terhadap pemaknaan akan Gunungan, bahkan orang yang 

mendapat Gunungan yang dipercaya sebagai keberkahan itu disimpan selama bertahun-

tahun. Bagai abdi dalam sendiri, Garebeg Mulud dan berbagai hajad ndalem lainnya 

memiliki arti sakral yang mana harus tetap dilestarikan”.  

  Berbekal dari wawancara yang pernah dilakukan oleh penulis, yang mana 

tradisi keraton memiliki arti sakral, maka akan senantiasa dilakukan oleh kraton. Yang 

menjadi pertanyaan, adalah bagaimana upacara Garebeg ini dilakukan yang 

notabenenya selain sebagai tradisi keagamaan tetapi juga menghadirkan berbagai 

macam masyarakat. Sebagaimana yang dikutip dari pernyataan GKR Condrokirono 
51 seiring dengan tanggap darurat covid-19 dan mengikuti anjuran pemerintah bahwa 

rangkaian hajad ndalem; miyos gangsa, kondur gongso dan grabek mulud, 

ditiadakan.  

“Meskipun demikian kraton akan tetap melaksanakan prosesi pembagian gunungan 

secara terbatas tanpa  mengurangi esensi dan filosofi Garebeg sebagai konsistensi 

pelestarian budaya” 

  Sebagai bentuk pelestarian budaya Garebeg Mulud dalam memperingati 

maulid Nabi pada tahun 2020 berbeda dengan prosesi tahun-tahun sebelumnya. 

Prosesi Garebeg Mulud dilaksanakan dengan pembagian ubarampe gunungan yang 

berupa rengginang 52.  Adapun prosesi pelaksanaan Maulid Nabi pada masa pandemi 

adalah sebagai berikut:  

a. Upacara doa. Sebelum Ubarampe dibagikan didoakan terlebih dahulu oleh Abdi 

Dalem Kanca Kaji yang dipimpin oleh Mas Bekel Ngabdul Wahab. Ubarampe 

rengginang selanjutnya didistribusikan kepada Abdi Dalem Keraton Yogyakarta, 

Kepatihan, dan Pura Pakualaman.  

b. Prosesi pembagian ubarampe dilakukan di Bangsal Srimanganti mulai pukul 

09.00 WIB dan dipimpin oleh KPH Notonegoro yang membagikan 2.700 

ubarampe . Selain ubarampe gunungan, Keraton Yogyakarta juga 

membagikan udhik-udhik yang telah dibungkus dalam kantong-kantong 

                                                 
50 Wasisowinoto, “Wawancara.” 
51 Kraton Jogja, “Rangkaian Hajad Dalem Muludan 2020/Jimakir 1954 Ditiadakan” (Indonesia, 

2020). 
52  Admin, “Rayakan Maulid Nabi, Keraton Yogyakarta Bagikan Rengginang Dan Udhik-

Udhik,” kraton Jogja, 2020. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

109 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

kecil. Udhik-udhik terdiri dari beras, bunga, dan uang logam dan biasanya 

dibagikan oleh Ngarsa Dalem jelang prosesi Kondur Gangsa di Pagongan Masjid 

Gedhe. Prosesi pembagian ubarampe gunungan tersebut diakhiri pada pukul 

10.00 WIB. 

  Perayaan Garebeg Mulud, sebagai peringatan Maulid nabi pada masa pandemi 

tidak menghilangkan esensinya, di mana selain membagikan  Gunungan yang berupa 

Ubarampe, dibagian juga Udhik-udhik sebagai simbol berkah yang diberikan raja 

kepada rakyatnya53.   

 

4. Kesimpulan 

  Tantangan globalisasi serta infiltrasi Islam transnasional terhadap pelestarian 

budaya lokal sebagaimana di paparkan di awal kajian ini, dapat diantisipasi melalui 

berbagai macam upaya kreatif sebagaimana yang telah dilakukan oleh Karaton 

Ngayogyakata Hadiningrat melalui berbagai macam bentuk upaya invensi. Temuan 

dari kajian ini menunjukkan bahwa usaha kraton dalam melestarikan budaya Jawa 

melalui tradisi Garabeg Mulud, dengan memberikan pemaknaan yang mendalam 

mengenai esensi dari pada tradisi kepada abdi ndalem sebagai sesuatu yang sakral 

dan penuh keberkahan. Dalam melestarikan eksistensi budaya dan tradisi Garebeg 

Mulud di tengah perubahan zaman, Kraton berupaya membuka diri kepada 

masyarakat dengan melalukan berbagai macam bentuk pelestarian seperti 

pengembangan wisata budaya yang di dalamnya tidak hanya menampilkan prosesi 

Sekaten dan Grabeg Mulud tetapi juga berbagai macam pagelaran budaya sehingga 

dapat menjadi daya tarik wisata budaya; Pasar Malam Pameran Sekaten (PMPS) 

dengan berbagai dinamikanya menjadi daya tarik tersendiri dan memberikan dampak 

ekonomi kepada masyarakat; Pemanfaatan media sosial sebagai bentuk sosialisasi 

budaya kepada generasi muda Jawa secara khususnya sehingga tidak kehilangan 

identitas dan jati dirinya; serta mengintegrasikan budaya Jawa dalam dunia 

pendidikan melalui muatan lokal berbasis budaya mengacu kepada falsafah kraton 

Adiluhung Kraton Hamemayu Hayuning Bawana. 

  Pelestarian tradisi yang dimakani sesuatu yang sakral ini, yang kemudian tetap 

dilestarikan dalam dengan berbagai macam penyesuaian tanpa menghilangkan 

esensinya sebagaimana yang dilakukan pada masa pandemi covid-19. Tradisi Garbeg 

Mulud yang awalnya sebagai syiar ajaran Islam pada perkembangannya memberikan 

wajah keberagaman yang menghegemoni di mana ajaran Islam yang akomodatif 

dengan budaya lokal telah menghilangkan substansinya dengan muatan agama, dan 

tanpa harus menghilangkan tradisi sebelumnya. Pada akhirnya, eksistensi tradisi 

Garebeg Mulud sebagai salah satu budaya Jawa mampu memberikan dampak dan 

memberikan kontribusi yang nyata dalam pengembangan bidang pendidikan, 

ekonomi dan sosial kemasyarakatan. 

                                                 
53 Admin. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

110 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

 

Daftar Pustaka 

 

Admin. “Rayakan Maulid Nabi, Keraton Yogyakarta Bagikan Rengginang Dan Udhik-

Udhik.” kraton Jogja, 2020. 

Anggraeni, Dewi, Faizatul Adzima, Zafiroh Afiani, Gumilar Irfanullah, and Mariam 

Eit Ahmed. “Analysis of the Symbolic Meaning of the Lopis Raksasa Tradition 

as a Form of Ethnopedagogy for Strengthening Religious Moderation.” 

Tarbawi: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2024): 223–36. 

https://doi.org/10.17509/t.v11i2.75849. 

Anggraeni, Dewi, Andy Hadiyanto, and Ahmad Hakam. “Multicultural Islamic 

Religious Education Based on Local Wisdom: The Analysis of ‘SILAS’ Values 

in Sundanese Culture.” Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 6, 

no. 1 (2023): 93–108. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33367/ijies.v6i1.3649. 

Arkoun, Muhammad. Membongkar Wacana Hegemonic Dalam Islam Dan Postmodernisme. 

Edited by Shalih Hasyim. Bandung: Al- Fikr, 1992. 

Atkinson, Paul, and Martyn Hammersley. “Ethnography and Partisipant 

Observations.” In Handbook of Qualitative Research. Sage Publication, 1994. 

Bayat, Asep. Post-Islamism: The Many Faces of Political Islam. USA: Oxford, 2013. 

Daryanto, Joko. “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa.” Jurnal Ikabudi 4, 

no. 10 (2015): 34. 

https://doi.org/https://doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030. 

Evani, Fuska Sani. “Yogyakarta Ditetapkan Sebagai Kota Kebudayaan ASEAN.” 

Beritasatu, 2018. 

Fananie, Zainudin. Pandangan Dunia KGPAA Hamangkoenagoro I Dalam Babad Tutur: 

Sebuah Restrukturasi Budaya. 1st ed. Surakarta: Muhammadiyah University 

Press, 1994. 

Farida, Ria Nur., and Shofi’unnafi. “Melestarikan Simbol Integrasi Aama Dan Budaya 

Di Era Modern  : Analisi Potensi Wisata Grebeg Maulud Di Surakarta.” Jurnal 

Manajemen Dakwah 6, no. 2 (2020): 275–88. 

Garebeg. “No Title,” 2017. 

Garebeg Di Kasultanan Yogyakarta. Yogyakarta: Kanisius, 1993. 

Gazali, Hatim, Dewi Anggraeni, and Mariam Eit Ahmed. “Salafi-Jihadist Movements 

and Ideology in Educational Institutions: Exploring the Nexus with Religious 

Moderation.” Edukasia Islamika  : Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2023). 

https://doi.org/https://doi.org/10.28918/jei.v8i1.7658. 

Geriya, Wayan. Pariwisata Dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional,Global. Denpasar: 

Upada Sastra, 1995. 

Haq, Raedah. “Simbolisme Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Garebeg Syawal Di 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

111 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Yogyakarta.” Universitas Negeri Jakarta, 2017. 

Hobsbawm, Eric. “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British 

Invention Of Tradition.” In The Invention of Tradition, edited by Terence 

Ranger. United Kingdom: Cambridge University Press, 1992. 

Hodgson, Marsal G.S. The Venture of Islam. Jakarta: Paramadina Pres, 7AD. 

Ife, Jim. Community Development In An Uncertain World. New York. USA: Cambridge 

University Press, 2013. 

Indonesia, Good News From. “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu.” Indonesia, 

2020. 

Jandra, Muhammad. Perangkat Atau Alat-Alat Dan Pakaian Serta Makna Simbolis Upacara 

Keagamaan Di Lingkungan Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat. Jakarta, 1991. 

Jogja, Kraton. “Kraton Jogja Podcast Edisi 2: Pameran Sekaten 2019.” Indonesia, 2019. 

———. “Rangkaian Hajad Dalem Muludan 2020/Jimakir 1954 Ditiadakan.” 

Indonesia, 2020. 

Karaton Jogja. “Syiar Islam Melalui Sekaten,” 2017. 

Kumparan. “Sri Sultan HB X, Menjaga Keraton Di Tengah Perubahan In Frame.” 

Indonesia, 2018. 

Lisbijanto, Herry. Sekaten. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2013. 

M Willhem, Sindey, and Leslie A Whaite. “On Leslie A. White’s Concept of the 

Symbol: A Reinterpretation.” Current Anthropology 15, no. 4 (n.d.): 465. 

Marsono, Marsono. “‘Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya Jawa Sebagai Aset Wisata.’ 

Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Pada Fakultas Ilmu Budaya UGM.,” 

2003. 

Mbai, Ansyaad. “Dinamika Baru Jejaring Teror Di Indonesia,” 17. Jakarta: AS 

Production Indonesia, 2013. 

Muslih, Moh, Dewi Anggraeni, and Mochamad Iqbal Abdul Ghoni. “Harmony in 

Diversity: Exploring Religious Moderation Perspectives through Interfaith 

Dialogue.” Jurnal Penelitian 20, no. 2 (2023). 

https://doi.org/https://doi.org/10.28918/jupe.v20i2.2275. 

Nadia, Zunly. “Tradisi Maulid Pada Masyarakat Mlangi Yogyakarta.” ESENSIA: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 2 (2016): 367. 

https://doi.org/10.14421/esensia.v12i2.718. 

Negoro, S Suryo. UpacaraTtradisional Dan Ritual Jawa. Yogyakarta: Buana Raya, 2001. 

Nur Azizah, Qoirina, and Heri Kurnia. “Perspektif Nilai Pancasila Terhadap Grebeg 

Maulud Yogyakarta Sebagai Tradisi Masyarakat Jawa Perspective of Pancasila 

Value on Grebeg Maulud Yogyakarta as a Javanese Tradition.” Buddayah: 

Jurnal Pendidikan Antropologi 5, no. 1 (2023): 7–13. 

Nursalam, Cikal, and Eka Syahputra. “Potensi Tradisi Grebeg Dalam Meningkatkan 

Kunjungan Wisatawan Daerah Istimewa Yogyakarta.” Jurnal Ilmiah Wahana 

Pendidikan 9, no. April (2023): 89–95. 



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah 

112 
 

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025 

Pariwisata Jogjakarta Kota. “Grebeg Maulud Di Pura Pakualaman Yogyakarta,” 2018. 

Pradjapangrawit, Raden Ngabei, Sri Hastanto, Sugeng Nugroho, Raden Ngabei 

Renggosuhono, and Sukijo Sogi. Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan: 

Wedhapradangga (Serat Saking Gotek). Surakarta: Sekolah Tinggi Seni Indonesia 

(STSI), 1990, 1990. 

Pratisara, Devina. “Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Simbol Islam Perspektif Nilai 

Pancasila.” Pancasila 1, no. 2 (2020): 14–24. 

Qurtuby, Sumanto Al. “Sejumlah Kelompok Yang Tak Peduli Dengan Tradisi Dan 

Budaya Indonesia.” DWNesia, July 2020. 

Setyowati, Retno. “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai 

Keistimewaan DIY.” Satya Wacana University, 2017. 

Spradley, James P. Metode Etnografi. Edited by II. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007. 

Suswandari. Kearifan Lokal Etnik Betawi. Jakarta: Pustaka Pelajar, 2017. 

Suyami, Suyami. Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta. Yogyakarta: Kepel Press, 2008. 

Wahid, Abdurrahman. Pribumisasi Islam Dalam Pergulatan Negara, Agama, Dan 

Kebudayaan. Depok: Desantara, 2001. 

Wasisowinoto, KRT. “Wawancara.” Yogyakarta, 2018. 

 


