Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Vol. 13 Issue 2,
December 2025
Avaliable online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index

Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty of Ushuluddin
and Adab UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia

Garebeg Mulud Sebagai Bentuk Konsistensi Pelestarian Budaya Jawa
Di Karaton Ngayogyakata Hadiningrat Yogyakarta

Dewi Anggraeni dewi.angQraeni@uingusdur.ac.id
Pascasarjana
UINSyarif Hidayatullah Jakarta

Gumilar Irfanullah oumilarirfanullah@syekhnuriati.ac.id
Prodi Sejarah Peradaban Islam, Fakultas Ushuluddin dan Adab
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

e Received: 08.11.2025 o Accepted: 03.12.2025 e Published: 05.12.2025

Abstract: The forces of cultural globalization and the rising influence of transnational Islamic
ideologies often resistant to local traditions pose significant challenges to the preservation of
indigenous cultural practices. This ethnographic study explores how the Garebeg Mulud
tradition continues to be practiced by the Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat amidst the
pressures of modernization. The endurance of Garebeg Mulud is closely tied to the pivotal role
of the royal court (ndalem), which imbues each ceremonial procession with sacred meaning and
a sense of divine blessing, thus legitimizing its preservation. The openness of the keraton reflects
its adaptive response to a constantly evolving sociocultural reality. Through various
preservation strategies including ritualization and formalization. The palace demonstrates a
capacity for cultural invention that sustains traditional values within contemporary
frameworks. This ability to maintain cultural continuity offers a potential model for other local
traditions across the Indonesian archipelago facing similar pressures from modernity and
ideological shifts.

Keywords:Cultural Preservation, Local Traditions, Garebeg Mulud, Karaton Ngayogyakarta
Hadiningrat (Yogyakarta Sultanate)

Abstrak: Globalisasi budaya dan menguatnya pemahaman Islam transnasional yang
notabenenya anti akan budaya menjadi tantangan tersendiri dalam melestarikan
budaya dan tradisi lokal. Dengan pendekatan etnografi, penelitian ini mencoba untuk
mengungkap bagaimana tradisi Garebeg Mulud tetap eksis dilaksanakan oleh
Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat di tengah tantangan modernisasi. Eksistensi
Garebeg Mulud tidak terlepas dari peran ndalem dalam memaknai setiap prosesi yang
berdasarkan keberkahan dan sesuatu yang sakral perlu dilestarikan. Keterbukaan
keraton dalam perayaan Garebeg Mulud merupakan respons terhadap realitas yang
senantiasa berubah. Kemampuan kraton dalam melakukan invensi tradisi melalui
formaslisasi dan ritualisasi sebagai bentuk pelestarian tradisi dapat menjadi model
bagai budaya lainnya yang ada di nusantara untuk tetap dapat menjaga eksistensi
tradisi lokal yang ada di tengah berbagai macam tantangan modernitas.

Copyright @ 2025 Author. Published Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam


https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:dewi.anggraeni@uingusdur.ac.id
mailto:gumilarirfanullah@syekhnurjati.ac.id

Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Keywords: Pelestaraian Budaya, Tradisi Lokal, Garebeg Mulud, Karaton
Ngayogyakata Hadiningrat

1. Pendahuluan

Yogyakarta dikenal sebagai salah satu kota di Indonesia yang tetap konsisten
dalam merawat dan melestarikan budaya Nusantara, khususnya budaya Jawa.
Keistimewaan ini berkaitan erat dengan latar historis kota tersebut, di mana sebelum
masa kemerdekaan, keraton berperan tidak hanya sebagai pusat kebudayaan dan
sastra, tetapi juga sebagai pusat pemerintahan !. Pada tahun 2018 Forum ASEAN
Ministers Responsible for Culture and Arts (AMCA) ke-8 dan pertemuan ke-14 Asean
Senior Officials Meeting Responsible on Culture and Arts (SOMCA) menetapkan kota
Yogyakarta sebagai City of Culture ASEAN 2. Upaya pelestarian budaya Jawa di
Yogyakarta sangat dipengaruhi oleh kontribusi aktif Karaton Ngayogyakarta
Hadiningrat, yang terus menjaga dan melestarikan berbagai warisan budaya dari
Kerajaan Mataram Islam, mencakup tradisi keagamaan, kesenian, hingga artefak
budaya yang bernilai historis 3.

Tradisi diwariskan dan hingga saat ini dilestarikan oleh keraton adalah tradisi
Garebeg Mulud, yang merupakan rangkaian dari Sekaten dilaksanakan pada bulan
Rabiul Awal sebagai bentuk perayaan maulid nabi. Tentunya, perayaan maulid nabi
dengan berbagai macam tradisinya tidak hanya ada dalam budaya Jawa. Perayaan
maulid nabi dilakukan di berbagai macam daerah di Nusantara. Di keraton Kasepuhan
Cirebon dikenal dengan tradisi Panjang jimat, tradisi ngalungsur pusaka di daerah
garut Jawa Barat, kirab Ampyang di daerah Kudus, tradisi Malaming di Padang
Pariaman, dan lain sebagainya 4. Kendati sama-sama dilakukan sebagai bentuk
perayaan akan maulid nabi, yang menjadi pembeda antara semua tradisi yang ada
dengan Garebeg Mulud di Yogyakarta dilakukan dengan proses waktu yang lama
selama satu minggu dengan disertai berbagai macam pagelaran Sekaten. Perayaan
Garebeg Mulud tidak hanya dimaknai sebagai tradisi keagamaan melainkan juga
sebagai wisata budaya. Pemerintah Daerah Yogyakarta telah berhasil menjadikan
Garebeg Kraton sebagai destinasi pariwisata budaya yang tidak hanya diminati oleh
masyarakat Yogyakata melainkan berbagai macam daerah bahkan mancanegara?.

Tradisi Garebeg Mulud yang diselenggarakan oleh Karaton Ngayogyakarta
Hadiningrat, terdapat dua agenda besar yang dapat mendatangkan wisatawan, yaitu

1 Marsono Marsono, “’Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya Jawa Sebagai Aset Wisata.” Pidato
Pengukuhan Jabatan Guru Besar Pada Fakultas Ilmu Budaya UGM.,” 2003.

2 Fuska Sani Evani, “Yogyakarta Ditetapkan Sebagai Kota Kebudayaan ASEAN,” Beritasatu,
2018.

3 Retno Setyowati, “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai
Keistimewaan DIY” (Satya Wacana University, 2017), 172.

4 Zunly Nadia, “Tradisi Maulid Pada Masyarakat Mlangi Yogyakarta,” ESENSIA: Jurnal Ilmu-
Ilmu Ushuluddin 12, no. 2 (2016): 367, https:/ /doi.org/10.14421/esensia.v12i2.718.

5 “Grebeg Maulud Di Pura Pakualaman Yogyakarta,” Pariwisata Jogjakarta Kota, 2018.
95

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

pada acara Sekaten dengan rangkaian pagelarannya dan Gunungan. Selama
rangkaian acara Sekaten ini, digelar pasar malam yang senantiasa ramai dikunjungi
oleh masyarakat. Selain itu, di masjid Gedhe, terdapat bunyi gamelan yang senantiasa
dimainkan selama perayaan sekaten. Tentunya eksistensi tradisi Garebeg Mulud ini
tidak terlepas dari berbagai macam nilai filosofis dan budaya serta dan pemakanan
akan kearifan lokal yang luhur yang diyakini oleh keraton khususnya dan masyarakat
Jawa secara umum 6.

Dalam konteks era globalisasi budaya lokal mendapati tantangan melalui
pergeseran nilai-nilai budaya dan kearifan lokal yang tumbuh dari budaya
masyarakat mulai terlupakan di mana nilai budaya luhur yang dengan berbagai
unsurnya mulai kehilangan makna substantifnya karena berbenturan dengan budaya
global 7. Oleh karenanya, dalam mempertahankan budaya lokal perlu adanya ide
kreatif serta peran aktor yang bisa mempertahankan eksistensinya. Menurut Ife bahwa
globalisasi budaya berjalan mengikuti pola yang sama dengan globalisasi ekonomi 8.
Dalam konteks lain, tantangan infiltrasi ideologis Islam transnasional menjadi
ancaman tersendiri dalam pelestarian kebudayaan lokal di Indonesia °. Puritanisasi
dan arabisasi ajaran-ajaran Islam memandang bahwa berbagai tradisi lokal khususnya
terkait dengan perayaan keagamaan sebagai ajaran di luar Islam yang harus
ditinggalkan 10. Kesempurnaan ajaran Islam berorientasi kultural yang terwujud
melalui kesalehan sosial 11. Setidaknya dua hal ini, yang mana jika tidak dapat
diantisipasi dengan baik dapat berpotensi menghilangkan ekstensi dan tradisi yang
melekat di Nusantara!2. Kelompok modernisme yang mengimajinasikan masyarakat
maju, di mana tradisi sebagai sesuatu yang kolot dan harus ditinggalkan, sementara

6 Dewi Anggraeni et al., “Analysis of the Symbolic Meaning of the Lopis Raksasa Tradition as
a Form of Ethnopedagogy for Strengthening Religious Moderation,” Tarbawi: Jurnal Pendidikan Dan
Pemikiran Islam 11, no. 2 (2024): 223-36, https:/ /doi.org/10.17509/t.v11i2.75849.

7 Suswandari, Kearifan Lokal Etnik Betawi (Jakarta: Pustaka Pelajar, 2017), 41; Dewi Anggraeni,
Andy Hadiyanto, and Ahmad Hakam, “Multicultural Islamic Religious Education Based on Local
Wisdom: The Analysis of ‘SILAS’ Values in Sundanese Culture,” Indonesian Journal of Islamic Education
Studies (IJIES) 6, no. 1 (2023): 93-108, https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.33367/ijies.v6i1.3649.

8 Jim Ife, Community Development In An Uncertain World (New York. USA: Cambridge University
Press, 2013), 273.

9 Ansyaad Mbai, “Dinamika Baru Jejaring Teror Di Indonesia” (Jakarta: AS Production
Indonesia, 2013), 17.

10 Hatim Gazali, Dewi Anggraeni, and Mariam Eit Ahmed, “Salafi-Jihadist Movements and
Ideology in Educational Institutions: Exploring the Nexus with Religious Moderation,” Edukasia
Islamika : Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2023),
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.28918 /jei.v8il.7658.

11 Asep Bayat, Post-Islamism: The Many Faces of Political Islam (USA: Oxford, 2013).

12 Sumanto Al Qurtuby, “Sejumlah Kelompok Yang Tak Peduli Dengan Tradisi Dan Budaya
Indonesia,” DWNesia, July 2020.

96

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

itu kelompok agamis beranggapan bahwa elemen-elemen dalam tradisi atau budaya
lokal dianggap tidak religius yang harus ditinggalkan?!?.

Fakta menarik bahwa ternyata tradisi Garebeg Mulud, mampu mengglobal dan
senantiasa tetap mempertahankan nilai-nilai asli budaya serta esensi yang terkandung
dalam setiap rangkaian prosesinya. Tentunya penelitian, tulisan dan pembahasan
mengenai tradisi Garebeg Mulud bukan hal yang baru sudah banyak dikaji dan
ditelitil4. Kendati demikian, hal belum diungkap dari berbagai penelitian sebelumnya
mengenai bagaimana invensi tradisi pada budaya lokal ini masih tetap eksis dan
dilestarikan secara turun temurun di tengah perkembangan zaman dan arus
modernisasi. Penelitian ini mencoba untuk membahas mengenai bagaimana
pelestarian tradisi Garebeg Mulud di Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat yang
masih eksis dalam menghadapi modernitas. Secara spesifik bagaimana tradisi
Garebeg Mulud yang secara historis dikenal sebagai tradisi sakral dalam budaya Jawa,
mampu bertransformasi menjadi daya tarik budaya yang tetap relevan di tengah arus
modernitas bahkan di dapat dipertahankan pada kondisi yang tidak normal seperti
pandemi. Dengan demikian, penelitian ini menawarkan perspektif baru mengenai
bagaimana tradisi tidak hanya bertahan, tetapi juga berkembang sebagai instrumen
pelestarian budaya sekaligus diplomasi kultural di era disrupsi.

Pelestarian budaya dalam kajian ini mengacu kepada apa yang dikemukakan
oleh Hobsbawm 15 Konsep yang dikemukakan oleh Hobsbawm mengenai "invention
of tradition" merujuk pada serangkaian aktivitas yang sengaja dibentuk kembali untuk
menciptakan kesinambungan budaya. Invensi tradisi ini merupakan kumpulan
praktik yang dijalankan secara teratur sesuai dengan norma atau aturan sosial yang
diterima, dan bertujuan untuk membangun serta menanamkan nilai dan norma
tertentu ke dalam perilaku masyarakat melalui pengulangan simbolik yang mengacu
pada masa lalu. Proses ini melibatkan unsur formalisasi dan ritualisasi, yang esensinya
berpijak pada memori kolektif dan dilaksanakan secara berulang. Melalui invensi
tradisi, masyarakat merancang ulang kondisi sosial dan lingkungannya agar

13 Moh Muslih, Dewi Anggraeni, and Mochamad Igbal Abdul Ghoni, “Harmony in Diversity:
Exploring Religious Moderation Perspectives through Interfaith Dialogue,” Jurnal Penelitian 20, no. 2
(2023), https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.28918 /jupe.v20i2.2275.

14 Cikal Nursalam and Eka Syahputra, “Potensi Tradisi Grebeg Dalam Meningkatkan
Kunjungan Wisatawan Daerah Istimewa Yogyakarta,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 9, no. April
(2023): 89-95; Devina Pratisara, “Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Simbol Islam Perspektif Nilai
Pancasila,” Pancasila 1, no. 2 (2020): 14-24; Qoirina Nur Azizah and Heri Kurnia, “Perspektif Nilai
Pancasila Terhadap Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Tradisi Masyarakat Jawa Perspective of
Pancasila Value on Grebeg Maulud Yogyakarta as a Javanese Tradition,” Buddayah: Jurnal Pendidikan
Antropologi 5, no. 1 (2023): 7-13; Ria Nur. Farida and Shofi'unnafi, “Melestarikan Simbol Integrasi Aama
Dan Budaya Di Era Modern : Analisi Potensi Wisata Grebeg Maulud Di Surakarta,” Jurnal Manajemen
Dakwah 6, no. 2 (2020): 275-88.

15 Eric Hobsbawm, “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British Invention
Of Tradition,” in The Invention of Tradition, ed. Terence Ranger (United Kingdom: Cambridge University
Press, 1992), 1.

97

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

kreativitas dapat dimunculkan, disusun secara sistematis, dan diintegrasikan ke
dalam bentuk ritual dalam kehidupan sehari-hari 16

2. Metode

Penelitian ini didesain dengan pendekatan etnografi untuk menggambarkan
suatu fenomena sosial budaya 7. Studi ini merupakan bagian dari kegiatan riset
etnografi mengenai budaya Jawa, di mana Garebeg Mulud sebagai salah satu budaya
yang hingga saat ini masih dilestarikan bukan hanya sebatas ritual keagamaan tetapi
juga menjadi daya tarik pariwisata yang berimplikasi kepada kehidupan sosial dan
ekonomi. Data primer berupa hasil wawancara dengan pakar budaya di keraton, Abdi
dalem dan masyarakat yang turut serta dalam perayaan Garebeg Mulud dengan
teknik snow-ball. Serta data sekunder diambil dari berbagai media resmi Keraton
seperti https:/ /kratonjogja.id/.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui Observasi partisipatif dimana,
peneliti terlibat secara langsung dalam mengamati rangkaian prosesi Garebeg Mulud,
baik dalam tahap persiapan, pelaksanaan, maupun pasca acara. Wawancara
Mendalam (In-Depth Interview) yang dilakukan secara semi-terstruktur dengan
berbagai informan kunci, Studi Dokumen, peneliti menelaah arsip dan dokumen yang
berkaitan dengan tradisi Garebeg Mulud. Studi ini membantu memperkuat konteks
historis dan legitimasi budaya dari tradisi tersebut. Refleksi dan Catatan Lapangan.
Selama proses pengumpulan data, peneliti juga menyusun catatan lapangan harian
serta melakukan refleksi atas pengalaman interaksi dengan informan dan lingkungan
budaya yang dikaji. Analisis data dilakukan dengan cara menarasikan,
mengkomparasikan dan melakukan interpretasi (pemaknaan) sesuai konteksnya
untuk kemudian dilakukan penarikan kesimpulan?s.

3. Hasil dan Pembahasan

Rangkaian Pelaksanaan Tradisi Garebeg Mulud
1. Miyos Gangsa

Sekitar pukul 15.00 pada tanggal 5 Mulud rombongan Abdi Dalem kraton
dengan menggunakan baju warna merah dan kain biru corak putih membawa
Gangsa Sekaten Kiai Gunturmadu dan Kiai Nagawilaga menuju bangsal Pancaniti
Semenjak sore hingga menjelang Magrib, kawasan Mesjid Gedhe terus dipenuhi oleh

16 Hobsbawm, “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British Invention Of
Tradition.”

17 Paul Atkinson and Martyn Hammersley, “Ethnography and Partisipant Observations,” in
Handbook of Qualitative Research (Sage Publication, 1994).

18 James P Spradley, Metode Etnografi, ed. II (Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007).
98

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025


https://kratonjogja.id/

Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

masyarakat untuk menyaksikan prosesi Miyos Gangsa. Sekitar bada Isya, pukul 20.00
mulai terdengar suara tabuhan gamelan oleh Abdi Dalem Kridha Mardawa.

“Tak jarang orang menganggap gamelan yang dibunyikan mengandung unsur mistik,

para Abdi Dalem Kridha Mardawa yang bertugas untuk menabuh gamelan sampe malam
sekaten, telah melakukan ritual khusus seperti puasa, dan menyucikan diri lahir dan
batin, dengan harapan dapat melaksanakan tugas dengan lancar dan selamat”

Bersamaan dengan ditabuhnya Kiai Gunturmadu dan Kiai Nagawilaga mulai
terdengar gemuruh masyarakat, mereka berebut untuk memperoleh udhik-udhik yang
berupa beras, bunga dan uang logam sebagai simbol sedekah, doa keselamatan, dan
kesejahteraan dari raja kepada rakyatnya. Masyarakat meyakini bahwa memperoleh
udhik-udhik merupakah sebuah keberkahan. Salah satu informan menuturkan
“tangan saya sampe ke injek... Uangnya tak simpen ini paringan ndalem biar tentrem”
(Infroman)

Gangsa Sekaten ditabuh dari tanggal 6 sampai dengan tanggal 11 Mulud, 3 kali
sehari. Pagi hari Gangsa Sekaten ditabuh sejak jam 08.00 hingga 11.00, siang hari sejak
14.00 hingga 17.00, dan malam hari sejak jam 20.00 hingga 23.00. Gangsa Sekaten tidak
akan ditabuh pada hari Kamis petang sampai dengan selepas sholat Jumat.

2. Numplak Wajik

Tiga hari sebelum pelaksanaan Garebeg Mulud bertepatan dengan tanggal 9
Mulud pada pukul 16.00 dilaksanakan Upacara Numplak Wajik di panti Pareden,
Kemagangan Karaton Yogyakarta. Numplak Wajik sendiri merupakan proses
pembuatan wajik yakni sejenis makanan khas yang terbuat dari beras ketan dengan
gula kelapa dengan bahan dasar ketan, ketan tersebut berwarna coklat agak
kehitaman dengan tekstur lengket yang merekat satu sama lain, yang kemudian akan
diletakan menjadi dasar Gunungan.

Tumplak Wajik diawali setelah putri pertama Sri Sultan Hamengku Buwono X,
GKR Mangkubumi keluar dari kompleks keraton bersama para abdi dalem dan
diiringi gejlok lesung oleh para abdi dalem laki-laki. Gejlok lesung sebagai simbol
untuk mengusir hal-hal yang buruk. GKR Mangkubumi dan para abdi dalem
membawa uba rampe untuk pelaksanaan tumplak wajik. Numplak Wajik dilakukan
oleh para abdi dalem wanita diringi dengan irama gejok lesung. Prosesi ini merupakan
penanda dimulainya proses menyusun Gunungan yang langsung dipimpin oleh GKR
Mangkubumi.

Hal unik dalam tumplak wajik, yakni disertai dengan irama nyanyian, sehingga
wajiknya tidak hancur. Ada beberapa nama lagu ketika Numplak Wajik dilaksanakan,
yaitu uwal-uwil, tundung setan, wayangan, lumping kali, kebo ilang, rujak sonte, dan
bluluk tibo 19. Ritual ini sejak zaman dahulu menjadi simbol kepercayaan akan
penolak bala.

19 Raedah Hagq, “Simbolisme Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Garebeg Syawal Di Yogyakarta”
(Universitas Negeri Jakarta, 2017), 46.
99

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Bersamaan dengan pelaksanaan Numplak Wajik, pada hari yang sama pukul 16.00
digelar pula Gladhi Prajurit. Gladhi ini diikuti oleh sepuluh bergada prajurit keraton
yang akan bertugas mengawal Gunungan saat acara inti berlangsung yakni Garebeg
Mulud. Para prajurit ini melambangkan sebagai jasa-jasa para Walisongo dalam
menyebarkan agama Islam 20.

3. Malam Sekaten dan Kondur Gangsa

Malam Sekaten dan Kondur Gangsa dilakukan pada tanggal 11 Mulud tepat
pada jam 23.00. Acara ini berupa pengembalian Gamelan KK Gunturmadu dan KK
Nagawilaga ke kraton setelah satu minggu ditempatkan di Pagongan Mesjid Gedhe.
Seperti halnya Miyos Gangsa, Kondur Gangsa dihadiri oleh masyarakat khususnya di
sekitar Masjid Gede dan Pangongan Lor, di mana mereka akan berebut memperoleh
udhik-udhik yang langsung diberikan oleh Sulthan.

Setelah menyebarkan udhik-udhik, malam Sekatenan ditandai dengan
pembacaan maulid dibai yang dihadiri oleh Sulthan. Sulthan mendengarkan
pembacaan riwayat nabi Muhammad Saw dalam rangkaian maulid dibai yang
dibacakan oleh Kiai penghulu serambi Mesjid Gedhe Keraton Yogyakarta di Ngarso
Dalem Jengkar. Pada akhir pembacaan maulid Sultan mengenakan sumping sekar di
telinga kiri, yakni bunga melati yang telah dirangkai untuk disematkan di telinga
Sulthan, yang melambangkan bahwa raja akan selalu mendengarkan aspirasi
rakyatnya?l.

4. Garebeg Mulud

Acara inti Garebeg Mulud dilaksanakan pada tanggal 12 Mulud bertepatan
dengan kelahiran nabi Muhammad Saw. Sekitar pukul 7 kawasan Mesjid Gedhe
sudah dipenuhi masyarakat, bahkan terlihat para wisatawan asing turut hadir
menyaksikan Garebeg. Hal yang paling identik dengan Garebeg adalah Gunungan
yang selalu ada dalam setiap upacara Garebeg. Gunungan sebagai simbol perwujudan
rasa syukur atas melimpahnya hasil bumi dari wilayah kerajaan, dan kemudian
dibagikan untuk kesejahteraan rakyat. Pada upacara Garebeg Mulud terdapat 5 jenis
Gunungan yang memiliki makna masing-masing. Gunungan Kakung, Gunungan
Putri, Gunungan Darat, Gunungan Gepak dan Gunungan Pawuhan. Lima gunungan
yang diletakkan di Pelataran Masjid Gedhe kemudian dibagikan kepada masyarakat
sebagai bentuk sedekah dari Sri Sultan.

Masyarakat sangat antusias berebut Gunungan. Hal ini terlihat dari bentuk
antusias masyarakat dalam perayaan Garebeg. Dalam penuturannya, KRT
Wasisowinot mengatakan;

20 Muhammad Jandra, Perangkat Atau Alat-Alat Dan Pakaian Serta Makna Simbolis Upacara
Keagamaan Di Lingkungan Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat (Jakarta, 1991), 219.

21 Suyami Suyami, Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta (Yogyakarta: Kepel Press, 2008), 18.
100

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

“salah satu keberlangsungan dari upacara Garabeg ini adalah keyakinan masyarakat akan
keberkahan, kemakmuran dan ketenangan”22.

Rangkaian upacara Garebeg Mulud ditutup dengan prosesi Bedhol Songsong yang
dilangsungkan di Bangsal Pagelaran. Puncak penutupan ditandai dengan
pertunjukan wayang kulit semalam suntuk sebagai acara utama. Ritual ini
dilaksanakan setelah Songsong atau Payung Agung, yang sebelumnya ditempatkan di
Kagungan Dalem Pagelaran sebagai simbol peringatan Garebegan, secara resmi
dicabut dan dikembalikan ke dalam area Karaton Yogyakarta pada waktu sore hari.
Sebagai bentuk komunikasi budaya dan spiritual, Sri Sultan menugaskan seorang Abdi
Dalem yang juga merupakan dalang untuk mementaskan wayang kulit, dengan tujuan

menyampaikan pesan-pesan moral dan nilai-nilai kebajikan kepada masyarakat luas
2,

Garebeg Mulud Sebagai Bentuk Pelestarian Syiar Islam ala Walisongo

Garebeg sendiri berasal dari bahasa Jawa yakni dari kata “gumebreg” yang
memiliki arti riuh, rebut, dan ramai. Mengacu kepada deru angin atau keramaian yang
ditimbulkan pada saat berlangsungnya upacara tersebut. Istilah ini menggambarkan
akan suasana Garebeg yang memang ramai dan riuh. Sementara definisi lain
mengatakan bahwa Garebeg merupakan salah satu upacara yang hingga saat ini rutin
dilaksanakan oleh Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat 2¢. Garebeg Mulud sendiri
merupakan bagian dari rangkaian Sekaten yang dilaksanakan dari tanggal 5-12
Mulud. Oleh karenanya, pembahasan mengenai Garebeg Mulud tidak dapat
dipisahkan dari Sekaten sendiri sebagai bentuk peringatan akan kelahiran Nabi
Muhammad Saw 25. Dalam beberapa literatur, istilah Sekaten merujuk kepada dua hal,
yakni “sekati” yang merupakan nama dari gamelan/gangsa yang dibunyikan ketika
Miyos Gangsa selama satu minggu pada pelaksanaan sekaten di masjid Gedhe
Yogyakarta. Gangsa ini diyakini sebagai warisan dari Majapahit yang kemudian
dilanjutkan oleh kerajaan Demak. Pendapat lain dan ini yang umumnya sering dikutip
bahwa sekaten berasal syahadatian yakni kalimat syahadat 26

Secara historis, bahwa sebelum Islam masuk ke tanah Jawa, masyarakat Jawa
telah memeluk agama Hindu dan Budha yang menyertakan gamelan atau kesenian
sebagai salah satu kegiatan dari upacara ritualnya 27. Sebagaimana yang dituturkan
oleh KRT Wasisowinoto selaku Penghageng Kridhomardowo bahwa upacara Garebeg
berasal dari tradisi Jawa kuno yang disebut Rajawedha. Yang sudah ada sejak ada sejak

2 KRT Wasisowinoto, “Wawancara” (Yogyakarta, 2018).

23 Suyami, Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta.

24 Garebeg, “No Title,” 2017.

25 Herry Lisbijanto, Sekaten (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2013).

26 “Syiar Islam Melalui Sekaten,” Karaton Jogja, 2017.

27 Joko Daryanto, “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa,” Jurnal Ikabudi 4, no. 10

(2015): 34, https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030.
101

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

abad ke XII di zaman Kerajaan Majapahit. Dalam riwayatnya, raja akan memberikan
sedekah demi terwujudnya kedamaian dan kemakmuran di wilayah kerajaan yang
dipimpinnya. Pada masa kerajaan Demak upacara garebeg sempat terhenti. Akhirnya
banyak masyarakat yang mulai resah terhadap kehadiran Islam. Untuk menyebarkan
syiar Islam yang dapat diterima oleh masyarakat Jawa kala itu, Sunan Kalijaga pada
masa kesultanan Demak yang menjadi penasihat Raja Demak kemudian mengusulkan
agar tradisi sedekah atau kurban oleh raja dihidupkan kembali?8. Contoh lain yang
diutarakan oleh KRT Wasisowinto, dalam penuturannya:

“sebelum Islam datang di Jawa sudah ada upacara tolak bala atau keselamatan hidup lalu
raja-raja mengadakan upacara selametan. Dengan macam-macam buku wedha lalu
ditempat-tempat sepi, suci ditengah-tengah hutan. Perjalanan ke tempat selametan
diantar oleh warga atau abdi dalem (saat ini) yang dikawal atau di garebeg” .

Gamelan yang identik dengan tradisi Hindu dan Budha digunakan sebagai
salah media dalam penyebaran Islam sehingga secara psikologis dapat diterima oleh
masyarakat Jawa. Pada saat itu dibunyikan Gamelan di dekat Masjid sehingga banyak
rakyat yang datang 2°. Gamelan sekaten sebagai simbol dari ajaran Islam inilah kenapa
setiap perayaan Miyos Gangsa selalu dibunyikan selama tujuh hari. di samping itu,
gamelan sekaten merupakan pusaka kepraboning nata atau simbol keagungan seorang
raja0.

Gamelan sekaten yang dalam pada Miyos Gangsa, perayaan Grebeg Maulud,
yang awalnya sebagai media dakwah syiar Islam Sunan Kalijaga didasarkan kepada
gotek yang sebagaimana yang dituliskan oleh Pradjapangrawit 31:

“...Murih tumunten kasembadan ing sedya, kedah mawi sarana angawonteni kabudayan
Jawi ingkang dipun karemi ing tetiyang Jawi; kaanggep pusaka Jawi, inggih punika
gangsa. Angawonteni gangsa ingkang dipun pasang wonten ing sacelaking masjid,
katabuh ingkang seru sanget, supados kamirengan saking katebihan. Langkung-
langkung ingkang mboten tebih, saged mireng cetha sanget. Mesthi kathah tetiyang Jaw
ingkang sami mara, dhateng aningali utawi mirengaken gangsa wau. Amargi sampun
sawatawis mboten sami mirengaken gangsa ingkang dipun karemi sanget, kaanggep
pusaka Jawi ingkang sakalangkung pinundhi-pundhi. Lha ing ngriku punika
panggenanipun nandukaken daya sarana ingkang sae sanget”

(...Agar segera tercapai tujuannya harus menggunakan sarana kebudayaan Jawa
yang sangat disenangi orang Jawa, dianggap pusaka Jawa, yaitu gamelan.
Kemudian gamelan tersebut ditabuh di dekat masjid dengan volume yang
sangat keras supaya terdengar dari kejauhan. Lebih-lebih yang berada di

28 Wasisowinoto, “Wawancara.”

29 S Suryo Negoro, UpacaraTtradisional Dan Ritual Jawa (Yogyakarta: Buana Raya, 2001), 81-82.

3 Daryanto, “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa.”

31 Raden Ngabei Pradjapangrawit et al, Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan:
Wedhapradangga (Serat Saking Gotek) (Surakarta: Sekolah Tinggi Seni Indonesia (STSI), 1990, 1990), 25-
26.

102

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

dekatnya dapat mendengarkan dengan jelas sekali. Bisa dipastikan banyak orang
Jawa yang datang melihat atau mendengarkan gamelan. Karena sudah agak
lama mereka tidak mendengarkan gamelan yang menjadi kesenangan orang
Jawa, dianggap pusaka yang sangat dihargai. Di situlah tempat dan sarana yang
sangat bagus sekali).

Menurut Fananie 32 kerajaan di Jawa mengembangkan Islam melalui
penciptaan budaya melalu tradisi dan seni sehingga berbagai tradisi yang dominan
dalam proses keagamaan Hindu akhirnya mendominasi proses ritual Islam dan
membentuk budaya baru. Unsur religi sebagai sistem ideologis merupakan bagian
dari pada budaya 33. Hal ini menegaskan bahwa budaya bisa menjadi sumber nilai
yang sejalan dengan religi yang dikenal dengan istilah Urf 34 bahwa universalitas
Islam termanifestasi dalam berbagai wajah keberagamaan, Islam universal sebagai
doktrin akan tetapi bentuknya sangat menghegemoni yang tidak lepas dengan
budaya. Ini yang diistilahkan dengan Islamic wisdom oleh Hodgson 3.

Islam sebagai doktrin yang kemudian berdialektika dengan kultur sosial-
kemasyarakatan berproses menjadi islamicate dalam hal ini, Grebeg Maulud sebagai
salah satu bentuk syukur atau kecintaan penganut agama Islam atas kelahiran Nabi.
Selanjutnya, dalam bentuk syukur akan kelahiran Nabi antara sesama muslim di
berbagai macam daerah ditampilkan dengan berbagai cara yang berbeda, hal ini yang
kemudian dalam tradisi Jawa mengakomodir tradisi yang sudah ada sebelum Islam
yang mana nilai substantifnya diisikan dengan nilai-nilai Islami. Kepada mereka yang
menolak tradisi-tradisi yang berasal dari sebelum Islam, bahwa ajaran Islam yang
akomodatif dengan budaya lokal telah mampu merubah substansinya dengan muatan
agama, tanpa harus menghilangkan tradisi sebelumnya3.

Ragam Pelestarian Garebeg Mulud di Era Modern

Sebagaimana yang diutarakan Geriya, bahwa sebuah budaya atau tradisi di
masyarakat dapat menjadi potensi budaya sebagai daya tarik wisatawan, oleh
karenanya pelestarian budaya dan tradisi dijadikan sebagai jenis wisata budaya 37.
Mengacu kepada apa yang diutarakan Geriya bahwa perayaan Garebeg Mulud yang
senantisa dinantikan oleh masyarakat sekitar Yogyakarta serta mancanegara menjadi

32 Zainudin Fananie, Pandangan Dunia KGPAA Hamangkoenagoro I Dalam Babad Tutur: Sebuah
Restrukturasi Budaya, 1st ed. (Surakarta: Muhammadiyah University Press, 1994).

3 Sindey M Willhem and Leslie A Whaite, “On Leslie A. White’s Concept of the Symbol: A
Reinterpretation,” Current Anthropology 15, no. 4 (n.d.): 465.

3 Muhammad Arkoun, Membongkar Wacana Hegemonic Dalam Islam Dan Postmodernisme, ed.
Shalih Hasyim (Bandung: Al- Fikr, 1992).

35 Marsal G.S Hodgson, The Venture of Islam (Jakarta: Paramadina Pres, 7AD), 7.

36 Abdurrahman Wahid, Pribumisasi Islam Dalam Pergulatan Negara, Agama, Dan Kebudayaan
(Depok: Desantara, 2001).

3 Wayan Geriya, Pariwisata Dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional,Global. (Denpasar: Upada
Sastra, 1995).
103

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

peluang pariwisata budaya. Hal ini yang menjadikan tradisi Garebeg Mulud bukan
hanya sebatas sebagai tradisi kulrural agama semata melainkan menjadi daya tarik
tersendiri dalam sector pariwisata, bahkan bisa menjadi simbol dari kekuatan politik.
K.RT. H. Jatiningrat mengutarakan bahwa pada masa lampau, selain memiliki
dimensi dakwah Islam, perayaan Garebeg juga sarat dengan nuansa politik. Upacara
ini merupakan salah satu prosesi terbesar yang diselenggarakan oleh keraton. Di awal
berdirinya Kasultanan Yogyakarta, seluruh Bupati dari wilayah Manca Negara
diwajibkan hadir di pusat kerajaan sebagai bentuk pengakuan dan kesetiaan mereka
kepada Sultan. Ketidakhadiran dalam upacara ini kerap dimaknai sebagai bentuk
pembangkangan, sebagaimana yang pernah dilakukan oleh Raden Rangga
Prawirodirjo III dari Madiun terhadap Sri Sultan Hamengku Buwono II. Besarnya
skala dan pentingnya upacara ini juga terlihat dari adanya pengaturan protokol
khusus untuk Residen Belanda dan pejabat kerajaan lain yang turut hadir. Dalam
pelaksanaannya, Sultan bersama atribut-atribut kebesaran kerajaan (dikenal sebagai
Ampilan Dalem) akan keluar dari Bangsal Kencana menuju Sitihinggil, memberi
kesempatan kepada rakyat untuk menyaksikan secara langsung simbol kekuasaan
dan keagungan keraton 3.

a. Wisata Budaya

Dalam melestarikan dan mempertahankan tradisi di era modern maka
diperlukan berbagai ide kreatif dalam upaya pengembangan dan pelestarian tradisi
yang ada 3%, Kanjeng Gusti Karaton Hayu, dalam salah satu podcase nya mengatakan
salah bahwa, modernisasi bukan berarti westernisasi, di mana zaman akan selalu
mengalami perubahan, bagaimana eksistensi kraton dalam menjaga tradisi tersebut
diadaptasi sesuai dengan perkembangan zaman tanpa menghilangkan jati dirinya dan
filosofis budayanya 40. Salah satu upaya yang dilakukan di lakukan oleh Karaton
Hadiningrat Ngayogyakarta dalam melestarikan tradisi Garabeg Mulud di era
modern adalah dengan manjadikan Grabeg Mulud sebagai destinasi wisata budaya.
Melalui kerja sama dengan pemerintah kota dan dinas pariwisata tradisi Garebag
Mulud memiliki nilai jual bagi lestarinya pariwisata Karaton Ngayogyakarta
Hadiningrat.

Garabeg Mulud sebagai salah satu dari Hajad Dalem Karaton Hadiningrat
Ngayogyakarta, kemudian diiringi dengan berbagai macam bentuk pagelaran
budaya. Menurut Gusti Kanjeng Ratu Hayu 4!, bahwa dalam menarik minat
masyarakat untuk melestarikan budaya di era saat ini, dalam Hajad Ndalem karaton
menggelar Pameran Sekaten yang digelar regular setiap tahun, mulai dari konsep
secara tematik. Pada tahun 2019 sebelum pandemi pameran Sekaten mengangkat tema

38 Garebeg Di Kasultanan Yogyakarta (Yogyakarta: Kanisius, 1993).
3 Ife, Community Development In An Uncertain World.
40 Good News From Indonesia, “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu” (Indonesia, 2020).
4 Kraton Jogja, “Kraton Jogja Podcast Edisi 2: Pameran Sekaten 2019” (Indonesia, 2019).
104

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

“Sri Sultan Hamengku Buwono I” yang berlangsung di Bangsal Pagelaran dan
komples Sitihinggil karaton. Pameran yang digelar tidak hanya menampilkan benda-
benda statis tetapi juga dengan berbagai pagelaran budaya seperti Beksan jebeng,
Wayang Wong Gandawedaya, Beksan Sekawan Tugu Wasesa, sehingga bisa menarik
wisatawan baik lokal maupun mancanegara. Selain pagelaran dalam rangkaian
pameran Sekatan yang di akhiri dengan Garebeg Mulud, terpadat pula berbagai
macam agenda yang dapat disaksikan oleh masyarakat, seperti diskusi film, pelatihan
seni tari, pelatihan seni batik, karawitan, dan pertunjukan seni dari KHP
Kridhomardowo 42.

b. Pasar Malem Perayaan Sekaten (PMPS)

Bekerja sama dengan pemerintah kota Yogyakarta, dalam rangkaian perayaan
Hajad Ndalem di gelar Pasar Malam atau yang disebut dengan Pasar Malem Perayaan
Sekten (PMPS), selain dapat menarik wisatawan dapat berdampak pula pada ekonomi
masyarakat Yogyakarta. PMPS sangat diminati oleh masyarakat Yogyakarta, pasar
malam menyuguhkan berbagai macam kuliner tradisional serta berbagai macam
jajanan khas Yogyakarta, berbagai macam wahana rekreasi dengan harga yang relatif
ekonomis, serta berbagai macam panggung kesenian. Antusiasme masyarakat dalam
PMPS terlihat dari penuhnya alun-alun utara kota Yogyakarta dengan berbagai
macam pengunjung. Pasar malam inilah menambah keistimewaan wisata tradisi
Sekaten. Selain sebagai rekreasi, PMPS juga berfungsi sebagai sarana promosi untuk
menawarkan dan mengenalkan hasil-hasil industri, kerajinan rumah-tangga,
produksi, dan lain-lain yang mana secara ekonomis ini memberikan dampak kepada
masyarakat.

Pasar Malem Perayaan Sekaten yang awalnya dilakukan setiap tahun, mulai
2019 diselenggarakan setiap dua tahun sekali. Menurut penuturan KGR Hayu 43, ada
beberapa pergeseran paradigma masyarakat mengenai Sekaten dan tradisi yang ada
di dalamnya. Sebagai mana yang diutarakan oleh KGR Rahayu ;

“Saat ini khususnya generasi muda lebih mengenal Pasar Sekaten dibanding dengan
tardisi dan pemaknaan akan Sektaen itu sendiri”

Berdasarkan dawuh ndalem perlu mengembalikan esensi dari tradisi Sekaten
termasuk Garebeg Mulud yang ada di dalamnya. Pasar Sekaten tidak hanya dijadikan
sebagai hiburan masyarakat tetapi juga perlu dibarengi dengan pengenalan budaya,
melalui berbagai macam pagelaran budaya pada Pasar Sekaten. Ini yang melatar
belakangi kenapa PMPS pada tahun 2019 ditiadakan 44 . Spiritnya adalah
mengembalikan kembali esensi dari perayaan Sekaten itu sendiri. Sebagai gantinya
mulai dari tahun 2019 digelar pagelaran Sekaten.

C. Pemanfaatan Media Sosial
4 Jogja.
4 Jogja.
4 Jogja.

105

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Perkembangan teknologi Informasi dapat dijadikan sebagai potensi dalam
mengembangkan budaya lokal termasuk dalam melestarikan tradisi Garebeg Maulid.
Dalam menghadapi berbagai macam perubahan, budaya serta tradisi kraton harus
tetap dilestarikan dengan berbagai sarana yang ada sebagaimana yang diutarakan
oleh Sri Sultan Hamengku Buwono ke X 45

“ Kehidupan di kraton bisa dimengerti publik, harus ada kemauan dari karton untuk
mengerti publik. Maka kehidupan kraton harus mengambil inisiatif terlebih dahulu
untuk tidak ditinggalkan oleh publik karena ketidak tahuan”.

Hal ini yang kemudian di respons oleh GKR Hayu, bahwa perkembangan

teknologi dan informasi bisa menjadi potensi dalam melestarikan budaya, GKR Hayu
menuturkan,
“ Kraton tidak dipandang sebagai sesuatu yang eksklusif, misterius, mistis. Maka perlu
diperkenalkan mengenai arti-arti upacara (hajat ndalem) bukan sekedar formalitas, tetapi
juga pengetahuan akan apa makna yang terkandung di dalamnya, sehingga bisa terus
dilestarikan. Media Sosial dapat dimanfaatkan untuk itu”.

Media sosial dapat dijadikan sebagai potensi untuk melestarikan budaya
tradisional khususnya bagaimana eksistensi tradisi-tradisi yang ada di kraton, maka
harus diketahui oleh masyarakat bukan hanya orang-orang yang di kraton. Untuk itu
kraton mempublikasikan berbagai macam tradisi dan seputar kraton melalui website
resmi kraton https:/ /kratonjogja.id /, Facebook https:/ /www.facebook.com/Kraton-

Jogja-407135259490406, Instagram https:/ /www.instagram.com/kratonjogja/, twitter

https:/ /twitter.com/kratonjogia, Youtube
https:/ /www.youtube.com/channel / UC5wZkx91zjiH7KYPsv3VDUQ.
Semua rangkaian peristiwa atau kegiatan yang dilakukan oleh kraton dapat

diakses di media sosial kraton, selain sebagai informasi juga dapat dijadikan sebagai
media edukasi dan referensi bagi para pengkaji atau peneliti. Harapannya budaya
tradisional ini dapat dilestarikan oleh para generasi muda. Geliat penggunaan media
sosial oleh kraton mulai meningkat khususnya pada masa pandemi covid-19. Semua
rangkaian kegiatan yang diselenggarakan oleh kraton dapat diakses melalui Youtube
dan bahkan banyak podcase yang memunculkan putri-putri kraton.
d. Pelestarian budaya melalui Pendidikan

Sebagai salah satu bentuk perwujudan pelestarian budaya melalui pendidikan
Pada tahun 2010, Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat menjalin kemitraan dengan
Dinas Pendidikan, Pemuda, dan Olahraga Daerah Istimewa Yogyakarta (DIY). Kerja
sama ini kemudian diperkuat dengan diterbitkannya Peraturan Daerah Provinsi DIY
Nomor 5 Tahun 2011 yang mengatur tentang pendidikan karakter berbasis budaya.
Regulasi tersebut mengintegrasikan filosofi luhur Kraton, Hamemayu Hayuning
Bawana, ke dalam materi pembelajaran baik pada kegiatan intra maupun

45 Kumparan, “Sri Sultan HB X, Menjaga Keraton Di Tengah Perubahan In Frame” (Indonesia,
2018).
106

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025


https://kratonjogja.id/
https://www.facebook.com/Kraton-Jogja-407135259490406
https://www.facebook.com/Kraton-Jogja-407135259490406
https://www.instagram.com/kratonjogja/
https://twitter.com/kratonjogja
https://www.youtube.com/channel/UC5wZkx9IzjiH7KYPsv3VDUQ

Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

ekstrakurikuler. Pemahaman terhadap nilai-nilai filosofis ini menjadi bagian penting
dalam proses pembentukan identitas dan karakter manusia berbudaya, yang tidak
hanya mampu melestarikan dan mengembangkan kebudayaan dalam kehidupan
masa kini dan masa depan, tetapi juga berpotensi menjadi inspirasi bagi
perkembangan budaya lain di tingkat nasional maupun global 4°.

Sementara itu, implementasi Peraturan Gubernur Daerah Istimewa Yogyakarta
Nomor 68 Tahun 2012 mengenai Pedoman Penerapan Nilai-Nilai Luhur Budaya
dalam Pengelolaan dan Penyelenggaraan Pendidikan diwujudkan melalui model
pendidikan karakter berbasis budaya. Model ini diintegrasikan secara menyeluruh ke
dalam seluruh mata pelajaran, dengan penekanan khusus pada jenjang pendidikan
dasar 47. Dalam setiap budaya dan tradisi yang ada di kraton misalnya memiliki nilai
atau filosofi Jawa Sawiji, Greget, Sengguh, Ora Mingkuh (sebagai Wataking Satria
Ngayogyakarta) 48. a) Sawijih bahwa apa yang diucapkan itu harus sesuai dengan apa
yang dilakukan. Dalam tradisi Sekaten, terdapat pembacaan maulid diba yang
berisikan mengenai sejarah Nabi. Kita belajar bagaimana tindak tunduk nabi untuk
ditirukan oleh umatnya; b) Greget, itu passionate dalam melakukan sesuatu jangan
setengah-setengah tapi harus totalitas. Dalam rangkaian Sekaten terdapat berbagai
macam prosesi serta sebetulnya menguras banyak waktu, tetapi itu adalah bukti
totalitas warga kraton terhadap makna luhur akan makna filosofis Graget; c) Sengguh,
yakni percaya diri tanpa sombong atau merendahkan orang lain. Hal ini yang mulai
terkikis khususnya di era saat ini. Dalam tradisi Sekaten ada pembagian udhik-udik
selain sebagai simbol kemakmuran, dan bukti cinta raja kepada rakyatnya, terdapat
nilai filosofi Jawa yakni sengguh contoh lainnya misalnya Dalam Grabeg Syawal
terdapat tradisi ngabetaken; d) Ora mingkuh, yakni pantang mundur dan disiplin
diri. GKR Hayu 4 mendefinisikan Ora mingkuh “tidak lari dari challenge, tapi biar
bagaimanapun tetap strong tanpa being arrogant”. Pada prosesi Grabeg Mulud, semua
orang berebut memperoleh gunungan yang mana dipercaya memiliki keberkahan.
Saling berebut mencapai gunungan, kendati demikian tetap disiplin yakni tidak
kemudian menyakiti orang lain. Hal ini yang mempertegas bahwa tradisi bukan
hanya formalitas semata tetapi di dalamnya memiliki berbagai macam nilai yang layak
untuk dikembangkan dan dilestarikan melalui pendidikan, yang digali dari peristiwa
nyata dalam kehidupan.

Pelestarian Garabeg Mulud di Masa Pandemi

46 Setyowati, “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai Keistimewaan

DIY.”
47 Setyowati.
48 Indonesia, “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu.”
4 Indonesia.

107

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Berdasarkan hasil wawancara dengan abdi dalem penuturan KRT
Wasisowinoto>0, bahwa Grabeg ini sebagai tradisi yang dipertahankan secara turun
temurun karenanya, merupakan kegiatan yang dipertahankan menjadi budaya. Yang
mana pelaksanaannya disesuaikan dengan zamannya. Lebih lanjut informan
memaparkan bahwa pada zaman kerajaan yang notabenenya masih kaya, wujud
gunungan itu berupa daging sapi, sekarang daging sapi itu mahal, oleh karenanya
bentuknya diganti. Dalam penuturannya informan mengungkapkan:

“sejatinya bukan apa yang ada di dalam gunungannya, tapi bagaimana konsepsi
masyarakat itu sendiri terhadap pemaknaan akan Gunungan, bahkan orang yang
mendapat Gunungan yang dipercaya sebagai keberkahan itu disimpan selama bertahun-
tahun. Bagai abdi dalam sendiri, Garebeg Mulud dan berbagai hajad ndalem lainnya
memiliki arti sakral yang mana harus tetap dilestarikan”.

Berbekal dari wawancara yang pernah dilakukan oleh penulis, yang mana
tradisi keraton memiliki arti sakral, maka akan senantiasa dilakukan oleh kraton. Yang
menjadi pertanyaan, adalah bagaimana upacara Garebeg ini dilakukan yang
notabenenya selain sebagai tradisi keagamaan tetapi juga menghadirkan berbagai
macam masyarakat. Sebagaimana yang dikutip dari pernyataan GKR Condrokirono
51 seiring dengan tanggap darurat covid-19 dan mengikuti anjuran pemerintah bahwa
rangkaian hajad ndalem; miyos gangsa, kondur gongso dan grabek mulud,
ditiadakan.

“Meskipun demikian kraton akan tetap melaksanakan prosesi pembagian gunungan
secara terbatas tanpa mengurangi esensi dan filosofi Garebeg sebagai konsistensi
pelestarian budaya”

Sebagai bentuk pelestarian budaya Garebeg Mulud dalam memperingati
maulid Nabi pada tahun 2020 berbeda dengan prosesi tahun-tahun sebelumnya.
Prosesi Garebeg Mulud dilaksanakan dengan pembagian ubarampe gunungan yang
berupa rengginang 52. Adapun prosesi pelaksanaan Maulid Nabi pada masa pandemi
adalah sebagai berikut:

a. Upacara doa. Sebelum Ubarampe dibagikan didoakan terlebih dahulu oleh Abdi
Dalem Kanca Kaji yang dipimpin oleh Mas Bekel Ngabdul Wahab. Ubarampe
rengginang selanjutnya didistribusikan kepada Abdi Dalem Keraton Yogyakarta,
Kepatihan, dan Pura Pakualaman.

b. Prosesi pembagian ubarampe dilakukan di Bangsal Srimanganti mulai pukul
09.00 WIB dan dipimpin oleh KPH Notonegoro yang membagikan 2.700
ubarampe . Selain ubarampe  gunungan,  Keraton  Yogyakarta juga
membagikan udhik-udhik yang telah dibungkus dalam kantong-kantong

50 Wasisowinoto, “Wawancara.”

51 Kraton Jogja, “Rangkaian Hajad Dalem Muludan 2020/ Jimakir 1954 Ditiadakan” (Indonesia,
2020).

52 Admin, “Rayakan Maulid Nabi, Keraton Yogyakarta Bagikan Rengginang Dan Udhik-
Udhik,” kraton Jogja, 2020.
108

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

kecil. Udhik-udhik terdiri dari beras, bunga, dan uang logam dan biasanya

dibagikan oleh Ngarsa Dalem jelang prosesi Kondur Gangsa di Pagongan Masjid

Gedhe. Prosesi pembagian ubarampe gunungan tersebut diakhiri pada pukul

10.00 WIB.

Perayaan Garebeg Mulud, sebagai peringatan Maulid nabi pada masa pandemi
tidak menghilangkan esensinya, di mana selain membagikan Gunungan yang berupa
Ubarampe, dibagian juga Udhik-udhik sebagai simbol berkah yang diberikan raja
kepada rakyatnya>3.

4. Kesimpulan

Tantangan globalisasi serta infiltrasi Islam transnasional terhadap pelestarian
budaya lokal sebagaimana di paparkan di awal kajian ini, dapat diantisipasi melalui
berbagai macam upaya kreatif sebagaimana yang telah dilakukan oleh Karaton
Ngayogyakata Hadiningrat melalui berbagai macam bentuk upaya invensi. Temuan
dari kajian ini menunjukkan bahwa usaha kraton dalam melestarikan budaya Jawa
melalui tradisi Garabeg Mulud, dengan memberikan pemaknaan yang mendalam
mengenai esensi dari pada tradisi kepada abdi ndalem sebagai sesuatu yang sakral
dan penuh keberkahan. Dalam melestarikan eksistensi budaya dan tradisi Garebeg
Mulud di tengah perubahan zaman, Kraton berupaya membuka diri kepada
masyarakat dengan melalukan berbagai macam bentuk pelestarian seperti
pengembangan wisata budaya yang di dalamnya tidak hanya menampilkan prosesi
Sekaten dan Grabeg Mulud tetapi juga berbagai macam pagelaran budaya sehingga
dapat menjadi daya tarik wisata budaya; Pasar Malam Pameran Sekaten (PMPS)
dengan berbagai dinamikanya menjadi daya tarik tersendiri dan memberikan dampak
ekonomi kepada masyarakat; Pemanfaatan media sosial sebagai bentuk sosialisasi
budaya kepada generasi muda Jawa secara khususnya sehingga tidak kehilangan
identitas dan jati dirinya; serta mengintegrasikan budaya Jawa dalam dunia
pendidikan melalui muatan lokal berbasis budaya mengacu kepada falsafah kraton
Adiluhung Kraton Hamemayu Hayuning Bawana.

Pelestarian tradisi yang dimakani sesuatu yang sakral ini, yang kemudian tetap
dilestarikan dalam dengan berbagai macam penyesuaian tanpa menghilangkan
esensinya sebagaimana yang dilakukan pada masa pandemi covid-19. Tradisi Garbeg
Mulud yang awalnya sebagai syiar ajaran Islam pada perkembangannya memberikan
wajah keberagaman yang menghegemoni di mana ajaran Islam yang akomodatif
dengan budaya lokal telah menghilangkan substansinya dengan muatan agama, dan
tanpa harus menghilangkan tradisi sebelumnya. Pada akhirnya, eksistensi tradisi
Garebeg Mulud sebagai salah satu budaya Jawa mampu memberikan dampak dan
memberikan kontribusi yang nyata dalam pengembangan bidang pendidikan,
ekonomi dan sosial kemasyarakatan.

53 Admin.
109

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Daftar Pustaka

Admin. “Rayakan Maulid Nabi, Keraton Yogyakarta Bagikan Rengginang Dan Udhik-
Udhik.” kraton Jogja, 2020.

Anggraeni, Dewi, Faizatul Adzima, Zafiroh Afiani, Gumilar Irfanullah, and Mariam
Eit Ahmed. “ Analysis of the Symbolic Meaning of the Lopis Raksasa Tradition
as a Form of Ethnopedagogy for Strengthening Religious Moderation.”
Tarbawi: Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran Islam 11, no. 2 (2024): 223-36.
https:/ /doi.org/10.17509/t.v11i2.75849.

Anggraeni, Dewi, Andy Hadiyanto, and Ahmad Hakam. “Multicultural Islamic
Religious Education Based on Local Wisdom: The Analysis of ‘SILAS” Values
in Sundanese Culture.” Indonesian Journal of Islamic Education Studies (IJIES) 6,
no. 1 (2023): 93-108.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.33367 /ijies.v6il.3649.

Arkoun, Muhammad. Membongkar Wacana Hegemonic Dalam Islam Dan Postmodernisme.
Edited by Shalih Hasyim. Bandung: Al- Fikr, 1992.

Atkinson, Paul, and Martyn Hammersley. “Ethnography and Partisipant
Observations.” In Handbook of Qualitative Research. Sage Publication, 1994.

Bayat, Asep. Post-Islamism: The Many Faces of Political Islam. USA: Oxford, 2013.

Daryanto, Joko. “Gamelan Sekaten Dan Penyebaran Islam Di Jawa.” Jurnal Ikabudi 4,
no. 10 (2015): 34.
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.21831/ikadbudi.v4i10.12030.

Evani, Fuska Sani. “Yogyakarta Ditetapkan Sebagai Kota Kebudayaan ASEAN.”
Beritasatu, 2018.

Fananie, Zainudin. Pandangan Dunia KGPAA Hamangkoenagoro 1 Dalam Babad Tutur:
Sebuah Restrukturasi Budaya. 1st ed. Surakarta: Muhammadiyah University
Press, 1994.

Farida, Ria Nur., and Shofi'unnafi. “Melestarikan Simbol Integrasi Aama Dan Budaya
Di Era Modern : Analisi Potensi Wisata Grebeg Maulud Di Surakarta.” Jurnal
Manajemen Dakwah 6, no. 2 (2020): 275-88.

Garebeg. “No Title,” 2017.

Garebeg Di Kasultanan Yogyakarta. Yogyakarta: Kanisius, 1993.

Gazali, Hatim, Dewi Anggraeni, and Mariam Eit Ahmed. “Salafi-Jihadist Movements
and Ideology in Educational Institutions: Exploring the Nexus with Religious
Moderation.” Edukasia Islamika : Jurnal Pendidikan Agama Islam 8, no. 1 (2023).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.28918 /jei.v8il.7658.

Geriya, Wayan. Pariwisata Dan Dinamika Kebudayaan Lokal, Nasional,Global. Denpasar:
Upada Sastra, 1995.

Haq, Raedah. “Simbolisme Nilai-Nilai Islam Dalam Tradisi Garebeg Syawal Di

110

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Yogyakarta.” Universitas Negeri Jakarta, 2017.

Hobsbawm, Eric. “The Context, Performance And Meaning Of Ritual: The British
Invention Of Tradition.” In The Invention of Tradition, edited by Terence
Ranger. United Kingdom: Cambridge University Press, 1992.

Hodgson, Marsal G.S. The Venture of Islam. Jakarta: Paramadina Pres, 7AD.

Ife, Jim. Community Development In An Uncertain World. New York. USA: Cambridge
University Press, 2013.

Indonesia, Good News From. “GoodTalk Eps. Gusti Kanjeng Ratu Hayu.” Indonesia,
2020.

Jandra, Muhammad. Perangkat Atau Alat-Alat Dan Pakaian Serta Makna Simbolis Upacara
Keagamaan Di Lingkungan Karaton Ngayogyakarta Hadiningrat. Jakarta, 1991.

Jogja, Kraton. “Kraton Jogja Podcast Edisi 2: Pameran Sekaten 2019.” Indonesia, 2019.

— — —. “Rangkaian Hajad Dalem Muludan 2020/Jimakir 1954 Ditiadakan.”
Indonesia, 2020.

Karaton Jogja. “Syiar Islam Melalui Sekaten,” 2017.

Kumparan. “Sri Sultan HB X, Menjaga Keraton Di Tengah Perubahan In Frame.”
Indonesia, 2018.

Lisbijanto, Herry. Sekaten. Yogyakarta: Graha Ilmu, 2013.

M Willhem, Sindey, and Leslie A Whaite. “On Leslie A. White’s Concept of the
Symbol: A Reinterpretation.” Current Anthropology 15, no. 4 (n.d.): 465.
Marsono, Marsono. “’Bahasa, Sastra, Seni Dan Budaya Jawa Sebagai Aset Wisata.’
Pidato Pengukuhan Jabatan Guru Besar Pada Fakultas [Imu Budaya UGM.,”

2003.

Mbai, Ansyaad. “Dinamika Baru Jejaring Teror Di Indonesia,” 17. Jakarta: AS
Production Indonesia, 2013.

Muslih, Moh, Dewi Anggraeni, and Mochamad Igbal Abdul Ghoni. “Harmony in
Diversity: Exploring Religious Moderation Perspectives through Interfaith
Dialogue.” Jurnal Penelitian 20, no. 2 (2023).
https:/ /doi.org/https:/ /doi.org/10.28918 /jupe.v20i2.2275.

Nadia, Zunly. “Tradisi Maulid Pada Masyarakat Mlangi Yogyakarta.” ESENSIA:
Jurnal llmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 2 (2016): 367.
https:/ /doi.org/10.14421/ esensia.v12i2.718.

Negoro, S Suryo. UpacaraTtradisional Dan Ritual Jawa. Yogyakarta: Buana Raya, 2001.

Nur Azizah, Qoirina, and Heri Kurnia. “Perspektif Nilai Pancasila Terhadap Grebeg
Maulud Yogyakarta Sebagai Tradisi Masyarakat Jawa Perspective of Pancasila
Value on Grebeg Maulud Yogyakarta as a Javanese Tradition.” Buddayah:
Jurnal Pendidikan Antropologi 5, no. 1 (2023): 7-13.

Nursalam, Cikal, and Eka Syahputra. “Potensi Tradisi Grebeg Dalam Meningkatkan
Kunjungan Wisatawan Daerah Istimewa Yogyakarta.” Jurnal Ilmiah Wahana
Pendidikan 9, no. April (2023): 89-95.

111

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



Dewi Anggraeni & Gumilar Irfanullah

Pariwisata Jogjakarta Kota. “Grebeg Maulud Di Pura Pakualaman Yogyakarta,” 2018.

Pradjapangrawit, Raden Ngabei, Sri Hastanto, Sugeng Nugroho, Raden Ngabei
Renggosuhono, and Sukijo Sogi. Serat Sujarah Utawi Riwayating Gamelan:
Wedhapradangga (Serat Saking Gotek). Surakarta: Sekolah Tinggi Seni Indonesia
(STSI), 1990, 1990.

Pratisara, Devina. “Grebeg Maulud Yogyakarta Sebagai Simbol Islam Perspektif Nilai
Pancasila.” Pancasila 1, no. 2 (2020): 14-24.

Qurtuby, Sumanto Al. “Sejumlah Kelompok Yang Tak Peduli Dengan Tradisi Dan
Budaya Indonesia.” DWNesia, July 2020.

Setyowati, Retno. “Dinamika Kraton Ngayogyakarta Hadiningrat Dalam Bingkai
Keistimewaan DIY.” Satya Wacana University, 2017.

Spradley, James P. Metode Etnografi. Edited by II. Yogyakarta: Tiara Wacana, 2007.

Suswandari. Kearifan Lokal Etnik Betawi. Jakarta: Pustaka Pelajar, 2017.

Suyami, Suyami. Upacara Ritual Di Kraton Yogyakarta. Yogyakarta: Kepel Press, 2008.

Wahid, Abdurrahman. Pribumisasi Islam Dalam Pergulatan Negara, Agama, Dan
Kebudayaan. Depok: Desantara, 2001.

Wasisowinoto, KRT. “Wawancara.” Yogyakarta, 2018.

112

Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Volume (12), Issue (2), December 2025



