
Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam , Vol. 13 Edisi 1 Juliy 

2025 

Available online at https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index 
 Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty  of 

Ushuluddin and Adab, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia 

 

60 
 

 

Tradisi dan Budaya Kasepuhan Ciherang: Suatu Kajian Kearifan 

Lokal Masyarakat Banten Kidul 

 
 

Yayu Heryatun                     yayu.heryatun@uinbanaten.ac.id  
Laboratorium Bantenologi 
UIN Sultan Maulana Hasanuddin 
Banten 
Rosadi 

 
 
 
                    rosady159@gmail.com 

Mildaniati                     emildayuafi@gmail.com 
  Chelsea Rafidah Majid                  chelsearafidah@gmail.com 
  Seety Delvianti                   seetydelvianti1812@gmail.com 
 

• Received: 12.12.2024 • Accepted: 14.06.2025 • Published: 01.07.2025 
 

Abstract: Kasepuhan Ciherang is one of the Kaolotan or Kasepuhan in South Banten. 

Precisely in Ciherang Village, Ciherang Village, Cibeber District, Lebak Regency, Banten 

Province. Kasepuhan Ciherang has a unique cultural treasure, a culture with a lot of local 

wisdom. There are many cultural activities such as the Nadar ritual, the Seren Ritual, the 

Earth Alms Ritual and others. The characteristics of the Ciherang community are also 

known as communities with Huma or farming areas. The community carries out the 

annual Seren Taun ceremony as part of the ceremony for the annual rice harvest party 

which is held as an expression of gratitude for the year's harvest. The Seren Taun ritual is 

also closely related to respect for Nyai Sri Pohaci or Dewi Sri. The people of Ciherang know 

her as Dewi Sri or Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri, who is known as the Goddess of Rice 

and a symbol of soil and plant fertility, especially the rice plant. 

 

Keywords: Local Wisdom, Kasepuhan Ciherang, Tradition, Culture 

 

 

Abstrak: Kasepuhan Ciherang merupakan salah satu Kaolotan atau Kasepuhan 

yang ada di Banten Selatan. Tepatnya di Kampung Ciherang, Desa Ciherang 

Kecamatan Cibeber, Kabupaten Lebak, Provinsi Banten. Kasepuhan Ciherang 

memiliki khazanah kebudayaan yang khas, budaya dengan banyak kearifan lokal. 

Banyaknya aktifitas budaya seperti ritual Nadar, Ritual Seren Ritual Sedekah 

Bumi dan lainnya. Karakteristik masyarakat Ciherang juga dikenal sebagai 

masyarakat dengan wilayah Huma atau bertani. Upacara tahunan Seren Taun 

dilakukan masyarakat menjadi bagian upacara dalam rangka pesta panen 

tahunan padi yang digelar sebagai ungkapan rasa terimakasih atas hasil panen 

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:yayu.heryatun@uinbanaten.ac.id
mailto:rosady159@gmail.com
mailto:mildayuafi@gmail.com
mailto:seetydelvianti1812@gmail.com


 

61 
 

selama satu tahun. Ritual Seren Taun juga erat kaitannya dengan penghormatan 

atas Nyi Sri Pohaci atau Dewi Sri. Masyarakat Ciherang mengenalnya dengan 

Dewi Sri atau Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri yang dikenal sebagai Dewi padi dan 

simbol dari kesuburan tanah dan tumbuhan terlebih adalah tumbuhan padi. 

 

Kata kunci : Kearifan Lokal, Kasepuhan Ciherang, Tradisi, Budaya 

 

1.        Pendahuluan 

Indonesia sebagai salah satu negara terbesar di dunia yang kaya akan 

keragaman budaya. Keragaman budaya ini tercermin pada aspek sosial, budaya 

dan geografis yang sangat kompleks dan luas di seluruh negara. Indonesia 

terdapat beragam kelompok etnis, budaya dan keyakinan yang sangat beragam. 

Menurut data hasil kerjasama antara BPS dan ISEAS (Institute of South Asian 

Studies), diperkirakan ada sekitar 633 suku yang dapat digolongkan dalam 

berbagai kelompok suku dan sub-suku di Indonesia.1 Keberadaan ribuan, kurang 

lebih 17 ribu-an pulau di Indonesia juga menjadi ciri khas yang mencerminkan 

keberagaman etnis dan latar belakang budaya yang beragam. Keanekaragaman 

tradisi, adat istiadat, suku dan budaya di Indonesia memberikan karakteristik 

yang unik pada setiap kelompok etnis di Indonesia.2 

Dalam kepustakaan antropologi budaya Indonesia, istilah Kasepuhan 

Banten Kidul sebagai entitas budaya lokal Banten belum dikenal secara luas. 

Memang ada beberapa buku dan artikel yang mengupas masalah itu, namun 

kebanyakan tulisan tentang Banten Kidul lebih diperkenalkan sebagai suatu 

keunikan dalam khazanah kebudayaan Sunda dalam konteks geografi budaya 

Jawa Barat. Setelah berdirinya Provinsi Banten pada tahun 2000 dan 

meniscayakan beberapa satuan pemukiman berakar budaya Sunda yang secara 

administratif masuk ke dalam wilayah Provinsi Banten. 3  Beberapa tahun 

kemudian setelah berdirinya Provinsi Banten, perhatian para ahli baik yang 

berbasis di perguruan tinggi maupun di lembaga-lembaga penelitian lain, banyak 

melakukan kajian penelitian terhadap tradisi dan budaya masyarakat adat 

Kasepuhan Banten Kidul.4 

 
1 Aris Ananta et al., Demography of Indonesia’s Ethnicity (Singapura: ISEAS Publishing, 2015), hal.164. 
2 Agus Joko Piyoto et al., Dinamika Perkembangan Etnis di Indonesia dalam Konteks Persatuan 

Negara, POPULASI: Jurnal Kependudukan dan Kebijakan, Vol. 25, No. 01 (Januari, 2017), hal.65. 
3 Moh. Ali Fadilah, Dari Sunda Menuju Banten (Serang: Universitas Sultan Ageng Tirtayasa Press 
2021), hal.15. 
4 Beberapa tulisan yang spesifik membahas tentang Kasepuhan Banten Kidul setelah mengalami 

pemekaran diantaranya adalah Kusnaka Adimihardja, 1992, Permana Eka R, 2008, Nina Herlina 
Lubis, 2011, Juliadi, 2014, Moh. Ali Fadilah, 2015, Ayatullah Humaeni, 2017, Helmy Faizi Bahrul 
Ulumi, 2017, Yayu Heryatun, 2018. Salah satu artikel adalah Henriana Hatrawijaya pada jurnal 
KALATIRTA, Vol 09, 2023, Budi Sujati pada jurnal ISLAH, Vol. 01, No. 01, 2019. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

Karakteristik masyarakat Sunda, terutama di wilayah Banten Selatan 

dikenal sebagai masyarakat dengan wilayah Huma 5  paling luas, seperti yang 

tercatat dalam buku Hoema’s, hoemablokkenen boschreserves in deresidentie Bantam.6 

Hingga kini, masyarakat Banten Kidul masih melestarikan tradisi Ngahuma 

(berhuma) masyarakat yang bergantung pada padi untuk kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks kebudayaan, ada banyak aktivitas kebudayaan yang lahir dari 

tradisi Ngahuma, mulai dari sastra lisan dalam bentuk Pupulih (dongeng atau 

ungkapan edukatif), Wawangsalan, Susualan, Sisindiran hingga Jangjawokan 

(mantra-mantra untuk keselamatan dan tolak bala). Sastra lisan tersebut memuat 

pengetahuan tradisional dan dilantunkan dalam konteks ritual, hingga seni 

pertunjukan. Salah satu yang menarik dari kebiasaan masyarakat agraris di 

Banten Selatan yaitu Ngareremokeun (memuliakan) Nyi Pohaci lewat ritual dan seni 

pertunjukan seperti Angklung Buhun, Tari Jaipong, Rengkong dan lainnya 

sebagai media persembahan bagi Nyi Pohaci (Dewi Padi).7 

Dalam tradisi pertanian masyarakat Banten Kidul, padi dan sosok Nyi 

Pohaci Sanghyang Sri (Dewi Padi) mempunyai hubungan yang saling berkaitan.8 

Dalam kehidupan sehari-hari masyarakat kaspuhan Ciherang masih menjalankan 

berbagai macam tradisi lokal, misalnya seperti bersama-sama menjaga keutuhan hutan, 

menjaga ketahanan pangan dan lainnya. Nilai-nilai ini mereka anut adalah sebagai 

warisan dari leluhur dan yang secara turun menurun mereka jaga kelestariannya. Dalam 

menjalankan tradisi warisan leluhur, mereka meyakini bahwa ini semua suatu ajaran 

yang perlu diterapkan dengan penuh kebanggaan. 

Gambaran masyarakat Kasepuhan Ciherang yang telah disinggung diatas 

menjadi suatu tema menarik untuk dikaji, terutama dalam segi tradisi dan sosial budaya 

keagamaan Kasepuhan Ciherang. Tulisan ini berupaya untuk mengkaji lebih dalam 

mengenai warisan Karuhun di Kasepuhan Ciherang terutama pada aspek tradisi ritual 

dan budaya apa saja yang ada di Kasepuhan Ciherang yang dari dulu hingga kini masih 

dilakukan. Berdasarkan uraian diatas penelitian ini juga diharapkan memberikan 

kesimpulan mengenai adanya akulturasi antara Islam dan tradisi Sunda yang telah 

menjadi satu kesatuan di Kasepuhan Ciherang, sehingga menjadikan adanya 

keanekaragaman budaya dan traidisi yang khas wilayah Banten Kidul karena 

didalamnya terdapat banyak unsur dan nilai-nilai keislaman yang kental dengan adat 

istiadat dan tradisi Sunda menyatu dalam kehidupan sehari-hari. 

 

 
5 Pengertian umum huma adalah tanah pertanian berupa ladang padi dan palawija yang sehabis 

panen ditinggalkan, dibiarkan tidak digarap hingga kembali menjadi hutan dan berhumus 
kembali, Lihat Jamaludin, Makna Simbolik Huma (Ladang) di Masyarakat Baduy, MOZAIK: 
Journal of Humanism, Vol. 11, No. 01 (Januari, 2012), hal.4. 

6 Moh. Ali Fadilah, Dari Sunda Menuju Banten..., hal.16. 
7 Wawancara dengan Olot Udun, (42 tahun) seorang Juru Kunci, pada 22 dan 23 Juni 2024, pukul 

01.20 WIB. 
8 Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia: Goddess Sri in Indonesian 

Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01 (Juni 2020), hal.8. 



 

63 
 

2.        Metode  

Dalam penelitian tentang masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, peneliti 

menggunakan metode etnografi yang bersifat deskriptif kualitatif dengan 

menggunakan pendekatan antropologi. Menurut Bronislaw Malinowski, 

pendekatan etnografi bertujuan untuk memahami sudut pandang penduduk asli, 

mengamati kehidupan masyarakat untuk mendapatkan pandangannya. 

Etnografis merupakan pekerjaan mendeskripsikan suatu kebudayaan yang 

bertujuan untuk memahami sudut pandang penduduk asli. 9 Dalam 

mengumpulkan data, peneliti menggunakan pendekatan fungsional struktural 

yang menekankan pada pengamatan menunjukkan fungsi dalam sistem yang 

lebih luas.10 Peneliti menggunakan beberapa teknik untuk mendapatkan sumber 

data penelitian: Pertama, kajian kepustakaan yang digunakan untuk 

mengumpulkan berbagai teori yang akan digunakan sebagai landasan dalam 

kajian inti dan mengumpulkan informasi yang relevan dengan fokus kajian 

fenomena budaya masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, mulai dari buku, artikel, 

majalah, dan lain sebagainya. Kedua, peneliti juga melakukan observasi langsung 

yang digunakan untuk melihat fenomena sosial yang terjadi pada kehidupan 

sehari-hari dari masyarakat adat Kasepuhan Ciherang. Ketiga, wawancara, teknik 

ini dilakukan untuk mendapatkan informasi yang dibutuhkan dalam melengkapi 

hasil pengamatan. 

 

3.        Hasil dan Pembahasan 

a.      Asal-usul Kasepuhan Ciherang 

Jika ditanyakan, sejak kapan kesatuan adat Kasepuhan Ciherang itu 

tumbuh dan kemudian berkembang hingga seperti sekarang? sampai saat ini 

belum ada satu catatan sejarah yang pasti. Menurut Abah Udun Suyatna (42 

tahun), salah satu Olot Kasepuhan Ciherang, terdapat lima Kasepuhan Adat 

(Kaolotan) di Banten Kidul yang berdirinya kurang lebih bersamaan dengan 

Kasepuhan Ciherang. Lima Kasepuhan diantaranya berada Kabupaten Lebak, 

yaitu Kasepuhan Karang, Kasepuhan Cicarucub, Kasepuhan Citorek, Kasepuhan 

Cisungsang, Kasepuhan Bayah. 11  Sedangkan satu Kasepuhan lain berada di 

wilayah Kecamatan Cisolok, Kabupaten Sukabumi, Provinsi Jawa Barat, yaitu 

Kasepuhan Ciptagelar. Moh. Ali Fadilah berpendapat bahwa Kasepuhan 

Ciherang termasuk incu putu atau anak dari Kasepuhan Bayah yang kemudian 

 
9    Hengki, Analisis Data Kualitatif Model Spadley (Etnografi), Sekolah Tinggi Theologia Jaffray 

Repository. TT. 
10  Lihat : https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi kebijakan-

dengan- masyarakat/. diakses pada 02 April 2024 pukul 15.20 WIB. 
11  Wawancara dengan Olot Upen (42 tahun) gerumulan, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 08.50 

WIB. 

https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi%20kebijakan-dengan-%20masyarakat/
https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi%20kebijakan-dengan-%20masyarakat/


Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

melepaskan diri dari Kasepuhan Bayah. 12  Beberapa Kasepuhan ini kemudian 

membentuk satuan adat untuk mempermudah komunikasi dan saling membantu 

prihal adat dan budaya. 

Awal mula adanya Kasepuhan Ciherang ini karena wangsit atau petunjuk 

yang diberikan oleh leluhur pada zaman dahulu. Seperti Kasepuhan-Kasepuhan 

lain di Banten Kidul, jika dilihat dari segi tradisi, budaya, bahasa tidak ada 

perbedaan. Situs Lebak Parigi adalah sebuah peninggalan yang dipercayai oleh 

masyarakat setempat yang menjadi awal mulanya Kasepuhan Ciherang. 13 

Adapun cerita yang memaknai terbentuknya Kasepuhan Ciherang yaitu 

sebelumnya bernama Lebak Suci, yang mempunyai arti tempat suci. Karena 

wilayah sini (Ciherang) berada dengan Sungai Ciherang (air bersih). Berdasarkan 

memori kolektif masyarakat Ciherang, dikatakan bahwa dahulu para sesepuh-

sesepuh membuat riungan (diskusi) ingin mengganti nama Lebak Suci tersebut 

dan akhirnya menjadi pikiraneun (kepikiran), kemudian munculah kata Ciherang 

yang bermakna pikirannya herang (jernih), punya akhlaknya baik, sehingga 

penggantian kata Lebak Suci ke kata Ciherang terjadi.14  

Dalam catatan Kasepuhan atau Naskah Akademik Pemerintahan Desa 

Adat Di Provinsi Banten. 15  Disebutkan bahwa pada sistem pemerintahannya, 

Kasepuhan Ciherang dipimpin oleh seorang sesepuh yang disebut Olot 

kependekan dari kokolot yang bermakna tetua.  Jaro Pamarentah, Gerumulan, Juru 

Basa, Pangrajen, Amil, Paraji, Bengkong. Berikut penjelasannya : 

1. Olot/Oyot adalah ketua adat Kasepuhan yang jabatannya berada diposisi 

tertinggi dalam struktur pemerintahan adat Kasepuhan Ciherag. Saat ini yang 

menjabat sebagai Olot adalah Olot Acang 

2. Jaro Pamarentah yaitu jabatan yang posisinya satu tingkat yang sama dengan 

Olot, namun Jaro Pamarentah atau bisa disebut dengan Kepala Desa dipilih oleh 

masyarakat berdasarkan Pemilihan Kepala Desa. 

3. Pangrajen adalah penasehat Kasepuhan yang diwariskan secara turun-temurun. 

4. Gerumulan, yaitu 9 orang pegawai Kasepuhan Ciherang yang diberikan batas-

batas wilayah di kampung Ciherang, dikalangan masyarakat para Gerumulan 

disebut sebagai Olot. 

5. Selanjutnya adalah Juru Basa yang biasa disebut sebagai juru kunci bertugas 

untuk memegaang aturan adat Kasepuhann Ciherang. Gerumulan tersebut 

 
12   Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata 

Provinsi Banten, 2015), hal.30. 
13  Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 WIB. 
14  Wawancara dengan Olot Adul (48 tahun), petani di rumahnya, 23 Agustus 2024. 
15  Tim Peneliti, Naskah Akademik Pemerintahan Desa Adat di Provinsi Banten (Serang : Pemerintah 

Provinsi Banten, 2017), hal.93.  



 

65 
 

diantaranya adalah Olot Wahyu, Olot Karia, Olot Dudun, Olot Abi, Olot Upen, Olot 

Udin, Olot Udis. 

6. Amil, yaitu seseorang yang bertugas sebagai pemuka agama, di Kasepuhan 

Ciherang terdapat dua Amil yaitu Amil sebagai Naqib pernikahan dan Amil 

sebagai guru pengajian. 

7. Paraji yaitu seorang ibu yang bertugas membantu proses kelahiran, karena di 

Kasepuhan Ciherang ada tradisi sunat untuk anak perempuan, maka Paraji inilah 

yang juga bertugas untuk mengkhitan anak perempuan. Paraji di Kasepuhan 

Ciherang terdapat dua yaitu Ibu Ida dan terakhir adalah, 

8. Bengkong adalah istilah untuk seseorang yang bertugas mengkhitan anak laki-

laki di Kasepuhan Ciherang, namun seiring perkembangan zaman Bengkong 

hanya menjadi pendamping dalam khitanan saja sedangkan yang melakukan 

khitan adalah seorang Mantri. 

 

b.     Sistem Kepercayaan dan Keagamaan Kasepuhan Ciherang 

Sistem kepercayaan dan keagamaan menjadi bagian penting dalam sistem 

kepercayaan manusia. Raudolf Otto salah seorang telogi Barat berpendapat 

bahwa semua sistem religi, kepercayaan dan aga ma di dunia berpusat kepada 

suatu konsep tentang hal yang gaib (mysterium) yang dianggap maha dahsyat 

(tremendum) dan keramat (sacer) oleh manusia.16 Dalam konteks masyarakat adat 

Kasepuhan Ciherang, agama dan kepercayaan disana bersifat spiritualitas dan 

sangat terkait dengan alam, leluhur serta kekuatan supranatural. Kasepuhan 

Ciherang memiliki kepercayaan lokal atau keyakinan adat yang biasanya berakar 

pada penghormatan terhadap alam, leluhur dan kekuatan spiritual yang dianggap 

mengatur kehidupan mereka. Berikut adalah beberapa ciri utama kepercayaan 

masyarakat adat : 

a)       Kepercayaan Animisme 

Tidak bisa dipungkiri bahwa keterkaitan masyarakat adat dengan 

kepercayaan animisme nyata adanya. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia 

misalnya, memaknai animisme adalah kepercayaan kepada roh yang mendiami 

semua benda; pohon, batu, sungai, gunung, dan sebagainya.17  Animisme juga 

dapat diartikan mengenai kepercayaan bahwa semua benda, baik yang hidup 

maupun tidak hidup, memiliki roh atau jiwa. 18  Masyarakat adat Kasepuhan 

Ciherang dalam hal ini memandang alam, seperti gunung, sungai, pohon, dan 

 
16  Dikutip dari Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I (Jakarta: UI Press, 2010), hal.65. 
17  John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia: An English-Indonesian Dictionary 

(Jakarta: Gramedia), hal.202. 
18  Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Kelima (Jakarta: Badan Pengembangan Dan Pembinaan 

Bahasa Kementrian Pendidikan Dan Kebudayaan, 2018), hal.12. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

hewan, sebagai entitas yang memiliki kekuatan spiritual. 19  Oleh karena itu, 

hubungan dengan alam dianggap sakral dan harus dijaga dengan baik. Salah satu 

tempat seperti Lebak Parigi yang ada di Kasepuhan Ciherang dipercaya terdapat 

kekuatan alam dan roh leluhur dan mereka berkewajiban dalam menjaga wilayah 

mereka agar tetap suci, terutama dengan membatasi interaksi dengan dunia luar 

dan melestarikan hutan adat. Kepercayaan dan tradisi ini telah mendorong 

lahirnya perkembangan perilaku animisme yang ada di Kasepuhan Ciherang. 

 

b)       Kepercayaan Dinamisme 

Istilah dinamisme berasal dari bahasa Yunani, yaitu dynamis (dunamos), 

artinya kekuatan, kekuasaan dan kegunaan.20 Dinamisme juga diartikan dengan 

suatu paham adanya kekuatan yang tidak dimiliki manusia, hewan dan benda-

benda alam lainnya. John Echols dan Shadily dalam An English Indonesian 

Dictionary menyebutkan dinamisme diartikan dynamism yang berarti tenaga yang 

dinamis. 21  Sistem dinamisme juga dikaitkan dengan agama dan kepercayaan 

sebagai praksis pemujaan terhadap nenek moyang yang telah meninggal diyakini 

menghuni tempat-tempat tertentu, seperti pepohonan besar, benda-benda pusaka, 

batu akik dan lain sebagainya. 22  Salah satu unsur dinamisme kepercayaan 

masyarakat adat Kasepuhan Ciherang yang selalu menggunakan minyak 

kemenyan dalam berbagai ritual adat-istiadat. Minyak kemenyan digunakan 

sebagai salah satu syarat wajib dalam melakukan ritual dengan maksud untuk 

memberikan kelancaran ritual. 

 

c)       Penghormatan Kepada Leluhur 

Penghormatan terhadap leluhur merupakan salah satu aspek penting 

dalam kehidupan spiritual dan sosial masyarakat adat Kasepuhan Ciherang. 

Hampir semua masyarakat di lingkungan Kasepuhan Ciherang memaknai 

leluhur sebagai sosok yang telah memberikan kehidupan dan kebijaksanaan bagi 

generasi selanjutnya. Oleh karena itu, menjaga hubungan baik dengan leluhur 

melalui ritual, upacara, dan sikap hormat menjadi bagian yang tak terpisahkan 

dari sistem kepercayaan dan budaya masyarakat adat. Roh-roh leluhur dianggap 

menjaga keturunan mereka, kestabilan hidup, keharmonisan sosial, tidak terjadi 

bencana dan banyak lainnya. Anggapan demikian, setidaknya telah membuat 

masyarakat melakukan ritual upacara adat untuk menghormati dan memelihara 

 
19  Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 WIB. 
20  Haris Sukenda, Album Tradisi Megalitik di Indonesia (Jakarta: Dirjen Kebudayaan Departemen 

Pendidikan, 1990), hal.2. 
21  John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia…, hal.203. 
22  Ridwan Hasan, Kepercayaan Animisme dan Dinamisme dalam Masyarakat Islam Aceh, Jurnal 

MIQAT, Vol. XXXVI, No. 02, Juli-Desember, 2013, hal.287. 



 

67 
 

hubungan dengan leluhur. Upacara ini bertujuan untuk membantu perjalanan roh 

menuju alam leluhur atau dunia spiritual, serta menjaga hubungan yang baik 

antara masyarakat adat yang hidup dengan roh leluhur Penghormatan ini dapat 

berbentuk persembahan lewat makanan, ritual upacara atau penjagaan situs-situs 

suci.23. 

Penghormatan terhadap leluhur di masyarakat adat tidak hanya sebagai 

warisan budaya, tetapi juga berfungsi untuk menjaga keseimbangan spiritual dan 

sosial. 24   Dengan menghormati leluhur, masyarakat adat berupaya menjaga 

kesinambungan tradisi, memelihara hubungan harmonis dengan dunia roh, dan 

mendapatkan perlindungan serta berkah dari leluhur yang diyakini masih 

berperan aktif dalam kehidupan komunitas mereka.25 Tradisi ini mencerminkan 

nilai-nilai kolektivitas, keterikatan spiritual, dan penghormatan mendalam 

terhadap asal-usul dan sejarah komunitas. Di Kasepuhan Ciherang terdapat 

beberapa tempat yang disucikan dan tempat ini sering kali menjadi pusat 

kehidupan spiritual masyarakat. Tempat-tempat ini seperti di Lebak Parigi, Kali 

Ciherang, Leui Sunat, Hutan Larangan yang letaknya berada di sebelah Timur 

Desa Ciherang, kemudian di terdapat juga sungai yang diyakini sebagai tempat 

bersemayamnya roh-roh leluhur atau dewa-dewa.26 Di sekitar tempat-tempat ini, 

terdapat aturan ketat yang harus dipatuhi, termasuk larangan untuk merusak 

alam atau berperilaku tidak hormat, selain itu ketika melakukan kunjungan ke 

tempat wajib hukumnya melepaskan alas kaki. 

 

c. Upacara Adat Masyarakat Kasepuhan Ciherang 

a)      Ritual Nadar 

Upacara Nadar merupakan satu dari banyaknya kegiatan atau kebiasaan 

masyarakat Ciherang yang pelaksanaannya dilakukan sebelum melaksanakan 

Seren Taun. Tradisi Nadar dalam ritualnya tidak jauh seperti halnya tradisi Sedekah 

Bumi yang ada di Kasepuhan Ciherang, yang membedakan adalah tempat 

pelaksanaannya, ritual Nadar dilakukan di Situ Lebak Parigi.27 Tujuan diadakan 

ritual Nadar antara lain yaitu untuk mengungkapkan rasa syukur kepada Gusti 

Allah SWT atas nikmat yang diberikan kepada masyarakat dengan adanya hasil 

 
23   Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 

WIB. 
24   Ayatullah Humaeni et al., Budaya Masyarakat Kasepuhan Ciptagelar Sukabumi Jawa Barat (Serang: 

LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 2017), hal. 148. 
25   Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata 

Provinsi Banten, 2015), hal.14. 
26   Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 

WIB. 
27   Wawancara dengan Olot Wahyu berusia 43 tahun (Anak Abah Gede) di Imah Gede pada 23 

Agustus 2024, pukul 15.30 WIB. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

atau capaian yang telah dilalui oleh salah seorang dari Kasepuhan Ciherang. 

Tujuan lainnya adalah untuk menghormati para leluhur yang telah membantu 

dalam membuka jalan sebagai wasilah bagi masyarakat dalam menggapai cita-

cita kehidupan yang diinginkan. Kemudian secara tidak langsung, adanya 

pelaksanaan Nadar dapat memperkuat solidaritas antar masyarakat satu dengan 

yang lainnya. 

Olot Karya, salah seorang juru kunci menyebut bahwa ritual Nadar 

dilakukan perorangan yang dibantu oleh masyarakat Kasepuhan Ciherang. Jika 

ada warga Kasepuhan Ciherang yang mempunyai cita-cita tinggi, seperti jadi 

Lurah, Camat, Carik, Dewan, Pengusaha dan seterusnya, mula-mula melakukan 

ziarah terlebih dahulu di Lebak Parigi, kemudian menyebutkan hajatnya. Dan jika 

suatu saat hajatnya terkabul, maka diwajibkan hukumnya menyembelih kerbau 

satu ekor di tempat tersebut. Tahun 2024 ini, ada masyarakat yang melakukan 

ritual Nadar, karena berhasil menjadi Carik di Desa Ciherang. Dengan demikian, 

masyarakat di sini jika mempunyai keinginan dan ingin berdoa di Lebak Parigi, 

maka keinginan tersebut harus besar, karena ritual yang harus dilakukannya 

adalah dengan menyembelih kerbau satu ekor.28 

Selain menyembelih kerbau, terdapat makanan pelengkap yang 

diharuskan dibawa ke Lebak Parigi dan selalu mengiring setiap ritual yakni: 

Dodol, salah satu makanan yang terkenal di kota Jawa Barat, namun di desa 

Ciherang dodol menjadi makanan wajib ketika ada acara-acara adat, khususnya 

adalah tradisi Nadar. Kemudian Ketan Uli, makanan khas Kasepuhan Cisungsang, 

makanan ini biasanya dibuat untuk acara sakral seperti ritual dan acara-acara 

religi. Makanan ketan uli memiliki makna kekeluargaan atau silaturahim yang 

terjalin antar keluarga. Sehingga makanan ini ada dalam setiap acara ritual karena 

dianggap memiliki nilai kesakralan. Dan yang terakhir adalah Opak Ketan atau 

Dangder, makanan tradisional Opak ini sangat digemari hampir semua masyarakat 

Kasepuhan Ciherang terlebih makannya dengan segelas kopi panas.29  Biasanya 

makanan ini dijadikan cemilan atau makanan ketika musim paceklik datang. 

Biasanya makanan ini ada ketika acara adat serentahun yang biasanya 

dilaksanakan dirumah adat. 

 

b)    Ritual Seren Taun 

Seren Taun merupkan sebuah kegiatan sekaligus ritual amat penting dalam 

tradisi masyarakat Kasepuhan Banten Kidul, terlebih adalah Kasepuhan Ciherang 

sebagai bentuk rasa syukur atas hasil panen yang didapatkan.30 Tradisi Seren Taun 

 
28 Wawacara dengan Olot Karya (39 tahun) Juru Kunci di Imah Gede, 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB. 
29 Wawancara dengan Ema Eneng, 58 tahun (Paraji Lor) dirumahnya 22 Juni 2024, pukul 10.19 WIB. 
30   Wawancara dengan Olot Adul berusia 48 tahun (Petani) di rumahnya, 24 Juni 2024, pukul 08.50 

WIB. 



 

69 
 

mencerminkan hubungan erat antara masyarakat dengan alam dan hasil bumi 

yang diperoleh masyarakat Kasepuhan Ciherang.31 Pada masa lalu, masyarakat 

Kasepuhan Ciherang memanen padi sekali dalam setahun, karena pada saat itu 

jumlah penduduk masih sedikit dan kebutuhan pangan yang tidak terlalu besar 

memungkinkan untuk bertahan dengan satu kali panen. 32  Seiring berjalannya 

waktu, jumlah penduduk di Kasepuhan Ciherang semakin bertambah. 

Pertambahan penduduk ini membawa perubahan besar dalam cara mereka 

mengelola pertanian. Untuk memenuhi kebutuhan pangan yang meningkat, 

masyarakat Kasepuhan Ciherang akhirnya mulai melakukan penanaman dan 

panen padi dua kali dalam setahun. Perubahan ini sebagai bentuk ikhtiar untuk 

memastikan bahwa setiap keluarga memiliki cukup beras untuk kebutuhan 

sehari-hari. Menariknya, dengan peningkatan frekuensi panen, sering kali 

terdapat kelebihan hasil panen. Kelebihan panen seharusnya bisa dijual untuk 

mendapatkan keuntungan tambahan. Namun, dalam tatanan adat kepercayaan 

Kasepuhan Ciherang, menjual kelebihan hasil panen adalah sebuah pantangan.33 

Masyarakat percaya bahwa padi memiliki nilai sangat berharga dan tidak 

boleh diperlakukan sebagai komoditas komersial semata. Pantangan menjual 

kelebihan panen ini bertujuan untuk menjaga kesucian dan nilai spiritual padi. 

Dalam pandangan masyarakat Kasepuhan Ciherang, padi adalah simbol 

kehidupan dan keberkahan yang harus dihormati. Dengan tidak menjual 

kelebihan hasil panen, mereka menunjukkan rasa hormat dan penghargaan yang 

mendalam terhadap padi. 

Walaupun masyarakat Ciherang menanam padi dua kali dan memanennya 

juga dua kali, akan tetapi upacara sakral ritual Seren Taun tetap dilakukan sekali 

dalam setahun. Masyarakat Kasepuhan Ciherang melakukan Seren Taun sebagai 

bentuk untuk menjaga tradisi dan adat-istiadat yang telah ditinggalkan oleh para 

leluhur, kemudian menjaga kelangsungan hidup masyarakat secara fisik tetapi 

juga memperkuat ikatan sosial dan spiritual mereka. Tradisi Seren Taun menjadi 

fondasi yang kokoh bagi keberlangsungan adat dan budaya Kasepuhan Ciherang 

dan sebagai usaha bahwa setiap langkah mereka selalu dilandasi oleh rasa syukur 

dan penghormatan terhadap alam dan sesama.34 

 

 

 

 
31   Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang…, hal.29. 
32   Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 

WIB. 
33   Wawancara dengan Olot Udis (47 tahun) Rendangan, di Imah Gede, 23 Juni 2024, pukul 08.50 

WIB. 
34   Wawancara dengan Olot Wahyu berusia 43 tahun (Anak Abah Gede) 23 Agustus 2024, pukul 

15.30 WIB. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

d.       Tradisi Sunat Massal dan Sadat Shalawat Kasepuhan Ciherang 

Sunat massal adalah kegiatan menyunat anak laki-laki secara kolektif, yang 

biasanya diselenggarakan oleh lembaga sosial, keagamaan, atau pemerintah 

sebagai bagian dari acara sosial dan keagamaan. Sunat atau khitan adalah praktik 

yang dianjurkan dalam agama Islam.35  Tradisi Khitan dalam ajaran masyarakat 

Islam merupakan salah satu bentuk ibadah yang bersifat sunnah muakkadah 

(sunnah yang dianjurkan), yang biasanya dilakukan pada anak laki-laki sebelum 

mereka mencapai masa pubertas.36 Di Indonesia, sunat sudah menjadi bagian dari 

tradisi yang wajib dilaksanakan masyarakat, terutama setelah penyebaran Islam 

pada abad ke-13. Sunat massal sebagai sebuah gagasan acara ritual sosial besar 

dan mulai berkembang setelah pengaruh kolonialisme dan modernisasi. Saat itu, 

pemerintah kolonial Belanda dan misionaris Kristen memperkenalkan layanan 

medis massal, termasuk prosedur kesehatan yang dilakukan bersama-sama untuk 

efisiensi dan kemudahan.37  

Dalam masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, anak yang mau disunat 

disebut dengan Budak Sunat.38 Tradisi sunat massal di Kasepuhan Ciherang sudah 

berlangsung cukup lama dan merupakan sebuah tradisi ritual yang dijalankan 

dengan tujuan untuk menjaga kebersihan tubuh dari kotoran dan najis seorang 

anak. Tradisi ini telah menjadi warisan turun-temurun dari nenek moyang, dan 

hingga saat ini mereka selaku generasi penerus mempunyai kewajiban untuk 

melestarikan. Sunatan di masyarakat Kasepuhan Ciherang biasa dilakukan secara 

bersama-sama dan melibatkan banyak anggota masyarakat, baik laki-laki maupun 

perempuan. Dahulu, proses sunatan ini hanya dilakukan oleh seorang Paraji dan 

Bengkong. Namun, seiring dengan perkembangan teknologi medis, peran tersebut 

kini sebagian besar diambil alih oleh Mantri. Meskipun demikian, Paraji dan 

Bengkong tetap hadir dalam rangkaian acara sunatan ini untuk memastikan tradisi 

tersebut tetap terjaga dan dilestarikan oleh masyarakat Kasepuhan Ciherang.39 

Terdapat banyak tahapan kegiatan yang dilalui oleh Budak Sunat sebelum 

kepada tahap pelaksanaan sunat. Beberapa tahap ini dilakukan oleh masyarakat, 

terutama orang tua yang mengikutsertakan anaknya pada kegiatan Sunat Massal. 

Hampir semua masyarakat Kasepuhan Ciherang merayakan kegiatan ini, sebagai 

 
35   Siti Fauziyah, Tradisi Sunat Di Banten (Serang; LP2M IAIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 

2016), hal.34. 
36   M. Budi Sunarso, Khitan Menurut Pandangan Kristiani dan Muslim (Magelang: Penerbit Elaku, 

2020), hal.19. 
37   Zaelani, Hukum Islam Pasa Masa Penjajahan Belanda: Kebijakan Pemerintah Kolonial, Teori 

Receptie In Comlexu, Teori Receptie dan Teori Teceptio A Cotrario Atau Teori Receptio Exit, Jurnal 
Komunike, Vol. XI, No. 01 (Juni, 2019), hal.145. 

38   Wawancara dengan RK Iing (49 tahun) ketua RT, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 10.50 WIB. 
39   Wawancara dengan RK Iing (49 tahun) ketua RT, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 10.50 WIB. 



 

71 
 

ekspresi kebahagaiaan. Berikut ini beberapa tahapan ritual yang dilakukan oleh 

budak sunat. 

Pertama adalah Ngembangkeun Budak Sunat, kegiatan Ngembangkeun Budak 

Sunat merupakan sebuah tradisi rutin yang setiap tahun dilakukan secara teratur 

di Kasepuhan Ciherang. Tradisi ini memiliki makna tersendiri karena anak-anak 

yang akan disunat (Budak Sunat) melakukan ziarah sebelum dan sesudah 

menjalani sunat ke makam Gede atau Astana. Aktivitas dimaksudkan tidak hanya 

sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur atau yang telah meninggal, tetapi 

juga sebagai bagian dari upaya untuk memberikan perlindungan spiritual dan 

keberkahan bagi anak-anak yang menjalani proses sunat.40 

Kedua, Kumpul Kueh Angklung, istilah Kumpul Kue Angklung dalam tradisi 

masyarakat Kasepuhan Ciherang merujuk pada sebuah acara atau pertemuan 

dimana orang-orang berkumpul untuk menikmati berbagai jenis kue sambil 

mendengarkan atau memainkan angklung, alat musik tradisional Indonesia yang 

terbuat dari bambu. Acara seperti ini bisa menjadi bagian dari kegiatan budaya 

atau sosial yang bertujuan untuk melestarikan warisan budaya dan mempererat 

hubungan sosial di komunitas. 

Keempat adalah Geser Budak Geser adalah praktik membersihkan gigi 

kepada Budak Sunat dengan menggunakan uang koin dan batu yang disimpan 

dalam mangkok putih berisi air Ciherang. Sebelum proses pembersihan dilakukan 

pada gigi Budak Sunat, dua kalimat syahadat dibacakan terlebih dahulu lalu 

diikuti dengan doa atau mantra tertentu dengan menggunakan Bahasa Sunda dan 

Jawa. Praktik geser ini dilaksanakan di rumah Bengkong dengan penuh kehati-

hatian dan dianggap sebagai ritual penting dalam kebudayaan lokal. Selama 

Budak Sunat melakukan geser ke Bengkong, bertepatan dengan membukanya acara 

tradisi sunat. Taweu perempuan Budak Sunat melakukan Nutu-nutu bersama 

dengan Ema Gerumulan dari Kasepuhan Ciherang. Sebelum dilakukan kegiatan 

Nutu-nutu, dimulai dengan membakar menyan beserta arangnya setelah itu 

barulah dilakukan penyiraman air ke sekeliling ibu-ibu yang akan melaksanakan 

Nutu-nutu sebanyak 3x diiringi dengan membaca doa. Setelah itu dibunyikan 

suara Bedil sebagai bentuk pertanda bahwa acara tersebut dimulai.41 Kemudian 

Nutu-nutu mulai dilakukan dengan diiringi musik Gamelan, Gendang dan 

Angklung Buhun. Selama prosesi Nutu-nutu dilakukan salah satu panitia 

memberikan padi yang telah diikat. Setelah Nutu-nutu selesai satu persatu Taweu 

 
40   Wawancara dengan Olot Udin (37 tahun) Dukun, dirumahnya, 22 dan 24 Juni 2024, pukul 08.50 

WIB. 
41  Wawancara dengan Kang Ucok (35 tahun) Mantu Abah Gede, dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 

20.50 WIB. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

sunat dipanggil untuk naik ke atas panggung. Diatas panggung mereka 

melakukan saweran dengan diiringi lagu atau suara kidung.42 

Kelima adalah Helaran Ka Cai, yang dimkasud dengan Helaran ka Cai adalah 

sebuah aktivitas dari prosesi adat Sunatan Massal, dimana Taweu perempuan dari 

Budak Sunat mengangkat anaknya yang akan disunat ke atas pundak Taweu 

tersebut menuju Leuwi Sunat yang mana tempatnya berada disebelah Barat 

Kasepuhan Ciherang. Prosesi ini melibatkan serangkaian ritual tradisional yang 

dilakukan oleh keluarga dan masyarakat sekitar dengan tujuan untuk memohon 

berkah dan kelancaran dalam pelaksanaan sunat. Proses memandikan Budak Sunat, 

dalam tradisi Kasepuhan Ciherang dikenal dengan sebutan “Abdas” termasuk 

bagian penting dalam ritual tradisional. Selanjutnya, setelah Budak Sunat sampai 

di Leuwi Sunat, mereka kemudian dimandikan dan dibersihkan alat kelaminnya, 

serta membersihkan kotoran yang ada, karena dianggap najis dan harus 

dibersihkan. Mandi ini dilaksanakan di kali Ciherang. Dalam ritual ini, Budak 

Sunat laki-laki diurus oleh seorang “Bengkong” sementara Budak Sunat perempuan 

ditangani oleh seorang “Paraji”. Prosedur ini dilakukan dengan penuh 

pengawasan dan perhatian, menjadikannya sebagai bagian yang tidak 

terpisahkan dari upacara Budak Sunat di Kasepuhan Ciherang. 

Keenam adalah Maca Syadat Sholawat, menurut warga Kasepuhan Ciherang, 

syahadat adalah suatu praktik yang mencakup tiga elemen utama yaitu Shalawat, 

Iman, dan Suci. Tradisi ini dilakukan pada malam hari dengan memulai 

pembacaan dua kalimat syahadat, yang dipandu oleh seorang Bengkong dan 

diikuti oleh Budak Sunat. Pembacaan syahadat ini sudah menjadi kewajiban yang 

harus dilaksanakan, sesuai dengan tradisi yang diwariskan dari nenek moyang 

mereka. Selain syahadat, terdapat juga bacaan-bacaan lainnya yang menggunakan 

bahasa Sunda. Bacaan yang dibaca pada kegiatan Maca Syadat Shalawat antara lain 

adalah: Asyhadu Syahadat Jaman Allah Ngan Sorangan Kaduanana Gusti Rosul Ka Tilu 

Nabi Muhammad Ka Opat Umat Nabi Muhammad nu cicing di bui angaricing nu calik 

di alam keueng ngacacang di alam Mokaha. Asyhadu Alla Ilaaha Illallah Wa Asyhadu 

Anna Muhammad da Rasulullah Isun netepkeun ku ati yen taya deui Allah di dunya ieu 

iwal ti Pangeran Gusti allah jeung taya deui iwal ti Nabi Muhammad utusan Gusti 

Alloh.43 

Selanjutnya, pada pelaksanaan Sunat Massal di Kasepuhan Ciherang, 

dalam dekade terakhir ini, pelaksanaan sunat sudah tidak dilakukan oleh 

Bengkong melainkan dilakukan oleh Mantri. Pelaksanaan sunat bagi masyarakat 

tidak sekadar prosedur medis, melainkan juga merupakan momen penting dalam 

perubahan masa peralihan kehidupan bagi anak-anak tersebut. 44  Dalam 

 
42  Wawancara dengan Ogel berusia 36 tahun (Rendangan) 23 Juni 2024, pukul 20.50 WIB. 
43  Wawancara dengan Olot Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB. 
44  Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB. 



 

73 
 

wawancara penulis dengan Bengkong, dikatakan bahwa 10 tahun kebelakang 

biasanya yang melakukan Sunat Massal di Kasepuhan Ciherang paling sedikit 

sebanyak 40 orang atau bahkan lebih. Kemudian beberapa tahun ini kegiatan 

kegiatan Sunat Massal paling banyak diikuti 30-an Budak Sunat. Pada pelaksanaan 

sunat berlangsung sebagian Budak Sunat dibagi menjadi 2 kelompok, ada yang 

dipegang oleh Bengkong sendiri dan sebgaian lagi di pegang oleh Mantri masing-

masing memegang 15 orang atau lebih. Bengkong melakukan sunat kepada 15 

orang dengan waktu sekitar 1 jam, sedangkan Mantri melakukan sunat kepada 

20-an orang dengan waktu selama hampir 9 jam. Lamanya waktu pelaksanaan 

sunat yang dilakukan oleh Mantri, dikarenakan harus melakukan suntik baal atau 

penyuntikan bius terlebih dahulu, sedangkan Bengkong hanya menggunakan 

bacaan-bacaan tertentu tanpa menggunakan suntik. 45  Sudah kebiasaan, Budak 

Sunat yang pertama kali disunat yaitu Lancuran, Lancuran ini merupakan salah 

satu keturunan atau yang dekat dengan silsilah dari Kasepuhan, selain lancuran 

tidak boleh ada yang disunat terlebih dahulu. Khusus Lancuran, walaupun 

dizaman sekarang sunat sudah dilakukan oleh Mantri tetapi khusus Lancuran 

dipegang langsung oleh Bengkong. Lancuran juga diberi tanda tempat khusus 

yang berbentuk celobong yang diwajibkan untuk memakainya.46 

Ketujuh adalah Proses Penyembuhan Budak Sunat, ketika Budak Sunat  yang 

telah disunat baik oleh Mantri maupun, kemudian dikasih obat oleh Bengkong 

yaitu dengan bekicot atau biasa disebut keong darat. Pengobatannya adalah 

dengan menggunakan Air Liur dari bekicot itu sendiri diambil pelan-pelan dan 

dengan membaca mantra tertentu, setelah itu lalu dioleskan ke bagian kemaluan 

Budak Sunat yang lukanya masih basah, tujuannya agar cepet kering. Beberapa 

kejadian yang sering terjadi pada Budak Sunat adalah ketika dipegang oleh 

Bengkong masih ada saja yang bermasalah seperti lukanya belum kering, bengkok 

ataupun masih mengeluarkan darah. 

Menurut Bengkong, ada tanda-tanda atau ciri khusus yang sudah dijelaskan 

oleh Karuhun yaitu ketika darah keluar dari atas kemaluan dari Budak Sunat 

terdapat hubungan dengan kesalahan yang dilakukan oleh orang tuanya beberapa 

hari sebelum sunat, entah dari perkataan maupun perbuatan. Ketika darah 

tersebut keluar dari arah kiri maupun kanan ada kaitannya dengan ilmu hitam 

atau dikenal sebagai guna-guna. Apabila darah keluar dari bawah itu adalah ulah 

dari sodaranya saudaranya sendiri. Itu merupakan yang nasihat yang dikatakan 

oleh nenek moyang dulu, bahwa yang demikian termasuk tanda-tanda 

permasalahan yang terjadi ketika selesai di sunat.  Untuk penyembuhannya 

sendiri ketika 3 tanda itu terjadi, semua penyembuhan dari ketiganyapun 

 
45  Wawancara dengan Olot Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB. 
46  Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

berbeda-beda tergantung dari permsalahan yang ada.47  Dalam hal ini, seorang 

Bengkong tidak mau menyampaikan bagaimana cara penyembuhannya, karena itu 

diangggap pantangan apabila disampaikan. Akan tetapi Bengkong memberikan 

nasihat bahwa penyembuhan Budak Sunat sendiri paling cepat sembuh pada 1 

sampai 2 hari dan paling lama hingga 3 hari, tergantung dari milik anaknya 

sendiri.48 

 

e.       Simbolisasi Makanan Tradisonal Kasepuhan Ciherang 

Dalam setiap ritual atau upacara adat, makanan memiliki peran yang 

sangat penting, baik sebagai simbol maupun sebagai elemen yang menguatkan 

ikatan sosial antar anggota masyarakat dan keduanya saling mempunyai 

keterkaitan.49 Makanan dalam ritual Kasepuhan Ciherang tidak sekadar berfungsi 

sebagai konsumsi fisik, tetapi juga memiliki makna simbolis yang mendalam. 

Hidangan-hidangan tradisional yang disajikan dalam upacara adat 

mencerminkan nilai-nilai budaya, spiritualitas dan filosofi hidup mayarakat adat. 

Kasepuhan Ciherang memiliki ciri khas makanan tersendri yang selalu 

disuguhkan pada kegiatan-kegiatan ritual adat, atau acara-acara besar lainnya. 

Kebanyakan makanan khas Kasepuhan Ciherang terbuat dari beras ketan.50 

Beberapa makanan tradisional masyarakat Kasepuhan Ciherang yang sarat 

akan makna dan budaya diantaranya adalah sebagai berikut: Pertama adalah 

Dodol, makanan Dodol merupakan sala satu makanan yang terkenal di Jawa Barat, 

namun di desa Ciherang Dodol menjadi salah satu makanan wajib yang harus ada 

ketika ada acara-acara besar. Karna wajib, mayoritas masyarakat Ciherang bisa 

membuat Dodol sendiri. Pengadukan Dodol di desa Ciherang dikerjakan oleh laki-

laki dan bahannya disiapkan oleh perempuan.51  Bahan dasar yang diperlukan 

berasal dari beras ketan yaitu tepung ketan, Kelapa tua (santan), Gula aren, Gula 

putih (opsional), Garam, Daun pandan. 

Kedua adalah Wajik, dalam penelusuran penulis disebutkan bahawa wajik 

tidak hanya termasuk makanan tradisional khas masyarakat Sunda, namun juga 

termasuk makanan khas pernikahan adat Jawa52  yang sama-sama terbuat dari 

bahan dasar beras ketan. Adapun bahan baku pembuatan dalam makanan 

tradisional wajik adalah sebagai berikut, Beras ketan, Kelapa (santan), Daun 

pandan, Gula merah atau gula putih, Garam. Ketiga adalah Uli, juga termasuk 

 
47  Wawancara dengan Olot Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB. 
48  Wawancara dengan Olot Apin (60 tahun) Bengkong, 23 Juni 2024, pukul 11.20 WIB. 
49  M.A Tihami, Ritual dan Simbolisasi Agama dalam Budaya Kuliner…, hal.120. 
50  Wawancara dengan Ema Enjun berusia 56 tahun (Paraji Kulon) di rumahnya, 22 Juni 2024, pukul 

08.50 WIB. 
51  Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB. 
52   Alfio  Dea Ananda Tirayoh, Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi Pernikahan Kecamatan Lais 

Kabupaten Banyuasin (Tesis: FISIP UIN Raden Fatah Palembang, 2020), hal.55. 



 

75 
 

makanan yang terbuat dengan bahan berasal dari beras ketan yang dikukus oleh 

perempuan lalu ditumbuk sampai halus. Untuk penumbukan kadangkala 

dilakukan oleh laki-laki tapi kadang juga dilakukan oleh perempuan. Beberapa 

bahan baku yang wajib pada pembuatan Uli ketan adalah sebagai berikut: Beras 

ketan, Kelapa (santan), Garam. Keempat adalah Opak, dalam beberapa Ema Eneng 

mengatakan bahwa makanan Opak berasal dari daerah Priangan yang kemudian 

menyebar hingga ke masyarakat adat Banten Kidul. Bahan baku atau bahan dasar 

pembuatan Opak adalah Beras ketan, Kelapa parut, Garam dan Gula merah. 

Simbolisasi makanan tidak hanya terjadi pada makanan yang telah 

disebutkan diatas, pada makanan lainnya juga Sebagai salah satu contohnya, 

yakni pada pelaksanaan ritual Nadar, masyarakat Ciherang menyiapkan satu ekor 

Kerbau untuk disembelih, tidak hanya itu makanan tertentu juga tak luput untuk 

dibawa di Lebak Parigi. Tidak hanya pada ritual Nadar, pada tradisi ritual Seren 

Taun dan Sedekah Bumi semuanya terdapat makanan sebagai media persembahan 

dan tidak makanan tanpa persembahan. Sehingga terdapat hubungan yang erat 

antara makanan tradisional dan ritual di Kasepuhan Ciherang. 

Secara umum, simbolisasi makanan dapat digambarkan lewat asal-usul 

atau bahan dasar makanan itu sendiri yakni padi. 53  Komoditas padi yang 

menghasilkan beras merupakan salah satu sumber makanan pokok masyarakat 

Kasepuhan Ciherang. Makanan tradisional yang terbuat dari beras tidak hanya 

menunjukan dalam konteks ekonomi, melainkan pada segi tradisi sosial budaya 

dan bentuk ketahanan pangan bagi masyarakat, singkatnya adalah komoditas 

beras telah menjadi sumber kehidupan dan pendapatan bagi masyarakat 

Kasepuhan Ciherang hingga saat ini (2024). Penggunaan beras sebagai bahan 

utama dalam membuat makanan tradisional mempunyai maksud dan makna 

tersendiri. Salah satu simbol yang paling erat hubungannya dengan beras adalah 

sebagai bentuk penghormatan atas Nyai Sri Pohaci atau Dewi Sri.54 

Memori kolektif masyarakat Ciherang mengenalnya dengan Dewi Sri atau 

Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri, penuturan Olot Ogel, bahwa beliau (Dewi Sri Pohaci) 

adalah dewi padi dan simbol dari kesuburan tanah dan tumbuhan terlebih adalah 

tumbuhan padi sebagai tanaman penghasil beras.55 Penghormatan kepada Dewi 

Sri, sebenarnya tidak hanya terjadi di Kasepuhan Ciherang, semua masyarakat 

Kasepuhan di Banten Kidul sangat menghormati Dewi Sri sebagai simbol 

kesuburan, kehidupan dan kelimpahan pangan, khususnya padi yang menjadi 

 
53  Arsiniati Moeriabrata Arbai, Makanan Tradisional Makna Sosial Budaya Dan Manfaatnya Sebagai 

Makanan Sehat (Functional Food) Serta Upaya Pelestariannya (Surabaya: Fakultas Kedokteran 
Universitas Airlangga, 1997), hal.5. 

54   Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia: Goddess Sri in Indonesian 
Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01 (Juni 2020), hal.8. 

55  Wawancara dengan Ogel berusia 36 tahun (Rendangan) 23 Juni 2024, pukul 20.50 WIB. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

sumber makanan pokok bagi masyarakat Kasepuhan. 56  Keberadaan Dewi Sri 

sangat erat kaitannya dengan sistem kepercayaan tradisional yang menghormati 

alam, terutama yang terkait dengan pertanian dan kesejahteraan masyarakat. 

Kehadiran Dewi Sri dalam tradisi masyarakat Kasepuhan setidaknya 

mengingatkan masyarakat akan pentingnya menghargai alam dan 

memperlakukan tanah dengan bijak. Dalam era modern, konsep keberlanjutan 

dan kelestarian alam yang diwakili oleh Dewi Sri menjadi relevan dengan upaya-

upaya pelestarian lingkungan, terutama dalam menghadapi tantangan perubahan 

iklim dan degradasi tanah. Secara keseluruhan, Dewi Sri atau Pohaci Sanghyang 

Asri bagi masyarakat Kasepuhan adalah simbol penting dari kesuburan, 

kelimpahan juga keharmonisan alam yang wajib untuk dihormati. Titi Surti 

Nastiti  menyebut, meskipun peran Dewi Sri lebih bersifat spiritual dan simbolis, 

ia tetap memiliki tempat dalam kehidupan budaya masyarakat yang terus 

menghormati dan menjaga hubungan mereka dengan alam.57 

Makanan dalam ritual masyarakat adat Kasepuhan Ciherang dapat 

dikatakan memiliki makna yang jauh melampaui fungsinya sebagai kebutuhan 

fisik. Makanan-makanan tertentu menjadi simbol penghormatan, kesuburan, 

pembersihan dan media komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia 

dengan alam, leluhur dan kekuatan gaib.58 Melalui makanan tersebut, masyarakat 

adat  Kasepuhan Ciherang menjadikannya sebagai sarana untuk 

mengekspresikan rasa syukur, harapan dan solidaritas serta menjaga hubungan 

yang harmonis dengan dunia spiritual dan sosial mereka. 59 

 

4.     Kesimpulan 

Masyarakat adat kasepuhan Ciherang secara geogrfis memiliki kondisi fisis 

dengan topografi dataran tinggi dan perbukitan landai dengan kondisi alam 

lingkungan yang dimanfaatkan melalui interaksi, interelasi manusia terhadap 

alam lingkungan melalui aktivitas pertanian. Memberikan makna nilai tersendiri 

dalam melakukan pelestarian sumber daya alam sesuai dengan kaidah pelestarian 

lingkungan sebagai kearifan lokal mereka. Filosofi hidup yang telah terdoktrin 

pada masyarakat Ciherang seperti “Pancer pangawinan” mempunyai arti 

mempersatukan manusia dan kemanusiaannya, mendorong pengawinan unsur 

agama dan tradisi memunculkan makna cukup dalam yang dikenal dengan istilah 

“Ngaji diri” yang berarti “mawas diri” yaitu “Tilu sapamulu, dua sakarupa, nu hiji eta 

keneh”. Maksudnya adalah “tiga berbarengan, dua serupa yang satu itu juga. Tilu 

 
56  Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata 

Provinsi Banten, 2015), hal.30. 
57  Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia…, hal.12. 
58  Alfio Dea Ananda Tirayoh, Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi…, hal.57. 
59  Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 13.30 WIB. 



 

77 
 

sapamulu, tiga berbarengan berarti agama, tradisi dan pemerintahan harus berjalan 

beriringan, Dua sakarupa, dua serupa berarti tradisi dan agama harus berjalan 

sejajar sedangkan Nu hiji eta keneh, yang satu itu juga berarti semua harus mengacu 

kepada ketakwaan kepada Allah SWT, kesetiaan kepada Negara Kesatuan 

Republik Indonesia dan Bhineka Tungal Ika. Mayarakat Kesepuhan Ciherang 

menjadi bagian dari banyaknya kelompok masyarakat adat yang memegang 

teguh peraturan, tradisi para leluhur dengan pengawasan Abah Gede sebagai 

Tutunggul Kasepuhan. Kehidupan sehari-hari diwarnai dengan upacara-upacara 

adat, memasang tolak bala di pintu, dan kepercayaan leluhur lainya (Tatali Paranti 

Karuhun).  

 

Daftar Pustaka 

 

Ananta Aris et al., (2015). Demography of Indonesia’s Ethnicity, Singapura: ISEAS 

Publishing. 

Arbai Arsiniati Moeriabrata (1997) Makanan Tradisional Makna Sosial Budaya Dan 

Manfaatnya Sebagai Makanan Sehat (Functional Food) Serta Upaya 

Pelestariannya, Surabaya: Fakultas Kedokteran Universitas Airlangga. 

Bahrul Ulumi Helmy Faizi et al., (2017) Budaya Masyarakat Kasepuhan Cisungsang, 

Serang: LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten. 

Echols John M.  & Shadily Hassan (2010) Kamus Inggris-Indonesia: An English-

Indonesian Dictionary, Jakarta: Gramedia. 

Fadilah Ali Moh et al., (2015) Mokaha Urang Ciherang, Serang: Dinas Kebudayaan 

dan Pariwisata Provinsi Banten. 

Fadilah Ali Moh (2021) Dari Sunda Menuju Banten, Serang: Universitas Sultan 

Ageng Tirtayasa Press. 

Fauziyah Siti (2016) Tradisi Sunat Di Banten, Serang; LP2M IAIN Sultan Maulana 

Hasanuddin Banten, 2016. 

Hasan Ridwan (2013) Kepercayaan Animisme dan Dinamisme dalam Masyarakat 

Islam Aceh, Jurnal MIQAT, Vol. XXXVI, No. 02, Juli-Desember. 

Hatrawijaya Henriana (2013). Tatali Paranti Aturan Lokal Masyarakat Adat 

Kasepuhan, KALATIRTA, Vol. 09, No. 03, Juni. 

Hengki, Analisis Data Kualitatif Model Spadley (Etnografi), Sekolah Tinggi Theologia 

Jaffray Repository. TT. 

Heryatun Yayu et al., (2018) Budaya Masyarakat Kasepuhan Cisungsang, Serang: 

LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten. 

Humaeni Ayatullah et al., (2017) Budaya Masyarakat Kasepuhan Ciptagelar Sukabumi 

Jawa Barat Serang: LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten. 

Jamaludin (2012) Makna Simbolik Huma (Ladang) di Masyarakat Baduy, 

MOZAIK: Journal of Humanism, Vol. 11, No. 01, Januari. 



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti  

Juliadi Et al., (2014) Toponimi /Sejarah Nama-Nama Tempat Berdasarkan Cerita Rakyat 

(Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata. 

Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Kelima (2018). Jakarta: Badan 

Pengembangan Dan Pembinaan Bahasa Kementrian Pendidikan Dan 

Kebudayaan. 

Koentjaraningrat (1996). Kebudayaan Mentalitas dan Pembangunan, Jakarta: 

Gramedia Pustaka Utama. 

Lubis Herlina Nina (2011). Sejarah Perkembangan Islam di Jawa Barat Bandung:  

Nastiti Titi Surti (2020) Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia: 

Goddess Sri in Indonesian Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01, 

Juni. 

Piyoto Agus Joko et al., (2017). Dinamika Perkembangan Etnis di Indonesia dalam 

Konteks Persatuan Negara, POPULASI: Jurnal Kependudukan dan Kebijakan, 

Vol. 25, No. 01, Januari. 

Sujati Budi (2019). Tradisi Budaya Masyarakat Islam Di Tatar Sunda (Jawa Barat), 

Ishlah: Journal of Ushuluddin Adab and Dakwah Studies, Vol. 01, No. 01, 

Januari. 

Sukenda Haris (2008) Album Tradisi Megalitik di Indonesia, Jakarta: Dirjen 

Kebudayaan Departemen Pendidikan. 

Sunarso Budi M., (2020) Khitan Menurut Pandangan Kristiani dan Muslim, 

Magelang: Penerbit Elaku. 

Tirayoh Dea Alfio Ananda, (2020) Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi Pernikahan 

Kecamatan Lais Kabupaten Banyuasin, Tesis: FISIP UIN Raden Fatah 

Palembang. 

Zaelani (2019), Hukum Islam Pasa Masa Penjajahan Belanda: Kebijakan 

Pemerintah Kolonial, Teori Receptie In Comlexu, Teori Receptie dan Teori 

Teceptio A Cotrario Atau Teori Receptio Exit, Jurnal Komunike, Vol. XI, No. 

01, Juni. 

 

 

 

 

 


