Jurnal Tamaddun: Jurnal Sejarah dan Kebudayaan Islam, Vol. 13 Edisi 1 Juliy
2025
Available online at https://www.syekhnurijati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index

Published by Departement of History and Islamic Civilization, Faculty of
Ushuluddin and Adab, UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon, Indonesia

Tradisi dan Budaya Kasepuhan Ciherang: Suatu Kajian Kearifan
Lokal Masyarakat Banten Kidul

Yayu Heryatun yayu.heryatun@uinbanaten.ac.id
Laboratorium Bantenologi
UIN Sultan Maulana Hasanuddin

Banten

Rosadi rosady159@gmail.com
Mildaniati emildayuafi@gmail.com
Chelsea Rafidah Majid chelsearafidah@gmail.com
Seety Delvianti seetydelviantil812@gmail.com

e Received: 12.12.2024 o Accepted: 14.06.2025 o Published: 01.07.2025

Abstract: Kasepuhan Ciherang is one of the Kaolotan or Kasepuhan in South Banten.
Precisely in Ciherang Village, Ciherang Village, Cibeber District, Lebak Regency, Banten
Province. Kasepuhan Ciherang has a unique cultural treasure, a culture with a lot of local
wisdom. There are many cultural activities such as the Nadar ritual, the Seren Ritual, the
Earth Alms Ritual and others. The characteristics of the Ciherang community are also
known as communities with Huma or farming areas. The community carries out the
annual Seren Taun ceremony as part of the ceremony for the annual rice harvest party
which is held as an expression of gratitude for the year's harvest. The Seren Taun ritual is
also closely related to respect for Nyai Sri Pohaci or Dewi Sri. The people of Ciherang know
her as Dewi Sri or Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri, who is known as the Goddess of Rice
and a symbol of soil and plant fertility, especially the rice plant.

Keywords: Local Wisdom, Kasepuhan Ciherang, Tradition, Culture

Abstrak: Kasepuhan Ciherang merupakan salah satu Kaolotan atau Kasepuhan
yang ada di Banten Selatan. Tepatnya di Kampung Ciherang, Desa Ciherang
Kecamatan Cibeber, Kabupaten Lebak, Provinsi Banten. Kasepuhan Ciherang
memiliki khazanah kebudayaan yang khas, budaya dengan banyak kearifan lokal.
Banyaknya aktifitas budaya seperti ritual Nadar, Ritual Seren Ritual Sedekah
Bumi dan lainnya. Karakteristik masyarakat Ciherang juga dikenal sebagai
masyarakat dengan wilayah Huma atau bertani. Upacara tahunan Seren Taun
dilakukan masyarakat menjadi bagian upacara dalam rangka pesta panen
tahunan padi yang digelar sebagai ungkapan rasa terimakasih atas hasil panen

60


https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/tamaddun/index
mailto:yayu.heryatun@uinbanaten.ac.id
mailto:rosady159@gmail.com
mailto:mildayuafi@gmail.com
mailto:seetydelvianti1812@gmail.com

selama satu tahun. Ritual Seren Taun juga erat kaitannya dengan penghormatan
atas Nyi Sri Pohaci atau Dewi Sri. Masyarakat Ciherang mengenalnya dengan
Dewi Sri atau Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri yang dikenal sebagai Dewi padi dan
simbol dari kesuburan tanah dan tumbuhan terlebih adalah tumbuhan padi.

Kata kunci : Kearifan Lokal, Kasepuhan Ciherang, Tradisi, Budaya

1. Pendahuluan

Indonesia sebagai salah satu negara terbesar di dunia yang kaya akan
keragaman budaya. Keragaman budaya ini tercermin pada aspek sosial, budaya
dan geografis yang sangat kompleks dan luas di seluruh negara. Indonesia
terdapat beragam kelompok etnis, budaya dan keyakinan yang sangat beragam.
Menurut data hasil kerjasama antara BPS dan ISEAS (Institute of South Asian
Studies), diperkirakan ada sekitar 633 suku yang dapat digolongkan dalam
berbagai kelompok suku dan sub-suku di Indonesia.! Keberadaan ribuan, kurang
lebih 17 ribu-an pulau di Indonesia juga menjadi ciri khas yang mencerminkan
keberagaman etnis dan latar belakang budaya yang beragam. Keanekaragaman
tradisi, adat istiadat, suku dan budaya di Indonesia memberikan karakteristik
yang unik pada setiap kelompok etnis di Indonesia.?

Dalam kepustakaan antropologi budaya Indonesia, istilah Kasepuhan
Banten Kidul sebagai entitas budaya lokal Banten belum dikenal secara luas.
Memang ada beberapa buku dan artikel yang mengupas masalah itu, namun
kebanyakan tulisan tentang Banten Kidul lebih diperkenalkan sebagai suatu
keunikan dalam khazanah kebudayaan Sunda dalam konteks geografi budaya
Jawa Barat. Setelah berdirinya Provinsi Banten pada tahun 2000 dan
meniscayakan beberapa satuan pemukiman berakar budaya Sunda yang secara
administratif masuk ke dalam wilayah Provinsi Banten. 3 Beberapa tahun
kemudian setelah berdirinya Provinsi Banten, perhatian para ahli baik yang
berbasis di perguruan tinggi maupun di lembaga-lembaga penelitian lain, banyak
melakukan kajian penelitian terhadap tradisi dan budaya masyarakat adat
Kasepuhan Banten Kidul.#

1 Aris Ananta et al., Demography of Indonesia’s Ethnicity (Singapura: ISEAS Publishing, 2015), hal.164.

2 Agus Joko Piyoto et al., Dinamika Perkembangan Etnis di Indonesia dalam Konteks Persatuan
Negara, POPULASI: Jurnal Kependudukan dan Kebijakan, Vol. 25, No. 01 (Januari, 2017), hal.65.

3 Moh. Ali Fadilah, Dari Sunda Menuju Banten (Serang: Universitas Sultan Ageng Tirtayasa Press

2021), hal.15.

4 Beberapa tulisan yang spesifik membahas tentang Kasepuhan Banten Kidul setelah mengalami
pemekaran diantaranya adalah Kusnaka Adimihardja, 1992, Permana Eka R, 2008, Nina Herlina
Lubis, 2011, Juliadi, 2014, Moh. Ali Fadilah, 2015, Ayatullah Humaeni, 2017, Helmy Faizi Bahrul
Ulumi, 2017, Yayu Heryatun, 2018. Salah satu artikel adalah Henriana Hatrawijaya pada jurnal
KALATIRTA, Vol 09, 2023, Budi Sujati pada jurnal ISLAH, Vol. 01, No. 01, 2019.

61



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

Karakteristik masyarakat Sunda, terutama di wilayah Banten Selatan
dikenal sebagai masyarakat dengan wilayah Huma® paling luas, seperti yang
tercatat dalam buku Hoema’s, hoemablokkenen boschreserves in deresidentie Bantam.6
Hingga kini, masyarakat Banten Kidul masih melestarikan tradisi Ngahuma
(berhuma) masyarakat yang bergantung pada padi untuk kehidupan sehari-hari.
Dalam konteks kebudayaan, ada banyak aktivitas kebudayaan yang lahir dari
tradisi Ngahuma, mulai dari sastra lisan dalam bentuk Pupulih (dongeng atau
ungkapan edukatif), Wawangsalan, Susualan, Sisindiran hingga Jangjawokan
(mantra-mantra untuk keselamatan dan tolak bala). Sastra lisan tersebut memuat
pengetahuan tradisional dan dilantunkan dalam konteks ritual, hingga seni
pertunjukan. Salah satu yang menarik dari kebiasaan masyarakat agraris di
Banten Selatan yaitu Ngareremokeun (memuliakan) Nyi Pohaci lewat ritual dan seni
pertunjukan seperti Angklung Buhun, Tari Jaipong, Rengkong dan lainnya
sebagai media persembahan bagi Nyi Pohaci (Dewi Padi).”

Dalam tradisi pertanian masyarakat Banten Kidul, padi dan sosok Nyi
Pohaci Sanghyang Sri (Dewi Padi) mempunyai hubungan yang saling berkaitan.’
Dalam kehidupan sehari-hari masyarakat kaspuhan Ciherang masih menjalankan
berbagai macam tradisi lokal, misalnya seperti bersama-sama menjaga keutuhan hutan,
menjaga ketahanan pangan dan lainnya. Nilai-nilai ini mereka anut adalah sebagai
warisan dari leluhur dan yang secara turun menurun mereka jaga kelestariannya. Dalam
menjalankan tradisi warisan leluhur, mereka meyakini bahwa ini semua suatu ajaran
yang perlu diterapkan dengan penuh kebanggaan.

Gambaran masyarakat Kasepuhan Ciherang yang telah disinggung diatas
menjadi suatu tema menarik untuk dikaji, terutama dalam segi tradisi dan sosial budaya
keagamaan Kasepuhan Ciherang. Tulisan ini berupaya untuk mengkaji lebih dalam
mengenai warisan Karuhun di Kasepuhan Ciherang terutama pada aspek tradisi ritual
dan budaya apa saja yang ada di Kasepuhan Ciherang yang dari dulu hingga kini masih
dilakukan. Berdasarkan uraian diatas penelitian ini juga diharapkan memberikan
kesimpulan mengenai adanya akulturasi antara Islam dan tradisi Sunda yang telah
menjadi satu kesatuan di Kasepuhan Ciherang, sehingga menjadikan adanya
keanekaragaman budaya dan traidisi yang khas wilayah Banten Kidul karena
didalamnya terdapat banyak unsur dan nilai-nilai keislaman yang kental dengan adat
istiadat dan tradisi Sunda menyatu dalam kehidupan sehari-hari.

5 Pengertian umum huma adalah tanah pertanian berupa ladang padi dan palawija yang sehabis
panen ditinggalkan, dibiarkan tidak digarap hingga kembali menjadi hutan dan berhumus
kembali, Lihat Jamaludin, Makna Simbolik Huma (Ladang) di Masyarakat Baduy, MOZAIK:
Journal of Humanism, Vol. 11, No. 01 (Januari, 2012), hal 4.

¢ Moh. Ali Fadilah, Dari Sunda Menuju Banten..., hal.16.

7 Wawancara dengan Olot Udun, (42 tahun) seorang Juru Kunci, pada 22 dan 23 Juni 2024, pukul
01.20 WIB.

8 Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia: Goddess Sri in Indonesian
Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01 (Juni 2020), hal.8.



2. Metode

Dalam penelitian tentang masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, peneliti
menggunakan metode etnografi yang bersifat deskriptif kualitatif dengan
menggunakan pendekatan antropologi. Menurut Bronislaw Malinowski,
pendekatan etnografi bertujuan untuk memahami sudut pandang penduduk asli,
mengamati kehidupan masyarakat untuk mendapatkan pandangannya.
Etnografis merupakan pekerjaan mendeskripsikan suatu kebudayaan yang
bertujuan untuk memahami sudut pandang penduduk asli. ° Dalam
mengumpulkan data, peneliti menggunakan pendekatan fungsional struktural
yang menekankan pada pengamatan menunjukkan fungsi dalam sistem yang
lebih luas.1% Peneliti menggunakan beberapa teknik untuk mendapatkan sumber
data penelitian: Pertama, kajian kepustakaan yang digunakan untuk
mengumpulkan berbagai teori yang akan digunakan sebagai landasan dalam
kajian inti dan mengumpulkan informasi yang relevan dengan fokus kajian
fenomena budaya masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, mulai dari buku, artikel,
majalah, dan lain sebagainya. Kedua, peneliti juga melakukan observasi langsung
yang digunakan untuk melihat fenomena sosial yang terjadi pada kehidupan
sehari-hari dari masyarakat adat Kasepuhan Ciherang. Ketiga, wawancara, teknik
ini dilakukan untuk mendapatkan informasi yang dibutuhkan dalam melengkapi
hasil pengamatan.

3. Hasil dan Pembahasan
a. Asal-usul Kasepuhan Ciherang

Jika ditanyakan, sejak kapan kesatuan adat Kasepuhan Ciherang itu
tumbuh dan kemudian berkembang hingga seperti sekarang? sampai saat ini
belum ada satu catatan sejarah yang pasti. Menurut Abah Udun Suyatna (42
tahun), salah satu Olot Kasepuhan Ciherang, terdapat lima Kasepuhan Adat
(Kaolotan) di Banten Kidul yang berdirinya kurang lebih bersamaan dengan
Kasepuhan Ciherang. Lima Kasepuhan diantaranya berada Kabupaten Lebak,
yaitu Kasepuhan Karang, Kasepuhan Cicarucub, Kasepuhan Citorek, Kasepuhan
Cisungsang, Kasepuhan Bayah.!! Sedangkan satu Kasepuhan lain berada di
wilayah Kecamatan Cisolok, Kabupaten Sukabumi, Provinsi Jawa Barat, yaitu
Kasepuhan Ciptagelar. Moh. Ali Fadilah berpendapat bahwa Kasepuhan
Ciherang termasuk incu putu atau anak dari Kasepuhan Bayah yang kemudian

9 Hengki, Analisis Data Kualitatif Model Spadley (Etnografi), Sekolah Tinggi Theologia Jaffray
Repository. TT.

10 Tjhat : https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi _kebijakan-
dengan- masyarakat/. diakses pada 02 April 2024 pukul 15.20 WIB.

11 Wawancara dengan Olot Upen (42 tahun) gerumulan, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 08.50
WIB.

63


https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi%20kebijakan-dengan-%20masyarakat/
https://fisipol.ugm.ac.id/etnografi-alat-evaluasi-hubungan-implikasi%20kebijakan-dengan-%20masyarakat/

Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

melepaskan diri dari Kasepuhan Bayah. 12 Beberapa Kasepuhan ini kemudian
membentuk satuan adat untuk mempermudah komunikasi dan saling membantu
prihal adat dan budaya.

Awal mula adanya Kasepuhan Ciherang ini karena wangsit atau petunjuk
yang diberikan oleh leluhur pada zaman dahulu. Seperti Kasepuhan-Kasepuhan
lain di Banten Kidul, jika dilihat dari segi tradisi, budaya, bahasa tidak ada
perbedaan. Situs Lebak Parigi adalah sebuah peninggalan yang dipercayai oleh
masyarakat setempat yang menjadi awal mulanya Kasepuhan Ciherang. 13
Adapun cerita yang memaknai terbentuknya Kasepuhan Ciherang yaitu
sebelumnya bernama Lebak Suci, yang mempunyai arti tempat suci. Karena
wilayah sini (Ciherang) berada dengan Sungai Ciherang (air bersih). Berdasarkan
memori kolektif masyarakat Ciherang, dikatakan bahwa dahulu para sesepuh-
sesepuh membuat riungan (diskusi) ingin mengganti nama Lebak Suci tersebut
dan akhirnya menjadi pikiraneun (kepikiran), kemudian munculah kata Ciherang
yang bermakna pikirannya herang (jernih), punya akhlaknya baik, sehingga
penggantian kata Lebak Suci ke kata Ciherang terjadi.'*

Dalam catatan Kasepuhan atau Naskah Akademik Pemerintahan Desa
Adat Di Provinsi Banten.!® Disebutkan bahwa pada sistem pemerintahannya,
Kasepuhan Ciherang dipimpin oleh seorang sesepuh yang disebut Olot
kependekan dari kokolot yang bermakna tetua. Jaro Pamarentah, Gerumulan, Juru
Basa, Pangrajen, Amil, Paraji, Bengkong. Berikut penjelasannya :

1. Olot/Oyot adalah ketua adat Kasepuhan yang jabatannya berada diposisi
tertinggi dalam struktur pemerintahan adat Kasepuhan Ciherag. Saat ini yang
menjabat sebagai Olot adalah Olot Acang

2. Jaro Pamarentah yaitu jabatan yang posisinya satu tingkat yang sama dengan
Olot, namun Jaro Pamarentah atau bisa disebut dengan Kepala Desa dipilih oleh
masyarakat berdasarkan Pemilihan Kepala Desa.

3. Pangrajen adalah penasehat Kasepuhan yang diwariskan secara turun-temurun.
4. Gerumulan, yaitu 9 orang pegawai Kasepuhan Ciherang yang diberikan batas-
batas wilayah di kampung Ciherang, dikalangan masyarakat para Gerumulan
disebut sebagai Olot.

5. Selanjutnya adalah Juru Basa yang biasa disebut sebagai juru kunci bertugas
untuk memegaang aturan adat Kasepuhann Ciherang. Gerumulan tersebut

12 Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata
Provinsi Banten, 2015), hal.30.

13 Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 WIB.

14 Wawancara dengan Olot Adul (48 tahun), petani di rumahnya, 23 Agustus 2024.

15 Tim Peneliti, Naskah Akademik Pemerintahan Desa Adat di Provinsi Banten (Serang : Pemerintah
Provinsi Banten, 2017), hal.93.



diantaranya adalah Olot Wahyu, Olot Karia, Olot Dudun, Olot Abi, Olot Upen, Olot
Udin, Olot Udis.

6. Amil, yaitu seseorang yang bertugas sebagai pemuka agama, di Kasepuhan
Ciherang terdapat dua Amil yaitu Amil sebagai Naqib pernikahan dan Amil
sebagai guru pengajian.

7. Paraji yaitu seorang ibu yang bertugas membantu proses kelahiran, karena di
Kasepuhan Ciherang ada tradisi sunat untuk anak perempuan, maka Paraji inilah
yang juga bertugas untuk mengkhitan anak perempuan. Pargji di Kasepuhan
Ciherang terdapat dua yaitu Ibu Ida dan terakhir adalah,

8. Bengkong adalah istilah untuk seseorang yang bertugas mengkhitan anak laki-
laki di Kasepuhan Ciherang, namun seiring perkembangan zaman Bengkong
hanya menjadi pendamping dalam khitanan saja sedangkan yang melakukan
khitan adalah seorang Mantri.

b. Sistem Kepercayaan dan Keagamaan Kasepuhan Ciherang

Sistem kepercayaan dan keagamaan menjadi bagian penting dalam sistem
kepercayaan manusia. Raudolf Otto salah seorang telogi Barat berpendapat
bahwa semua sistem religi, kepercayaan dan aga ma di dunia berpusat kepada
suatu konsep tentang hal yang gaib (mysterium) yang dianggap maha dahsyat
(tremendum) dan keramat (sacer) oleh manusia.'® Dalam konteks masyarakat adat
Kasepuhan Ciherang, agama dan kepercayaan disana bersifat spiritualitas dan
sangat terkait dengan alam, leluhur serta kekuatan supranatural. Kasepuhan
Ciherang memiliki kepercayaan lokal atau keyakinan adat yang biasanya berakar
pada penghormatan terhadap alam, leluhur dan kekuatan spiritual yang dianggap
mengatur kehidupan mereka. Berikut adalah beberapa ciri utama kepercayaan
masyarakat adat :
a)  Kepercayaan Animisme

Tidak bisa dipungkiri bahwa keterkaitan masyarakat adat dengan
kepercayaan animisme nyata adanya. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia
misalnya, memaknai animisme adalah kepercayaan kepada roh yang mendiami
semua benda; pohon, batu, sungai, gunung, dan sebagainya.’” Animisme juga
dapat diartikan mengenai kepercayaan bahwa semua benda, baik yang hidup
maupun tidak hidup, memiliki roh atau jiwa.® Masyarakat adat Kasepuhan
Ciherang dalam hal ini memandang alam, seperti gunung, sungai, pohon, dan

16 Dikutip dari Koentjaraningrat, Sejarah Teori Antropologi I (Jakarta: UI Press, 2010), hal.65.

17 John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia: An English-Indonesian Dictionary
(Jakarta: Gramedia), hal.202.

18 Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Kelima (Jakarta: Badan Pengembangan Dan Pembinaan
Bahasa Kementrian Pendidikan Dan Kebudayaan, 2018), hal.12.

65



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

hewan, sebagai entitas yang memiliki kekuatan spiritual. 1° Oleh karena itu,
hubungan dengan alam dianggap sakral dan harus dijaga dengan baik. Salah satu
tempat seperti Lebak Parigi yang ada di Kasepuhan Ciherang dipercaya terdapat
kekuatan alam dan roh leluhur dan mereka berkewajiban dalam menjaga wilayah
mereka agar tetap suci, terutama dengan membatasi interaksi dengan dunia luar
dan melestarikan hutan adat. Kepercayaan dan tradisi ini telah mendorong
lahirnya perkembangan perilaku animisme yang ada di Kasepuhan Ciherang.

b)  Kepercayaan Dinamisme

Istilah dinamisme berasal dari bahasa Yunani, yaitu dynamis (dunamos),
artinya kekuatan, kekuasaan dan kegunaan.?’ Dinamisme juga diartikan dengan
suatu paham adanya kekuatan yang tidak dimiliki manusia, hewan dan benda-
benda alam lainnya. John Echols dan Shadily dalam An English Indonesian
Dictionary menyebutkan dinamisme diartikan dynamism yang berarti tenaga yang
dinamis. ?! Sistem dinamisme juga dikaitkan dengan agama dan kepercayaan
sebagai praksis pemujaan terhadap nenek moyang yang telah meninggal diyakini
menghuni tempat-tempat tertentu, seperti pepohonan besar, benda-benda pusaka,
batu akik dan lain sebagainya. 2?2 Salah satu unsur dinamisme kepercayaan
masyarakat adat Kasepuhan Ciherang yang selalu menggunakan minyak
kemenyan dalam berbagai ritual adat-istiadat. Minyak kemenyan digunakan
sebagai salah satu syarat wajib dalam melakukan ritual dengan maksud untuk
memberikan kelancaran ritual.

c¢)  Penghormatan Kepada Leluhur

Penghormatan terhadap leluhur merupakan salah satu aspek penting
dalam kehidupan spiritual dan sosial masyarakat adat Kasepuhan Ciherang.
Hampir semua masyarakat di lingkungan Kasepuhan Ciherang memaknai
leluhur sebagai sosok yang telah memberikan kehidupan dan kebijaksanaan bagi
generasi selanjutnya. Oleh karena itu, menjaga hubungan baik dengan leluhur
melalui ritual, upacara, dan sikap hormat menjadi bagian yang tak terpisahkan
dari sistem kepercayaan dan budaya masyarakat adat. Roh-roh leluhur dianggap
menjaga keturunan mereka, kestabilan hidup, keharmonisan sosial, tidak terjadi
bencana dan banyak lainnya. Anggapan demikian, setidaknya telah membuat
masyarakat melakukan ritual upacara adat untuk menghormati dan memelihara

19 Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30 WIB.

20 Haris Sukenda, Album Tradisi Megalitik di Indonesia (Jakarta: Dirjen Kebudayaan Departemen
Pendidikan, 1990), hal.2.

2l John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia..., hal.203.

22 Ridwan Hasan, Kepercayaan Animisme dan Dinamisme dalam Masyarakat Islam Aceh, Jurnal
MIQAT, Vol. XXXVI, No. 02, Juli-Desember, 2013, hal.287.



hubungan dengan leluhur. Upacara ini bertujuan untuk membantu perjalanan roh
menuju alam leluhur atau dunia spiritual, serta menjaga hubungan yang baik
antara masyarakat adat yang hidup dengan roh leluhur Penghormatan ini dapat
berbentuk persembahan lewat makanan, ritual upacara atau penjagaan situs-situs
suci.?.

Penghormatan terhadap leluhur di masyarakat adat tidak hanya sebagai
warisan budaya, tetapi juga berfungsi untuk menjaga keseimbangan spiritual dan
sosial. 2 Dengan menghormati leluhur, masyarakat adat berupaya menjaga
kesinambungan tradisi, memelihara hubungan harmonis dengan dunia roh, dan
mendapatkan perlindungan serta berkah dari leluhur yang diyakini masih
berperan aktif dalam kehidupan komunitas mereka.?> Tradisi ini mencerminkan
nilai-nilai kolektivitas, keterikatan spiritual, dan penghormatan mendalam
terhadap asal-usul dan sejarah komunitas. Di Kasepuhan Ciherang terdapat
beberapa tempat yang disucikan dan tempat ini sering kali menjadi pusat
kehidupan spiritual masyarakat. Tempat-tempat ini seperti di Lebak Parigi, Kali
Ciherang, Leui Sunat, Hutan Larangan yang letaknya berada di sebelah Timur
Desa Ciherang, kemudian di terdapat juga sungai yang diyakini sebagai tempat
bersemayamnya roh-roh leluhur atau dewa-dewa.?¢ Di sekitar tempat-tempat ini,
terdapat aturan ketat yang harus dipatuhi, termasuk larangan untuk merusak
alam atau berperilaku tidak hormat, selain itu ketika melakukan kunjungan ke
tempat wajib hukumnya melepaskan alas kaki.

C. Upacara Adat Masyarakat Kasepuhan Ciherang
a) Ritual Nadar

Upacara Nadar merupakan satu dari banyaknya kegiatan atau kebiasaan
masyarakat Ciherang yang pelaksanaannya dilakukan sebelum melaksanakan
Seren Taun. Tradisi Nadar dalam ritualnya tidak jauh seperti halnya tradisi Sedekah
Bumi yang ada di Kasepuhan Ciherang, yang membedakan adalah tempat
pelaksanaannya, ritual Nadar dilakukan di Situ Lebak Parigi.?” Tujuan diadakan
ritual Nadar antara lain yaitu untuk mengungkapkan rasa syukur kepada Gusti
Allah SWT atas nikmat yang diberikan kepada masyarakat dengan adanya hasil

2 Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30
WIB.

2 Ayatullah Humaeni et al., Budaya Masyarakat Kasepuhan Ciptagelar Sukabumi Jawa Barat (Serang:
LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten, 2017), hal. 148.

%5 Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata
Provinsi Banten, 2015), hal.14.

2% Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30
WIB.

27 Wawancara dengan Olot Wahyu berusia 43 tahun (Anak Abah Gede) di Imah Gede pada 23
Agustus 2024, pukul 15.30 WIB.

67



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

atau capaian yang telah dilalui oleh salah seorang dari Kasepuhan Ciherang.
Tujuan lainnya adalah untuk menghormati para leluhur yang telah membantu
dalam membuka jalan sebagai wasilah bagi masyarakat dalam menggapai cita-
cita kehidupan yang diinginkan. Kemudian secara tidak langsung, adanya
pelaksanaan Nadar dapat memperkuat solidaritas antar masyarakat satu dengan
yang lainnya.

Olot Karya, salah seorang juru kunci menyebut bahwa ritual Nadar
dilakukan perorangan yang dibantu oleh masyarakat Kasepuhan Ciherang. Jika
ada warga Kasepuhan Ciherang yang mempunyai cita-cita tinggi, seperti jadi
Lurah, Camat, Carik, Dewan, Pengusaha dan seterusnya, mula-mula melakukan
ziarah terlebih dahulu di Lebak Parigi, kemudian menyebutkan hajatnya. Dan jika
suatu saat hajatnya terkabul, maka diwajibkan hukumnya menyembelih kerbau
satu ekor di tempat tersebut. Tahun 2024 ini, ada masyarakat yang melakukan
ritual Nadar, karena berhasil menjadi Carik di Desa Ciherang. Dengan demikian,
masyarakat di sini jika mempunyai keinginan dan ingin berdoa di Lebak Parigi,
maka keinginan tersebut harus besar, karena ritual yang harus dilakukannya
adalah dengan menyembelih kerbau satu ekor.?8

Selain menyembelih kerbau, terdapat makanan pelengkap yang
diharuskan dibawa ke Lebak Parigi dan selalu mengiring setiap ritual yakni:
Dodol, salah satu makanan yang terkenal di kota Jawa Barat, namun di desa
Ciherang dodol menjadi makanan wajib ketika ada acara-acara adat, khususnya
adalah tradisi Nadar. Kemudian Ketan Uli, makanan khas Kasepuhan Cisungsang,
makanan ini biasanya dibuat untuk acara sakral seperti ritual dan acara-acara
religi. Makanan ketan uli memiliki makna kekeluargaan atau silaturahim yang
terjalin antar keluarga. Sehingga makanan ini ada dalam setiap acara ritual karena
dianggap memiliki nilai kesakralan. Dan yang terakhir adalah Opak Ketan atau
Dangder, makanan tradisional Opak ini sangat digemari hampir semua masyarakat
Kasepuhan Ciherang terlebih makannya dengan segelas kopi panas.?® Biasanya
makanan ini dijadikan cemilan atau makanan ketika musim paceklik datang.
Biasanya makanan ini ada ketika acara adat serentahun yang biasanya
dilaksanakan dirumah adat.

b) Ritual Seren Taun

Seren Taun merupkan sebuah kegiatan sekaligus ritual amat penting dalam
tradisi masyarakat Kasepuhan Banten Kidul, terlebih adalah Kasepuhan Ciherang
sebagai bentuk rasa syukur atas hasil panen yang didapatkan.3? Tradisi Seren Taun

28 Wawacara dengan Olot Karya (39 tahun) Juru Kunci di Imah Gede, 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB.

2 Wawancara dengan Ema Eneng, 58 tahun (Paraji Lor) dirumahnya 22 Juni 2024, pukul 10.19 WIB.

30 Wawancara dengan Olot Adul berusia 48 tahun (Petani) di rumahnya, 24 Juni 2024, pukul 08.50
WIB.



mencerminkan hubungan erat antara masyarakat dengan alam dan hasil bumi
yang diperoleh masyarakat Kasepuhan Ciherang.3! Pada masa lalu, masyarakat
Kasepuhan Ciherang memanen padi sekali dalam setahun, karena pada saat itu
jumlah penduduk masih sedikit dan kebutuhan pangan yang tidak terlalu besar
memungkinkan untuk bertahan dengan satu kali panen.3? Seiring berjalannya
waktu, jumlah penduduk di Kasepuhan Ciherang semakin bertambah.
Pertambahan penduduk ini membawa perubahan besar dalam cara mereka
mengelola pertanian. Untuk memenuhi kebutuhan pangan yang meningkat,
masyarakat Kasepuhan Ciherang akhirnya mulai melakukan penanaman dan
panen padi dua kali dalam setahun. Perubahan ini sebagai bentuk ikhtiar untuk
memastikan bahwa setiap keluarga memiliki cukup beras untuk kebutuhan
sehari-hari. Menariknya, dengan peningkatan frekuensi panen, sering kali
terdapat kelebihan hasil panen. Kelebihan panen seharusnya bisa dijual untuk
mendapatkan keuntungan tambahan. Namun, dalam tatanan adat kepercayaan
Kasepuhan Ciherang, menjual kelebihan hasil panen adalah sebuah pantangan.3?

Masyarakat percaya bahwa padi memiliki nilai sangat berharga dan tidak
boleh diperlakukan sebagai komoditas komersial semata. Pantangan menjual
kelebihan panen ini bertujuan untuk menjaga kesucian dan nilai spiritual padi.
Dalam pandangan masyarakat Kasepuhan Ciherang, padi adalah simbol
kehidupan dan keberkahan yang harus dihormati. Dengan tidak menjual
kelebihan hasil panen, mereka menunjukkan rasa hormat dan penghargaan yang
mendalam terhadap padi.

Walaupun masyarakat Ciherang menanam padi dua kali dan memanennya
juga dua kali, akan tetapi upacara sakral ritual Seren Taun tetap dilakukan sekali
dalam setahun. Masyarakat Kasepuhan Ciherang melakukan Seren Taun sebagai
bentuk untuk menjaga tradisi dan adat-istiadat yang telah ditinggalkan oleh para
leluhur, kemudian menjaga kelangsungan hidup masyarakat secara fisik tetapi
juga memperkuat ikatan sosial dan spiritual mereka. Tradisi Seren Taun menjadi
fondasi yang kokoh bagi keberlangsungan adat dan budaya Kasepuhan Ciherang
dan sebagai usaha bahwa setiap langkah mereka selalu dilandasi oleh rasa syukur
dan penghormatan terhadap alam dan sesama.34

81 Moh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang..., hal.29.

82 Wawancara dengan Olof Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 01.30
WIB.

3 Wawancara dengan Olot Udis (47 tahun) Rendangan, di Imah Gede, 23 Juni 2024, pukul 08.50
WIB.

3  Wawancara dengan Olot Wahyu berusia 43 tahun (Anak Abah Gede) 23 Agustus 2024, pukul
15.30 WIB.

69



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

d.  Tradisi Sunat Massal dan Sadat Shalawat Kasepuhan Ciherang

Sunat massal adalah kegiatan menyunat anak laki-laki secara kolektif, yang
biasanya diselenggarakan oleh lembaga sosial, keagamaan, atau pemerintah
sebagai bagian dari acara sosial dan keagamaan. Sunat atau khitan adalah praktik
yang dianjurkan dalam agama Islam.3> Tradisi Khitan dalam ajaran masyarakat
Islam merupakan salah satu bentuk ibadah yang bersifat sunnah muakkadah
(sunnah yang dianjurkan), yang biasanya dilakukan pada anak laki-laki sebelum
mereka mencapai masa pubertas.3¢ Di Indonesia, sunat sudah menjadi bagian dari
tradisi yang wajib dilaksanakan masyarakat, terutama setelah penyebaran Islam
pada abad ke-13. Sunat massal sebagai sebuah gagasan acara ritual sosial besar
dan mulai berkembang setelah pengaruh kolonialisme dan modernisasi. Saat itu,
pemerintah kolonial Belanda dan misionaris Kristen memperkenalkan layanan
medis massal, termasuk prosedur kesehatan yang dilakukan bersama-sama untuk
efisiensi dan kemudahan.?”

Dalam masyarakat adat Kasepuhan Ciherang, anak yang mau disunat
disebut dengan Budak Sunat.3® Tradisi sunat massal di Kasepuhan Ciherang sudah
berlangsung cukup lama dan merupakan sebuah tradisi ritual yang dijalankan
dengan tujuan untuk menjaga kebersihan tubuh dari kotoran dan najis seorang
anak. Tradisi ini telah menjadi warisan turun-temurun dari nenek moyang, dan
hingga saat ini mereka selaku generasi penerus mempunyai kewajiban untuk
melestarikan. Sunatan di masyarakat Kasepuhan Ciherang biasa dilakukan secara
bersama-sama dan melibatkan banyak anggota masyarakat, baik laki-laki maupun
perempuan. Dahulu, proses sunatan ini hanya dilakukan oleh seorang Paraji dan
Bengkong. Namun, seiring dengan perkembangan teknologi medis, peran tersebut
kini sebagian besar diambil alih oleh Mantri. Meskipun demikian, Paraji dan
Bengkong tetap hadir dalam rangkaian acara sunatan ini untuk memastikan tradisi
tersebut tetap terjaga dan dilestarikan oleh masyarakat Kasepuhan Ciherang.%

Terdapat banyak tahapan kegiatan yang dilalui oleh Budak Sunat sebelum
kepada tahap pelaksanaan sunat. Beberapa tahap ini dilakukan oleh masyarakat,
terutama orang tua yang mengikutsertakan anaknya pada kegiatan Sunat Massal.
Hampir semua masyarakat Kasepuhan Ciherang merayakan kegiatan ini, sebagai

% Siti Fauziyah, Tradisi Sunat Di Banten (Serang; LP2M IAIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten,
2016), hal.34.

% M. Budi Sunarso, Khitan Menurut Pandangan Kristiani dan Muslim (Magelang: Penerbit Elaku,
2020), hal.19.

87 Zaelani, Hukum Islam Pasa Masa Penjajahan Belanda: Kebijakan Pemerintah Kolonial, Teori
Receptie In Comlexu, Teori Receptie dan Teori Teceptio A Cotrario Atau Teori Receptio Exit, Jurnal
Komunike, Vol. XI, No. 01 (Juni, 2019), hal.145.

3 Wawancara dengan RK ling (49 tahun) ketua RT, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 10.50 WIB.

% Wawancara dengan RK ling (49 tahun) ketua RT, dirumahnya 24 Juni 2024, pukul 10.50 WIB.



ekspresi kebahagaiaan. Berikut ini beberapa tahapan ritual yang dilakukan oleh
budak sunat.

Pertama adalah Ngembangkeun Budak Sunat, kegiatan Ngembangkeun Budak
Sunat merupakan sebuah tradisi rutin yang setiap tahun dilakukan secara teratur
di Kasepuhan Ciherang. Tradisi ini memiliki makna tersendiri karena anak-anak
yang akan disunat (Budak Sunat) melakukan ziarah sebelum dan sesudah
menjalani sunat ke makam Gede atau Astana. Aktivitas dimaksudkan tidak hanya
sebagai bentuk penghormatan terhadap leluhur atau yang telah meninggal, tetapi
juga sebagai bagian dari upaya untuk memberikan perlindungan spiritual dan
keberkahan bagi anak-anak yang menjalani proses sunat.40

Kedua, Kumpul Kueh Angklung, istilah Kumpul Kue Angklung dalam tradisi
masyarakat Kasepuhan Ciherang merujuk pada sebuah acara atau pertemuan
dimana orang-orang berkumpul untuk menikmati berbagai jenis kue sambil
mendengarkan atau memainkan angklung, alat musik tradisional Indonesia yang
terbuat dari bambu. Acara seperti ini bisa menjadi bagian dari kegiatan budaya
atau sosial yang bertujuan untuk melestarikan warisan budaya dan mempererat
hubungan sosial di komunitas.

Keempat adalah Geser Budak Geser adalah praktik membersihkan gigi
kepada Budak Sunat dengan menggunakan uang koin dan batu yang disimpan
dalam mangkok putih berisi air Ciherang. Sebelum proses pembersihan dilakukan
pada gigi Budak Sunat, dua kalimat syahadat dibacakan terlebih dahulu lalu
diikuti dengan doa atau mantra tertentu dengan menggunakan Bahasa Sunda dan
Jawa. Praktik geser ini dilaksanakan di rumah Bengkong dengan penuh kehati-
hatian dan dianggap sebagai ritual penting dalam kebudayaan lokal. Selama
Budak Sunat melakukan geser ke Bengkong, bertepatan dengan membukanya acara
tradisi sunat. Taweu perempuan Budak Sunat melakukan Nutu-nutu bersama
dengan Ema Gerumulan dari Kasepuhan Ciherang. Sebelum dilakukan kegiatan
Nutu-nutu, dimulai dengan membakar menyan beserta arangnya setelah itu
barulah dilakukan penyiraman air ke sekeliling ibu-ibu yang akan melaksanakan
Nutu-nutu sebanyak 3x diiringi dengan membaca doa. Setelah itu dibunyikan
suara Bedil sebagai bentuk pertanda bahwa acara tersebut dimulai.*! Kemudian
Nutu-nutu mulai dilakukan dengan diiringi musik Gamelan, Gendang dan
Angklung Buhun. Selama prosesi Nutu-nutu dilakukan salah satu panitia
memberikan padi yang telah diikat. Setelah Nutu-nutu selesai satu persatu Taweu

40 Wawancara dengan Olot Udin (37 tahun) Dukun, dirumahnya, 22 dan 24 Juni 2024, pukul 08.50
WIB.

41 Wawancara dengan Kang Ucok (35 tahun) Mantu Abah Gede, dirumahnya 23 Juni 2024, pukul
20.50 WIB.

71



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

sunat dipanggil untuk naik ke atas panggung. Diatas panggung mereka
melakukan saweran dengan diiringi lagu atau suara kidung.4?

Kelima adalah Helaran Ka Cai, yang dimkasud dengan Helaran ka Cai adalah
sebuah aktivitas dari prosesi adat Sunatan Massal, dimana Taweu perempuan dari
Budak Sunat mengangkat anaknya yang akan disunat ke atas pundak Taweu
tersebut menuju Leuwi Sunat yang mana tempatnya berada disebelah Barat
Kasepuhan Ciherang. Prosesi ini melibatkan serangkaian ritual tradisional yang
dilakukan oleh keluarga dan masyarakat sekitar dengan tujuan untuk memohon
berkah dan kelancaran dalam pelaksanaan sunat. Proses memandikan Budak Sunat,
dalam tradisi Kasepuhan Ciherang dikenal dengan sebutan “Abdas” termasuk
bagian penting dalam ritual tradisional. Selanjutnya, setelah Budak Sunat sampai
di Leuwi Sunat, mereka kemudian dimandikan dan dibersihkan alat kelaminnya,
serta membersihkan kotoran yang ada, karena dianggap najis dan harus
dibersihkan. Mandi ini dilaksanakan di kali Ciherang. Dalam ritual ini, Budak
Sunat laki-laki diurus oleh seorang “Bengkong” sementara Budak Sunat perempuan
ditangani oleh seorang “Paraji”. Prosedur ini dilakukan dengan penuh
pengawasan dan perhatian, menjadikannya sebagai bagian yang tidak
terpisahkan dari upacara Budak Sunat di Kasepuhan Ciherang.

Keenam adalah Maca Syadat Sholawat, menurut warga Kasepuhan Ciherang,
syahadat adalah suatu praktik yang mencakup tiga elemen utama yaitu Shalawat,
Iman, dan Suci. Tradisi ini dilakukan pada malam hari dengan memulai
pembacaan dua kalimat syahadat, yang dipandu oleh seorang Bengkong dan
diikuti oleh Budak Sunat. Pembacaan syahadat ini sudah menjadi kewajiban yang
harus dilaksanakan, sesuai dengan tradisi yang diwariskan dari nenek moyang
mereka. Selain syahadat, terdapat juga bacaan-bacaan lainnya yang menggunakan
bahasa Sunda. Bacaan yang dibaca pada kegiatan Maca Syadat Shalawat antara lain
adalah: Asyhadu Syahadat Jaman Allah Ngan Sorangan Kaduanana Gusti Rosul Ka Tilu
Nabi Muhammad Ka Opat Umat Nabi Muhammad nu cicing di bui angaricing nu calik
di alam keueng ngacacang di alam Mokaha. Asyhadu Alla Ilagha Illallah Wa Asyhadu
Anna Muhammad da Rasulullah Isun netepkeun ku ati yen taya deui Allah di dunya ieu
iwal ti Pangeran Gusti allah jeung taya deui iwal ti Nabi Muhammad utusan Gusti
Alloh.#3

Selanjutnya, pada pelaksanaan Sunat Massal di Kasepuhan Ciherang,
dalam dekade terakhir ini, pelaksanaan sunat sudah tidak dilakukan oleh
Bengkong melainkan dilakukan oleh Mantri. Pelaksanaan sunat bagi masyarakat
tidak sekadar prosedur medis, melainkan juga merupakan momen penting dalam
perubahan masa peralihan kehidupan bagi anak-anak tersebut. 4 Dalam

42 Wawancara dengan Ogel berusia 36 tahun (Rendangan) 23 Juni 2024, pukul 20.50 WIB.
4 Wawancara dengan Olot Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB.
4 Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB.



wawancara penulis dengan Bengkong, dikatakan bahwa 10 tahun kebelakang
biasanya yang melakukan Sunat Massal di Kasepuhan Ciherang paling sedikit
sebanyak 40 orang atau bahkan lebih. Kemudian beberapa tahun ini kegiatan
kegiatan Sunat Massal paling banyak diikuti 30-an Budak Sunat. Pada pelaksanaan
sunat berlangsung sebagian Budak Sunat dibagi menjadi 2 kelompok, ada yang
dipegang oleh Bengkong sendiri dan sebgaian lagi di pegang oleh Mantri masing-
masing memegang 15 orang atau lebih. Bengkong melakukan sunat kepada 15
orang dengan waktu sekitar 1 jam, sedangkan Mantri melakukan sunat kepada
20-an orang dengan waktu selama hampir 9 jam. Lamanya waktu pelaksanaan
sunat yang dilakukan oleh Mantri, dikarenakan harus melakukan suntik baal atau
penyuntikan bius terlebih dahulu, sedangkan Bengkong hanya menggunakan
bacaan-bacaan tertentu tanpa menggunakan suntik.4> Sudah kebiasaan, Budak
Sunat yang pertama kali disunat yaitu Lancuran, Lancuran ini merupakan salah
satu keturunan atau yang dekat dengan silsilah dari Kasepuhan, selain lancuran
tidak boleh ada yang disunat terlebih dahulu. Khusus Lancuran, walaupun
dizaman sekarang sunat sudah dilakukan oleh Mantri tetapi khusus Lancuran
dipegang langsung oleh Bengkong. Lancuran juga diberi tanda tempat khusus
yang berbentuk celobong yang diwajibkan untuk memakainya.46

Ketujuh adalah Proses Penyembuhan Budak Sunat, ketika Budak Sunat yang
telah disunat baik oleh Mantri maupun, kemudian dikasih obat oleh Bengkong
yaitu dengan bekicot atau biasa disebut keong darat. Pengobatannya adalah
dengan menggunakan Air Liur dari bekicot itu sendiri diambil pelan-pelan dan
dengan membaca mantra tertentu, setelah itu lalu dioleskan ke bagian kemaluan
Budak Sunat yang lukanya masih basah, tujuannya agar cepet kering. Beberapa
kejadian yang sering terjadi pada Budak Sunat adalah ketika dipegang oleh
Bengkong masih ada saja yang bermasalah seperti lukanya belum kering, bengkok
ataupun masih mengeluarkan darah.

Menurut Bengkong, ada tanda-tanda atau ciri khusus yang sudah dijelaskan
oleh Karuhun yaitu ketika darah keluar dari atas kemaluan dari Budak Sunat
terdapat hubungan dengan kesalahan yang dilakukan oleh orang tuanya beberapa
hari sebelum sunat, entah dari perkataan maupun perbuatan. Ketika darah
tersebut keluar dari arah kiri maupun kanan ada kaitannya dengan ilmu hitam
atau dikenal sebagai guna-guna. Apabila darah keluar dari bawah itu adalah ulah
dari sodaranya saudaranya sendiri. Itu merupakan yang nasihat yang dikatakan
oleh nenek moyang dulu, bahwa yang demikian termasuk tanda-tanda
permasalahan yang terjadi ketika selesai di sunat. Untuk penyembuhannya
sendiri ketika 3 tanda itu terjadi, semua penyembuhan dari ketiganyapun

4% Wawancara dengan Olot Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB.
% Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB.

73



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

berbeda-beda tergantung dari permsalahan yang ada.#” Dalam hal ini, seorang
Bengkong tidak mau menyampaikan bagaimana cara penyembuhannya, karena itu
diangggap pantangan apabila disampaikan. Akan tetapi Bengkong memberikan
nasihat bahwa penyembuhan Budak Sunat sendiri paling cepat sembuh pada 1
sampai 2 hari dan paling lama hingga 3 hari, tergantung dari milik anaknya
sendiri.*8

e. Simbolisasi Makanan Tradisonal Kasepuhan Ciherang

Dalam setiap ritual atau upacara adat, makanan memiliki peran yang
sangat penting, baik sebagai simbol maupun sebagai elemen yang menguatkan
ikatan sosial antar anggota masyarakat dan keduanya saling mempunyai
keterkaitan.*® Makanan dalam ritual Kasepuhan Ciherang tidak sekadar berfungsi
sebagai konsumsi fisik, tetapi juga memiliki makna simbolis yang mendalam.
Hidangan-hidangan tradisional yang disajikan dalam wupacara adat
mencerminkan nilai-nilai budaya, spiritualitas dan filosofi hidup mayarakat adat.
Kasepuhan Ciherang memiliki ciri khas makanan tersendri yang selalu
disuguhkan pada kegiatan-kegiatan ritual adat, atau acara-acara besar lainnya.
Kebanyakan makanan khas Kasepuhan Ciherang terbuat dari beras ketan.5

Beberapa makanan tradisional masyarakat Kasepuhan Ciherang yang sarat
akan makna dan budaya diantaranya adalah sebagai berikut: Pertama adalah
Dodol, makanan Dodol merupakan sala satu makanan yang terkenal di Jawa Barat,
namun di desa Ciherang Dodol menjadi salah satu makanan wajib yang harus ada
ketika ada acara-acara besar. Karna wajib, mayoritas masyarakat Ciherang bisa
membuat Dodol sendiri. Pengadukan Dodol di desa Ciherang dikerjakan oleh laki-
laki dan bahannya disiapkan oleh perempuan.5! Bahan dasar yang diperlukan
berasal dari beras ketan yaitu tepung ketan, Kelapa tua (santan), Gula aren, Gula
putih (opsional), Garam, Daun pandan.

Kedua adalah Wajik, dalam penelusuran penulis disebutkan bahawa wajik
tidak hanya termasuk makanan tradisional khas masyarakat Sunda, namun juga
termasuk makanan khas pernikahan adat Jawa’? yang sama-sama terbuat dari
bahan dasar beras ketan. Adapun bahan baku pembuatan dalam makanan
tradisional wajik adalah sebagai berikut, Beras ketan, Kelapa (santan), Daun
pandan, Gula merah atau gula putih, Garam. Ketiga adalah Uli, juga termasuk

47 Wawancara dengan Olo# Abi (67 tahun), bengkong dirumahnya 23 Juni 2024, pukul 08.50 WIB.

4 Wawancara dengan Olot Apin (60 tahun) Bengkong, 23 Juni 2024, pukul 11.20 WIB.

4 M.A Tihami, Ritual dan Simbolisasi Agama dalam Budaya Kuliner..., hal.120.

50 Wawancara dengan Ema Enjun berusia 56 tahun (Paraji Kulon) di rumahnya, 22 Juni 2024, pukul
08.50 WIB.

51 Wawancara dengan Ma Bengkong berusia 54 tahun (Paraji), pada 23 Juni 2024, pukul 10.49 WIB.

52 Alfio Dea Ananda Tirayoh, Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi Pernikahan Kecamatan Lais
Kabupaten Banyuasin (Tesis: FISIP UIN Raden Fatah Palembang, 2020), hal.55.



makanan yang terbuat dengan bahan berasal dari beras ketan yang dikukus oleh
perempuan lalu ditumbuk sampai halus. Untuk penumbukan kadangkala
dilakukan oleh laki-laki tapi kadang juga dilakukan oleh perempuan. Beberapa
bahan baku yang wajib pada pembuatan Uli ketan adalah sebagai berikut: Beras
ketan, Kelapa (santan), Garam. Keempat adalah Opak, dalam beberapa Ema Eneng
mengatakan bahwa makanan Opak berasal dari daerah Priangan yang kemudian
menyebar hingga ke masyarakat adat Banten Kidul. Bahan baku atau bahan dasar
pembuatan Opak adalah Beras ketan, Kelapa parut, Garam dan Gula merah.

Simbolisasi makanan tidak hanya terjadi pada makanan yang telah
disebutkan diatas, pada makanan lainnya juga Sebagai salah satu contohnya,
yakni pada pelaksanaan ritual Nadar, masyarakat Ciherang menyiapkan satu ekor
Kerbau untuk disembelih, tidak hanya itu makanan tertentu juga tak luput untuk
dibawa di Lebak Parigi. Tidak hanya pada ritual Nadar, pada tradisi ritual Seren
Taun dan Sedekah Bumi semuanya terdapat makanan sebagai media persembahan
dan tidak makanan tanpa persembahan. Sehingga terdapat hubungan yang erat
antara makanan tradisional dan ritual di Kasepuhan Ciherang.

Secara umum, simbolisasi makanan dapat digambarkan lewat asal-usul
atau bahan dasar makanan itu sendiri yakni padi. % Komoditas padi yang
menghasilkan beras merupakan salah satu sumber makanan pokok masyarakat
Kasepuhan Ciherang. Makanan tradisional yang terbuat dari beras tidak hanya
menunjukan dalam konteks ekonomi, melainkan pada segi tradisi sosial budaya
dan bentuk ketahanan pangan bagi masyarakat, singkatnya adalah komoditas
beras telah menjadi sumber kehidupan dan pendapatan bagi masyarakat
Kasepuhan Ciherang hingga saat ini (2024). Penggunaan beras sebagai bahan
utama dalam membuat makanan tradisional mempunyai maksud dan makna
tersendiri. Salah satu simbol yang paling erat hubungannya dengan beras adalah
sebagai bentuk penghormatan atas Nyai Sri Pohaci atau Dewi Sri.>*

Memori kolektif masyarakat Ciherang mengenalnya dengan Dewi Sri atau
Nyi Sri Pohaci Sanghyang Asri, penuturan Olot Ogel, bahwa beliau (Dewi Sri Pohact)
adalah dewi padi dan simbol dari kesuburan tanah dan tumbuhan terlebih adalah
tumbuhan padi sebagai tanaman penghasil beras.5> Penghormatan kepada Dewi
Sri, sebenarnya tidak hanya terjadi di Kasepuhan Ciherang, semua masyarakat
Kasepuhan di Banten Kidul sangat menghormati Dewi Sri sebagai simbol
kesuburan, kehidupan dan kelimpahan pangan, khususnya padi yang menjadi

53 Arsiniati Moeriabrata Arbai, Makanan Tradisional Makna Sosial Budaya Dan Manfaatnya Sebagai
Makanan Sehat (Functional Food) Serta Upaya Pelestariannya (Surabaya: Fakultas Kedokteran
Universitas Airlangga, 1997), hal.5.

54 Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia: Goddess Sri in Indonesian
Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01 (Juni 2020), hal.8.

5% Wawancara dengan Ogel berusia 36 tahun (Rendangan) 23 Juni 2024, pukul 20.50 WIB.

75



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

sumber makanan pokok bagi masyarakat Kasepuhan.5¢ Keberadaan Dewi Sri
sangat erat kaitannya dengan sistem kepercayaan tradisional yang menghormati
alam, terutama yang terkait dengan pertanian dan kesejahteraan masyarakat.

Kehadiran Dewi Sri dalam tradisi masyarakat Kasepuhan setidaknya
mengingatkan masyarakat akan pentingnya menghargai alam dan
memperlakukan tanah dengan bijak. Dalam era modern, konsep keberlanjutan
dan kelestarian alam yang diwakili oleh Dewi Sri menjadi relevan dengan upaya-
upaya pelestarian lingkungan, terutama dalam menghadapi tantangan perubahan
iklim dan degradasi tanah. Secara keseluruhan, Dewi Sri atau Pohaci Sanghyang
Asri bagi masyarakat Kasepuhan adalah simbol penting dari kesuburan,
kelimpahan juga keharmonisan alam yang wajib untuk dihormati. Titi Surti
Nastiti menyebut, meskipun peran Dewi Sri lebih bersifat spiritual dan simbolis,
ia tetap memiliki tempat dalam kehidupan budaya masyarakat yang terus
menghormati dan menjaga hubungan mereka dengan alam.>”

Makanan dalam ritual masyarakat adat Kasepuhan Ciherang dapat
dikatakan memiliki makna yang jauh melampaui fungsinya sebagai kebutuhan
fisik. Makanan-makanan tertentu menjadi simbol penghormatan, kesuburan,
pembersihan dan media komunikasi spiritual yang menghubungkan manusia
dengan alam, leluhur dan kekuatan gaib.?® Melalui makanan tersebut, masyarakat
adat Kasepuhan Ciherang menjadikannya sebagai sarana untuk
mengekspresikan rasa syukur, harapan dan solidaritas serta menjaga hubungan
yang harmonis dengan dunia spiritual dan sosial mereka. >

4. Kesimpulan

Masyarakat adat kasepuhan Ciherang secara geogrfis memiliki kondisi fisis
dengan topografi dataran tinggi dan perbukitan landai dengan kondisi alam
lingkungan yang dimanfaatkan melalui interaksi, interelasi manusia terhadap
alam lingkungan melalui aktivitas pertanian. Memberikan makna nilai tersendiri
dalam melakukan pelestarian sumber daya alam sesuai dengan kaidah pelestarian
lingkungan sebagai kearifan lokal mereka. Filosofi hidup yang telah terdoktrin
pada masyarakat Ciherang seperti “Pancer pangawinan” mempunyai arti
mempersatukan manusia dan kemanusiaannya, mendorong pengawinan unsur
agama dan tradisi memunculkan makna cukup dalam yang dikenal dengan istilah
“Nguaji diri” yang berarti “mawas diri” yaitu “ Tilu sapamulu, dua sakarupa, nu hiji eta
keneh”. Maksudnya adalah “tiga berbarengan, dua serupa yang satu itu juga. Tilu

5% Mboh. Ali Fadillah et al., Mokaha Urang Ciherang (Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata
Provinsi Banten, 2015), hal.30.

57 Titi Surti Nastiti, Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia..., hal.12.

58 Alfio Dea Ananda Tirayoh, Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi..., hal.57.

% Wawancara dengan Olot Udun, berusia 39 tahun (Juru Kunci) 23 Agustus 2024, pukul 13.30 WIB.



sapamulu, tiga berbarengan berarti agama, tradisi dan pemerintahan harus berjalan
beriringan, Dua sakarupa, dua serupa berarti tradisi dan agama harus berjalan
sejajar sedangkan Nu hiji eta keneh, yang satu itu juga berarti semua harus mengacu
kepada ketakwaan kepada Allah SWT, kesetiaan kepada Negara Kesatuan
Republik Indonesia dan Bhineka Tungal Ika. Mayarakat Kesepuhan Ciherang
menjadi bagian dari banyaknya kelompok masyarakat adat yang memegang
teguh peraturan, tradisi para leluhur dengan pengawasan Abah Gede sebagai
Tutunggul Kasepuhan. Kehidupan sehari-hari diwarnai dengan upacara-upacara
adat, memasang tolak bala di pintu, dan kepercayaan leluhur lainya (Tatali Paranti
Karuhun).

Daftar Pustaka

Ananta Aris et al., (2015). Demography of Indonesia’s Ethnicity, Singapura: ISEAS
Publishing.

Arbai Arsiniati Moeriabrata (1997) Makanan Tradisional Makna Sosial Budaya Dan
Manfaatnya Sebagai Makanan Sehat (Functional Food) Serta Upaya
Pelestariannya, Surabaya: Fakultas Kedokteran Universitas Airlangga.

Bahrul Ulumi Helmy Faizi et al., (2017) Budaya Masyarakat Kasepuhan Cisungsang,
Serang: LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten.

Echols John M. & Shadily Hassan (2010) Kamus Inggris-Indonesia: An English-
Indonesian Dictionary, Jakarta: Gramedia.

Fadilah Ali Moh et al., (2015) Mokaha Urang Ciherang, Serang: Dinas Kebudayaan
dan Pariwisata Provinsi Banten.

Fadilah Ali Moh (2021) Dari Sunda Menuju Banten, Serang: Universitas Sultan
Ageng Tirtayasa Press.

Fauziyah Siti (2016) Tradisi Sunat Di Banten, Serang; LP2M IAIN Sultan Maulana
Hasanuddin Banten, 2016.

Hasan Ridwan (2013) Kepercayaan Animisme dan Dinamisme dalam Masyarakat
Islam Aceh, Jurnal MIQAT, Vol. XXXVI, No. 02, Juli-Desember.

Hatrawijaya Henriana (2013). Tatali Paranti Aturan Lokal Masyarakat Adat
Kasepuhan, KALATIRTA, Vol. 09, No. 03, Juni.

Hengki, Analisis Data Kualitatif Model Spadley (Etnografi), Sekolah Tinggi Theologia
Jaffray Repository. TT.

Heryatun Yayu et al.,, (2018) Budaya Masyarakat Kasepuhan Cisungsang, Serang;:
LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten.

Humaeni Ayatullah et al., (2017) Budaya Masyarakat Kasepuhan Ciptagelar Sukabumi
Jawa Barat Serang: LP2M UIN Sultan Maulana Hasanuddin Banten.

Jamaludin (2012) Makna Simbolik Huma (Ladang) di Masyarakat Baduy,
MOZAIK: Journal of Humanism, Vol. 11, No. 01, Januari.

77



Yayu Heryatun, Rosadi, Mildanati, Chelsea Rafidah Majid, Seety Delvianti

Juliadi Et al., (2014) Toponimi /Sejarah Nama-Nama Tempat Berdasarkan Cerita Rakyat
(Serang: Dinas Kebudayaan dan Pariwisata.

Kamus Besar Bahasa Indonesia Edisi Kelima (2018). Jakarta: Badan
Pengembangan Dan Pembinaan Bahasa Kementrian Pendidikan Dan
Kebudayaan.

Koentjaraningrat (1996). Kebudayaan Mentalitas dan Pembangunan, Jakarta:
Gramedia Pustaka Utama.

Lubis Herlina Nina (2011). Sejarah Perkembangan Islam di Jawa Barat Bandung;:

Nastiti Titi Surti (2020) Dewi Sri Dalam Kepercayaan Masyarakat Indonesia:
Goddess Sri in Indonesian Society Beief, Jurnal Tumotowa, Vol. 03, No. 01,
Juni.

Piyoto Agus Joko et al., (2017). Dinamika Perkembangan Etnis di Indonesia dalam
Konteks Persatuan Negara, POPULASI: Jurnal Kependudukan dan Kebijakan,
Vol. 25, No. 01, Januari.

Sujati Budi (2019). Tradisi Budaya Masyarakat Islam Di Tatar Sunda (Jawa Barat),
Ishlah: Journal of Ushuluddin Adab and Dakwah Studies, Vol. 01, No. 01,
Januari.

Sukenda Haris (2008) Album Tradisi Megalitik di Indonesia, Jakarta: Dirjen
Kebudayaan Departemen Pendidikan.

Sunarso Budi M., (2020) Khitan Menurut Pandangan Kristiani dan Muslim,
Magelang: Penerbit Elaku.

Tirayoh Dea Alfio Ananda, (2020) Makna Simbol Wajik Dalam Tradisi Pernikahan
Kecamatan Lais Kabupaten Banyuasin, Tesis: FISIP UIN Raden Fatah
Palembang.

Zaelani (2019), Hukum Islam Pasa Masa Penjajahan Belanda: Kebijakan
Pemerintah Kolonial, Teori Receptie In Comlexu, Teori Receptie dan Teori
Teceptio A Cotrario Atau Teori Receptio Exit, Jurnal Komunike, Vol. XI, No.
01, Juni.



