
Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 119

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

Abstract
The participation of women in funeral rites has long been a subject of juridical debate in Islamic 
scholarship, particularly in relation to the hadith narrated by Ummu ‘Aṭiyyah which mentions 
a prohibition on women following funeral processions. This study investigates the normative 
meaning and legal intent of the hadith by integrating hadith criticism with a maqāṣid al-sharī‘ah 
approach, as conceptualized by Imam al-Shāṭibī. Using qualitative library research, this article 
examines the transmission routes of the hadith, its linguistic formulation, and the interpretations 
offered by classical commentators and contemporary jurists. The study finds that the hadith is 
transmitted through authentic and continuous chains and is categorized as ḥadīth āḥād. Although 
its wording appears non-explicit in attributing the prohibition directly to the Prophet, the dominant 
scholarly position considers it marfū‘ due to established principles in hadith methodology. From 
a maqāṣid-oriented perspective, the prohibition is not intended as a permanent legal restriction 
but as a contextual measure aimed at preventing potential harm, particularly in safeguarding 
emotional stability and rational judgment during funeral rituals. These objectives correspond to 
the preservation of essential human interests, especially the protection of life (ḥifẓ al-nafs) and 
intellect (ḥifẓ al-‘aql). Accordingly, the study concludes that the legal ruling concerning women 
attending funerals is best understood as advisory rather than absolute, falling within the category 
of discouragement rather than prohibition. In contemporary settings where social norms and 

REVISITING THE HADITH ON WOMEN ATTENDING FUNERALS: 
MAQĀṢID AL-SHARĪʿAH, CONTEXTUAL INTERPRETATION, AND 

THE EVOLUTION OF JURISTIC IJTIHĀD

HADIS LARANGAN PEREMPUAN MENGIKUTI JENAZAH: 
ANALISIS MAQĀṢID AL-SYARĪ‘AH DAN DINAMIKA IJTIHAD 

ULAMA

Ulya Fauziah*
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

ulyafzh93@gmail.com

Ahmad Faqih Hasyim
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

kangpaih@uinssc.ac.id

Umayah
UIN Siber Syekh Nurjati Cirebon

umayah@uinssc.ac.id

Received: 01-12-2025; Accepted: 29-12-2025; Published: 31-12-2025
DOI: https://doi.org/10.24235/jshn.v7i2.23818

Copyright © 2025 The Author(s). Publishing Services by Jurnal Studi Hadis Nusantara.     
This open-access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC-BY) 4.0 internasional license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

*Correspondence



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025120

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

PENDAHULUAN
Dalam sistem hukum Islam, penghormatan terhadap jenazah menempati posisi penting 

sebagai bagian dari kewajiban kolektif (farḍu kifāyah). Farḍu kifāyah merupakan kewajiban 
yang ditujukan kepada komunitas Muslim secara kolektif, di mana pelaksanaannya dianggap 
telah mencukupi apabila sebagian anggota masyarakat menunaikannya, namun kelalaiannya 
akan menimbulkan tanggung jawab dosa bagi seluruh komunitas.1 Dalam konteks ini, Islam 
menetapkan empat kewajiban utama terhadap jenazah seorang Muslim, yaitu memandikan, 
mengafani, menshalatkan, dan menguburkan jenazah secara layak. Keempat kewajiban tersebut 

1 D K Al Ulfah and A Badar, ‘Sawer Dalam Prosesi Mengantar Jenazah Ke Makam Masyarakat Kelurahan Kedungkandang 
Kota Malang’, Jurnal Paradigma, 5.1 (2024), Hlm. 297.

emotional discipline differ significantly from earlier contexts, women’s participation in funeral 
rites may be permissible, provided that Islamic ethical guidelines are observed. This research 
demonstrates that a maqāṣid-based reading of hadith offers a balanced interpretative framework 
that preserves textual authority while ensuring legal relevance across changing social realities.

Keyword: Islamic Funeral Jurisprudence; Maqāṣid al-Sharī‘ah Analysis;  Women in 
Funeral Processions; Contextual Interpretation of Hadith.

Abstrak
Keikutsertaan perempuan dalam prosesi pengantaran jenazah merupakan salah satu isu 
fikih yang terus memunculkan perbedaan pendapat di kalangan ulama, khususnya terkait 
hadis Ummu ‘Aṭiyyah yang menyebutkan adanya larangan perempuan mengikuti jenazah 
hingga pemakaman. Artikel ini bertujuan untuk mengkaji makna normatif dan tujuan hukum 
hadis tersebut dengan memadukan analisis kritik hadis dan pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah 
sebagaimana dirumuskan oleh Imam al-Shāṭibī. Penelitian ini menggunakan metode kajian 
pustaka kualitatif dengan menelaah sumber-sumber hadis, syarah klasik, serta pandangan ulama 
kontemporer. Hasil kajian menunjukkan bahwa hadis larangan tersebut diriwayatkan melalui 
jalur sanad yang sahih dan bersambung serta tergolong hadis āḥād. Meskipun redaksi hadis 
tidak secara eksplisit menyebutkan sabda Nabi, mayoritas ulama hadis menilainya sebagai 
marfū‘ berdasarkan kaidah metodologis yang mapan. Analisis maqāṣidī memperlihatkan 
bahwa larangan tersebut tidak dimaksudkan sebagai ketentuan hukum yang bersifat mutlak, 
melainkan sebagai kebijakan preventif untuk mencegah potensi kemudaratan, khususnya 
yang berkaitan dengan stabilitas emosional dan ketertiban prosesi pemakaman. Tujuan ini 
sejalan dengan perlindungan kemaslahatan primer, terutama penjagaan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan 
akal (ḥifẓ al-‘aql). Berdasarkan temuan tersebut, penelitian ini menyimpulkan bahwa hukum 
keikutsertaan perempuan dalam pengantaran jenazah lebih tepat dipahami dalam kategori 
anjuran etis, bukan larangan absolut. Dalam konteks sosial kontemporer, ketika perempuan 
mampu menjaga adab syar‘i dan menghindari perilaku yang bertentangan dengan nilai 
Islam, partisipasi mereka dalam prosesi pemakaman dapat dibenarkan dan bahkan bernilai 
positif sebagai ekspresi empati sosial dan kesadaran spiritual. Dengan demikian, pendekatan 
maqāṣid al-syarī‘ah terbukti efektif dalam menghadirkan pemahaman hadis yang kontekstual, 
proporsional, dan tetap berlandaskan otoritas tradisi kenabian.

Kata Kunci: Fikih Jenazah; Analisis Maqāṣid al-Syarī‘ah; Perempuan dalam 
Prosesi Pemakaman; Interpretasi Hadis Kontekstual.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 121

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

tidak hanya bersifat teknis-ritual, tetapi juga merepresentasikan nilai penghormatan, empati, 
dan solidaritas sosial dalam ajaran Islam.2 

Prosesi mengantarkan jenazah ke pemakaman merupakan bagian integral dari penghormatan 
terakhir kepada seorang Muslim. Praktik ini dicontohkan secara langsung oleh Rasulullah Saw, 
yang mengantarkan jenazah dengan berjalan kaki sebagai bentuk keteladanan dalam ibadah, akhlak, 
dan muamalah. Mengiringi jenazah bukan sekadar aktivitas seremonial, melainkan sarana refleksi 
spiritual tentang kematian dan kehidupan, sekaligus perwujudan ukhuwah Islamiyah. Oleh karena 
itu, partisipasi dalam prosesi pemakaman memiliki dimensi religius dan sosial yang kuat dalam 
tradisi Islam.3 

Namun demikian, dalam khazanah hadis terdapat riwayat yang menyebutkan larangan 
perempuan untuk mengikuti jenazah ke pemakaman. Hadis ini menimbulkan perdebatan dan 
kegelisahan di kalangan umat Islam, khususnya perempuan, karena secara praktis kehadiran 
perempuan dalam prosesi pemakaman kerap terjadi dalam kehidupan masyarakat Muslim 
kontemporer. Hadis yang diriwayatkan oleh Ummu ‘Aṭiyyah r.a., sebagaimana tercantum dalam 
Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, menyatakan bahwa perempuan “dilarang mengikuti jenazah, namun larangan 
tersebut tidak diberlakukan secara tegas.” Redaksi hadis ini membuka ruang interpretasi yang 
luas, baik dari sisi kekuatan larangan maupun cakupan penerapannya.4 

Dalam sebuah hadis yang diriwayatkan oleh Ummu 'Atiyah, Nabi Muhammad SAW 
memberikan larangan kaum perempuan untuk ikut mengantarkan jenazah. Hadis ini tercantum 
dalam kitab Sahih Bukhari, nomor 1278.: 

ُ عَنـهَْا، قاَلَتْ : نُيِنَا عَنِ اتبَِّاعِ الْنََائزِِ، وَلَْ ـيعُْزَمْ عَلَـينَْا.5 عَنْ أمُِّ عَطِيَّةَ رَضِيَ اللَّ
“Dari Ummu 'Atiyah r.a. bahwa dia berkata: "Kami dilarang untuk mengikuti jenazah, namun 
larangan tersebut tidak diberlakukan secara ketat kepada kami.” (HR. Bukhari).

Secara metodologis, pernyataan sahabat “kami dilarang” dalam hadis tersebut oleh mayoritas 
ulama hadis dipahami sebagai hadis marfū‘, karena secara implisit larangan tersebut dinisbatkan 
kepada Nabi Muhammad Saw. Hadis ini diriwayatkan oleh sejumlah imam hadis terkemuka, 
seperti al-Bukhārī, Muslim, Abū Dāwūd, Ibn Mājah, dan Aḥmad bin Ḥanbal, sehingga dari sisi 
periwayatan memiliki posisi yang kuat. Namun demikian, persoalan tidak berhenti pada aspek 
transmisi hadis, melainkan juga menyentuh persoalan pemaknaan, tujuan larangan, dan implikasi 
hukumnya.6

Perbedaan pendapat para ulama terkait status hukum larangan perempuan mengikuti jenazah 
menunjukkan adanya dinamika interpretasi dalam tradisi keilmuan Islam. Sebagian ulama memandang 
larangan tersebut bersifat makruh, bukan haram, dengan mempertimbangkan redaksi hadis “wa lam 
yu‘zam ‘alaynā” (dan tidak ditekankan kepada kami). Perbedaan ini menegaskan bahwa pemahaman 
hadis tidak dapat dilepaskan dari analisis konteks, tujuan, dan hikmah di balik larangan tersebut. Oleh 
karena itu, kajian terhadap kualitas hadis, baik dari sisi sanad maupun matan, menjadi sangat krusial 
agar penetapan hukum tidak bertumpu pada pembacaan tekstual semata.

Di sisi lain, praktik sosial masyarakat Muslim dewasa ini menunjukkan kecenderungan 
yang berbeda dengan bunyi lahiriah hadis tersebut. Dalam banyak komunitas, perempuan 
secara aktif terlibat dalam prosesi pemakaman, terutama ketika yang meninggal adalah anggota 
keluarga dekat. Fenomena ini memperlihatkan adanya jarak antara norma teks hadis dan praktik 

2 Susanti and others, ‘Pendampingan Pengurusan Jenazah Di Majelis Taklim Al-Hidayah Kecamatan Surabaya Kabupaten 
Sumbawa’, 2016, Hlm. 491.
3 Muhammad Ibn Isma‟īl Ibn Ibrahim Al-Bukhari, Ṣhih Al-Bukhari Juz V, Bairut : Dar Al-kutub Al-Ilmiyyah, 1992, Hlm. 76
4 Sahmiar Pulungan, Sahliah Sahliah, and Sarudin Sarudin, ‘Peningkatan Keterampilan Pengurusan Jenazah Di 
MTs Ulumul Quran Medan’, Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, Dan Agama, 12.01 (2020), Hlm. 27.
5 Abu Abdullah Muhammad bin Ismail Al-Bukhari, Shahih Bukhari (Dar A-lKamal). Kitab Al-Janaiz. No. 1278. Hlm. 640
6 Purwanto, ‘Praktik   perempuanMengiringi Jenazah Di Desa Beringin Wetan Kelurahan Beringin Kecamatan Ngaliyan Kota 
Semarang: Kajian Living Hadis’, Skripsi, 2018, Hlm. 02.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025122

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

sosial yang berkembang. Ketegangan antara teks normatif dan realitas sosial ini menimbulkan 
pertanyaan akademik penting: apakah larangan tersebut bersifat universal dan mutlak, ataukah 
kontekstual dan terikat pada kondisi tertentu pada masa Nabi Saw?7

Sejauh ini, penelitian-penelitian terdahulu mengenai larangan perempuan mengikuti jenazah 
umumnya berfokus pada aspek fikih normatif atau pengumpulan riwayat hadis secara deskriptif. 
Kajian yang secara khusus menelaah hadis ini melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah, dengan 
menimbang tujuan, kemaslahatan, dan nilai-nilai keadilan yang hendak diwujudkan oleh syariat, 
masih relatif terbatas. Inilah celah penelitian (research gap) yang mendasari pentingnya kajian 
ini, yaitu kebutuhan akan analisis hadis yang tidak hanya normatif, tetapi juga filosofis dan 
kontekstual.8 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hadis larangan 
perempuan mengikuti jenazah ke pemakaman melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah sebagaimana 
dirumuskan oleh al-Shāṭibī. Pendekatan ini digunakan untuk menilai sejauh mana larangan tersebut 
selaras dengan tujuan utama syariat Islam, yaitu perlindungan terhadap agama, jiwa, akal, keturunan, 
dan harta. Novelty penelitian ini terletak pada upaya mensinergikan kajian hadis dengan pendekatan 
maqāṣidī, sehingga diharapkan mampu menghasilkan pemahaman yang lebih komprehensif, adil, 
dan relevan terhadap peran perempuan dalam praktik keagamaan Islam kontemporer.9

METODE PENELITIAN
Penelitian ini merupakan penelitian kualitatif dengan pendekatan studi literatur (library research). 

Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian berupa teks-teks keagamaan, khususnya hadis 
Nabi Muhammad SAW, yang memerlukan penelaahan mendalam terhadap sumber-sumber tertulis 
klasik maupun kontemporer. Melalui studi literatur, peneliti berupaya mengumpulkan, menelaah, serta 
mensintesis berbagai referensi ilmiah yang relevan untuk memperoleh pemahaman yang komprehensif 
mengenai larangan perempuan mengikuti jenazah ke pemakaman. Metode ini memungkinkan 
peneliti untuk mengkaji konsep, pandangan ulama, serta argumentasi normatif dan kontekstual yang 
berkembang dalam khazanah keilmuan Islam.

Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 
diperoleh dari kitab-kitab hadis otoritatif, khususnya Al-Kutub al-Tis‘ah, yang memuat hadis-hadis 
terkait larangan perempuan mengikuti jenazah ke pemakaman, terutama riwayat Ummu ‘Atiyah r.a. 
Adapun data sekunder bersumber dari berbagai literatur pendukung, seperti kitab syarah hadis, buku-
buku ulumul hadis, karya-karya ulama fikih, serta artikel dan jurnal ilmiah yang membahas tema 
hadis, maqāṣid al-sharī‘ah, dan peran perempuan dalam Islam. Penggunaan sumber sekunder ini 
bertujuan untuk memperkaya analisis, memperkuat kerangka teoritis, serta menempatkan penelitian 
dalam konteks diskursus akademik yang lebih luas.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui penelusuran dan pengkajian pustaka secara 
sistematis terhadap sumber-sumber yang relevan. Data yang telah terkumpul kemudian dianalisis 
dengan beberapa tahapan. Pertama, peneliti melakukan analisis sanad untuk menelusuri jalur 
periwayatan hadis guna mengetahui tingkat keabsahan dan kualitas hadis. Kedua, dilakukan analisis 
matan hadis dengan menelaah redaksi secara literal serta makna konotatifnya melalui pendekatan 
ma‘ānī al-ḥadīth. Ketiga, peneliti mengaitkan pemahaman hadis tersebut dengan konteks sosial dan 
budaya, serta meninjaunya melalui pendekatan maqāṣid al-sharī‘ah guna melihat relevansi dan 
tujuan syariat di balik larangan tersebut. Dengan teknik analisis ini, penelitian diharapkan mampu 
menghasilkan pemahaman yang utuh, argumentatif, dan kontekstual terhadap hadis yang dikaji.

7 Ulin Nuha, ‘Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits’, Jurnal An Nur, 2013, p. 33.
8 Jaelani, ‘Bimbingan Pemulasaraan Jenazah Di Stikes Mahardika Cirebon Jaelani’, Jurnal Pendidikan Dan Konseling, 4 
(2022), Hlm. 7449.
9 Sutomo Abu Nasr, Pengantar Fiqih Jenazah.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 123

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

HASIL TEMUAN DAN DISKUSI
A.	 Maqāṣid al-Syarī‘ah sebagai Pendekatan dalam Memahami Hadis Nabi Saw

Imam Abū Isḥāq al-Shāṭibī (w. 790 H) merupakan tokoh sentral dalam pengembangan 
teori Maqāṣid al-Sharī‘ah, yaitu teori yang membahas tujuan-tujuan fundamental di balik 
penetapan hukum Islam. Melalui karya monumentalnya al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Sharī‘ah, al-
Shāṭibī menegaskan bahwa seluruh ketentuan syariat Islam pada hakikatnya diturunkan untuk 
merealisasikan kemaslahatan (jalb al-maṣāliḥ) dan mencegah kemudaratan (dar’ al-mafāsid) 
bagi manusia.10 Prinsip ini berlaku secara universal, mencakup dimensi ibadah, mu‘āmalah, 
hingga relasi sosial, sehingga hukum Islam tidak dipahami sebagai seperangkat aturan formal 
semata, melainkan sebagai sistem normatif yang berorientasi pada kesejahteraan manusia 
secara menyeluruh.11

Dalam perspektif al-Shāṭibī, maqāṣid al-sharī‘ah merupakan fondasi epistemologis dalam 
memahami dan menerapkan teks-teks syariat. Dengan demikian, pendekatan maqāṣid tidak 
hanya relevan dalam kajian fikih normatif, tetapi juga sangat penting dalam memahami Hadis 
Nabi SAW. Hadis sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an sering kali lahir dalam 
konteks sosial, budaya, dan historis tertentu. Oleh karena itu, pemahaman hadis secara tekstual 
tanpa mempertimbangkan tujuan syariat berpotensi melahirkan kesimpulan hukum yang rigid, 
ahistoris, dan bahkan kontraproduktif terhadap nilai-nilai keadilan dan kemanusiaan yang 
menjadi ruh ajaran Islam. Pendekatan maqāṣid memungkinkan peneliti untuk menangkap 
makna substantif hadis, bukan sekadar bunyi literalnya, sehingga ajaran Nabi tetap relevan dan 
kontekstual lintas zaman.12

1.	 Struktur Maqāṣid dalam Pemikiran al-Shāṭibī
Al-Shāṭibī tidak memberikan definisi tunggal dan rigid tentang maqāṣid al-sharī‘ah, 

melainkan mengelaborasikannya melalui analisis sistematis terhadap tujuan-tujuan syariat. 
Dalam al-Muwāfaqāt, diskursus maqāṣid disusun dalam dua ranah besar, yaitu tujuan 
pembuat syariat (qasd al-shāri‘) dan tujuan subjek hukum (qasd al-mukallaf). Pembagian 
ini menunjukkan bahwa hukum Islam tidak hanya berorientasi pada teks, tetapi juga 
memperhatikan relasi antara kehendak Tuhan dan kapasitas manusia sebagai pelaksana 
hukum. 

Tujuan Syari‘ (qasd al-shāri‘) dibagi oleh al-Shāṭibī ke dalam empat aspek utama. Pertama, 
tujuan Syari‘ dalam menetapkan syariat itu sendiri (qasd al-shāri‘ fī waḍ‘i al-sharī‘ah), yaitu 
untuk menjaga kemaslahatan manusia di dunia dan akhirat. Kemaslahatan tersebut diwujudkan 
melalui tiga tingkatan utama: darūriyyāt, ḥājiyyāt, dan taḥsīniyyāt. Kedua, tujuan Syari‘ agar 
syariat mudah dipahami (qasd al-shāri‘ fī waḍ‘i al-sharī‘ah li al-ifhām), yang menegaskan 
bahwa syariat diturunkan dengan bahasa dan struktur yang dapat dipahami oleh manusia sesuai 
kapasitasnya. Ketiga, tujuan Syari‘ dalam pembebanan hukum (qasd al-shāri‘ fī waḍ‘i al-
sharī‘ah li al-taklīf bi muqtaḍāhā), yakni bahwa taklif tidak dimaksudkan untuk memberatkan, 
melainkan sesuai dengan kemampuan manusia. Keempat, tujuan Syari‘ agar mukallaf tunduk 
pada hukum syariat (qasd al-shāri‘ fī dukhūl al-mukallaf taḥta aḥkām al-sharī‘ah), yaitu 
membebaskan manusia dari dominasi hawa nafsu dan mengarahkan hidupnya sesuai kehendak 
Ilahi. 13 Sementara itu, qasd al-mukallaf tidak ada pembagian didalamnya, melainkan hanya 
mencakup pembahasan isu-isu yang relevan dengannya. 14

10 Kasdi, Abdurrahman. "Maqasyid Syari’ah Perspektif Pemikiran Imam Syatibi Dalam Kitab Al-Muwafaqat." Yudisia: 
Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam 5.1. 2016. Hlm. 48-49
11 Kurniawan, Agung, and Hamsah Hudafi. "Konsep Maqashid Syariah Imam Asy-Syatibi Dalam Kitab Al-
Muwafaqat." Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15.1. 2021: 29-38.
12 Nofialdi, Nofialdi. "Maqasid Al-Syari’ah Dalam Perspektif Syatibi." Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 8.1 (2017): 128-155.
13 Muhyidin, S. Ag, and M. H. Triyono. "Dasar-Dasar Rumusan Hukum Islam (Analisis Metodologis terhadap Perumusan 
Maqasid al-Shari’ah al-Shatibi)." Diponegoro Private Law Review 3.1 (2018). Hlm. 173.
14 Rohman, Fathur. "Maqasid Al-Shari’ah Dalam Perspektif Al-Syatibi." Istidal: Jurnal Studi Hukum Islam 4.2 (2017): 163-175.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025124

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

2.	 Klasifikasi Kemaslahatan dan Relevansinya dalam Analisis Hadis
Dalam kerangka maqāṣid, al-Shāṭibī mengklasifikasikan kemaslahatan ke dalam tiga 

tingkat. Pertama, al-maqāṣid al-darūriyyah, yaitu kebutuhan primer yang mutlak diperlukan 
demi keberlangsungan kehidupan manusia. Kemaslahatan ini mencakup lima unsur pokok: 
perlindungan agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-
nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Kedua, al-maqāṣid al-ḥājiyyah, yakni kebutuhan sekunder 
yang berfungsi menghilangkan kesulitan dan memberikan kelapangan hidup. Ketiga, 
al-maqāṣid al-taḥsīniyyah, yaitu kebutuhan tersier yang bertujuan menyempurnakan 
kehidupan manusia secara etis dan estetis.

Ketiga tingkatan kemaslahatan ini bekerja secara hierarkis dan saling melengkapi. 
Kemaslahatan darūriyyah menjadi fondasi utama, sementara ḥājiyyah dan taḥsīniyyah 
berfungsi sebagai penyempurna. Dalam konteks analisis hadis, hierarki ini menjadi alat 
ukur penting untuk menentukan prioritas hukum. Sebuah pemahaman hadis tidak boleh 
mempertahankan kemaslahatan pelengkap jika hal tersebut justru merusak kemaslahatan 
yang bersifat primer. Oleh karena itu, pendekatan maqāṣid menuntut keseimbangan antara 
teks, tujuan syariat, dan realitas sosial. 15

3.	 Maqāṣid al-Sharī‘ah sebagai Kerangka Hermeneutik Hadis
Sebagai pendekatan, Maqāṣid al-Sharī‘ah berfungsi sebagai kerangka hermeneutik dalam 

memahami Hadis Nabi SAW. Pendekatan ini meniscayakan analisis yang tidak berhenti pada 
sanad dan matan secara tekstual, tetapi juga memperhatikan konteks kemunculan hadis, tujuan 
normatifnya, serta implikasi penerapannya dalam kehidupan kontemporer. Dengan demikian, 
hadis dipahami sebagai pedoman etis dan moral yang hidup, bukan sekadar teks normatif yang 
statis.

Melalui pendekatan maqāṣid, peneliti dapat menilai apakah suatu hadis bersifat universal 
atau kontekstual, absolut atau kondisional, serta bagaimana hadis tersebut seharusnya diaplikasikan 
dalam konteks sosial yang terus berubah. Pendekatan ini sekaligus menjadi jembatan antara 
otoritas teks keagamaan dan tuntutan kemaslahatan manusia, sehingga pemahaman hadis tetap 
setia pada tujuan syariat dan relevan dengan dinamika kehidupan modern. 16

B.	 Analisis Maqāṣidi terhadap Hadis Larangan Perempuan Mengikuti Jenazah ke 
Pemakaman

1.	 Analisis Kualitas Sanad dan Matan Hadis
Hadis tentang larangan perempuan mengikuti jenazah ke pemakaman yang diriwayatkan 

dari Ummu ‘Aṭiyyah r.a. tercatat dalam berbagai kitab hadis otoritatif, terutama dalam Ṣaḥīḥ 
al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim, serta diperkuat oleh riwayat dalam Sunan Abū Dāwud, Sunan 
Ibn Mājah, dan Musnad Aḥmad. Melalui metode takhrīj hadis menggunakan al-Mu‘jam al-
Mufahras li-Alfāẓ al-Ḥadīṡ an-Nabawī, hadis ini terbukti memiliki penyebaran periwayatan 
yang luas dan berlapis (mutanawwi‘ al-ṭuruq), yang menunjukkan tingkat penerimaan tinggi 
di kalangan ulama hadis. Keberadaannya dalam kitab-kitab hadis primer menempatkan hadis 
ini sebagai objek kajian yang valid dan signifikan dalam diskursus hukum Islam. 17

Untuk memperjelas gambaran utuh mengenai transmisi hadis larangan perempuan mengikuti 
jenazah ke pemakaman, diperlukan pemetaan visual terhadap seluruh jalur periwayatan yang 

15 Firdaus, Albar. "Perkawinan Wanita Hamil Karena Zina Dalam Pasal 53 Kompilasi Hukum Islam Perspektif Maqasid 
Al Shari’ah Imam Al Shatibi." Indonesian Journal of Islamic Law 2.1 (2019). Hlm. 274
16 Hamdan, Ali. "Keabsahan Status Anak dalam Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974 Studi Maqasid al-Shari’ah 
Imam al-Shatibi di Desa Nglumber." (2019). Hlm. 275-276
17 A. J. Wensinck, Mu’jam Al-Mufahras Li Alfadz Al-Hadist an-Nabawi, Cet. 1 (Leiden : E. J. Brill, 1955). Hlm. 263



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 125

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

tercatat dalam berbagai kitab hadis. Skema jalur periwayatan yang disajikan pada gambar berikut 
menggambarkan hubungan antar perawi dari tingkat sahabat hingga para mukharrij, sekaligus 
menunjukkan kesinambungan sanad serta keragaman ṭuruq hadis tersebut. Melalui visualisasi ini, 
pembaca dapat melihat secara sistematis bagaimana hadis tersebut diriwayatkan melalui beberapa jalur 
yang saling menguatkan, sehingga memudahkan analisis terhadap kualitas sanad, tingkat otoritas hadis, 
serta posisi masing-masing perawi dalam struktur periwayatan. Dengan demikian, skema ini berfungsi 
sebagai alat bantu analitis yang memperkuat pembahasan sanad secara tekstual yang telah diuraikan 
sebelumnya.

Dari sisi sanad, mayoritas jalur periwayatan hadis ini bersambung (ittiṣāl al-sanad) 
dan diriwayatkan oleh perawi-perawi yang dinilai ṡiqah, seperti Ḥafṣah bint Sīrīn, Ayyūb 
as-Sakhtiyānī, Sufyān ats-Tsawrī, dan Ḥammād ibn Zayd. Jalur periwayatan dalam Ṣaḥīḥ 
al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim memenuhi seluruh syarat hadis sahih, baik dari segi keadilan 
(‘adālah) maupun ketelitian (ḍabṭ) perawi, serta tidak ditemukan unsur syāż maupun ‘illat. 
Oleh karena itu, hadis ini secara umum dinilai sahih li-dzātih. Adapun sebagian riwayat dalam 
Musnad Aḥmad yang melibatkan perawi dengan tingkat kejujuran ṣadūq dinilai sebagai 
hadis hasan li-dzātih, namun tetap berfungsi sebagai penguat (shawāhid) bagi riwayat sahih 
lainnya.18

Meskipun secara lahiriah hadis ini bersumber dari sahabat dan berstatus mauqūf, 
mayoritas ulama hadis mengkategorikannya sebagai hadis marfū‘ secara hukum (marfū‘ 
ḥukman). Hal ini didasarkan pada redaksi “نُيِنَا” (kami dilarang), yang menurut kaidah ilmu 
hadis menunjukkan bahwa larangan tersebut berasal langsung dari Rasulullah SAW, bukan 
ijtihad pribadi sahabat. Dengan demikian, hadis ini memiliki otoritas normatif yang kuat 
sebagai dasar penetapan hukum, meskipun bentuk larangannya tidak disampaikan secara 
eksplisit dengan kalimat perintah Nabi.19

18 Ibn hajar Al-’Asqalani. Taqrib Al-Tahdzib. (Riyadh: Dar Al-’Asimah, 1421). No. 992. Hlm. 14; Jamal Al-Din Abu 
Al-Hajjaj Yusuf al-Mizzi, Tahdzibul Kamal Fii Asmaai Al-Rijal (Al-Syamilah 1431, 1400). Hlm. 256
19 Abu Al-Hussein Muslim bin Al-Hajjaj Al-Qushayri Al-Nishapuri, Shahih Muslim, Al-Syamila (1374, 1388). Hlm.398

Gambar Skema Seluruh Jalur Periwayatan Hadis



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025126

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

Dari sisi matan, hadis ini tidak bertentangan dengan prinsip-prinsip umum Al-Qur’an 
maupun hadis-hadis lain yang sahih. Tidak ditemukan indikasi penyimpangan makna 
(syużūż) atau cacat tersembunyi (‘illat khafiyyah). Bahkan, sejumlah hadis pendukung 
dengan redaksi serupa, baik dalam konteks baiat perempuan maupun larangan niyāhah, 
menunjukkan adanya keselarasan makna antar riwayat. Tambahan frasa “عَلَـينَْا ـيعُْزَمْ   ”وَلَْ 
(namun tidak diberlakukan secara ketat kepada kami) menjadi indikator penting bahwa 
larangan tersebut tidak bersifat mutlak, melainkan bersifat preventif dan kondisional, 
sesuai dengan situasi sosial dan psikologis perempuan saat itu. 20

Berdasarkan analisis sanad dan matan secara komprehensif, dapat disimpulkan 
bahwa hadis larangan perempuan mengikuti jenazah memiliki kualitas hadis yang kuat 
dan dapat dijadikan hujjah. Namun, kandungan hukumnya menunjukkan larangan yang 
tidak absolut, melainkan bersifat etis dan kontekstual.21 Oleh karena itu, penerapannya 
dalam konteks masa kini perlu mempertimbangkan maqāṣid al-sharī‘ah, khususnya 
prinsip menjaga martabat, ketertiban, dan kemaslahatan. Dengan pendekatan ini, hadis 
tersebut tidak dipahami secara rigid, tetapi tetap dijaga otoritasnya sebagai pedoman 
moral dan adab dalam prosesi pemakaman umat Islam.22

2.	 Perspektif Maqāṣid al-Syarī‘ah dan Ulama terhadap Hadis Larangan Perempuan 
Mengikuti Jenazah

Larangan bagi perempuan untuk mengikuti jenazah hingga ke pemakaman merujuk 
pada hadis yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari dari Ummu ‘Atiyah

ثـنََا سُفْيَانُ ، عَنْ خَالِدٍ ، عَنْ أمُِّ الْذَُيْلِ ، عَنْ أمُِّ عَطِيَّةَ رَضِيَ اللَُّ ثـنََا قبَِيصَةُ بْنُ عُقْبَةَ ، حَدَّ  حَدَّ
عَنـهَْا، قاَلَتْ : نُيِنَا عَنِ اتبَِّاعِ الْنََائزِِ، وَلَْ ـيعُْزَمْ عَلَـينَْا

Telah menceritakan kepada kami Qabishah bin ‘Uqbah, telah menceritakan kepada kami 
Sufyan, dari Khalid, dari Ummu al-Hudzail, dari Ummu ‘Athiyyah radhiyallahu ‘anha, ia 
berkata: “Kami dilarang mengikuti jenazah, namun larangan itu tidak ditekankan secara 
keras kepada kami.”

Hadis yang diriwayatkan oleh Ummu ‘Aṭiyyah r.a. mengenai larangan perempuan 
mengikuti jenazah hingga pemakaman di atas merupakan salah satu hadis yang memunculkan 
perdebatan interpretatif dalam khazanah fikih dan studi hadis. Redaksi hadis tersebut berbunyi: 
“Kami dilarang mengikuti jenazah, namun larangan itu tidak ditegaskan kepada kami.” 
Secara tekstual, hadis ini mengandung dua unsur penting sekaligus, yakni adanya larangan 
(nahy) dan adanya penegasan bahwa larangan tersebut tidak bersifat kuat atau mengikat 
secara mutlak (lam yu‘zam ‘alaynā). Dualitas makna ini membuka ruang bagi penafsiran 
yang beragam dan menuntut pendekatan metodologis yang tidak hanya bertumpu pada makna 
literal teks, tetapi juga pada tujuan normatif dan hikmah pensyariatannya.

Dalam konteks ini, pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah sebagaimana dirumuskan oleh 
Imam al-Syāṭibī menjadi kerangka analisis yang relevan dan memadai. Pendekatan maqāṣid 
tidak hanya berusaha menjawab pertanyaan apa hukum suatu perbuatan, tetapi lebih jauh 
menelusuri mengapa hukum tersebut ditetapkan dan maslahat apa yang hendak diwujudkan 

20 Abu Daud Sulaiman Ibn al-Ash’ath al-Azdi al-Sijistani, Sunan Abu Daud, ed. by Shuaib al-Arna’ut. 1438 H, (1430 H-20), 
(Dar Al-Resala). Hlm. 222-223
21 Abu Malik Kamal ibn as-Sayyid Salim, Fikih Sunnah Wanita. Hlm. 145
22 Syekh Hasan Sulaiman An-Nuri dan Syekh Alawi Abbas Al-Maliki, Ibanatul Ahkam, Beirut: Darul Fikr, 1996 M/1416 H, 
cetakan pertama, juz 2. Hlm. 187.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 127

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

atau mudarat apa yang hendak dicegah. Dengan demikian, hadis larangan perempuan 
mengikuti jenazah tidak dipahami sebagai norma yang berdiri sendiri, melainkan sebagai 
bagian dari sistem tujuan syariat Islam secara keseluruhan.

Menurut al-Syāṭibī, seluruh ketentuan syariat Islam pada hakikatnya bertujuan untuk 
merealisasikan kemaslahatan manusia, baik di dunia maupun di akhirat. Kemaslahatan tersebut 
tersusun dalam tiga tingkatan hierarkis, yaitu ḍarūriyyāt (kebutuhan primer), ḥājiyyāt (kebutuhan 
sekunder), dan taḥsīniyyāt (kebutuhan pelengkap). Kategori ḍarūriyyāt menempati posisi paling 
fundamental karena berkaitan langsung dengan keberlangsungan hidup dan eksistensi manusia. 
Kemaslahatan pada level ini mencakup lima unsur pokok yang dikenal sebagai al-kulliyyāt al-
khams, yakni menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs), menjaga akal (ḥifẓ al-
‘aql), menjaga keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan menjaga harta (ḥifẓ al-māl).

Larangan perempuan mengikuti jenazah hingga pemakaman, apabila dianalisis dalam 
kerangka ini, berkaitan erat dengan perlindungan terhadap kemaslahatan primer, khususnya 
ḥifẓ al-nafs dan ḥifẓ al-‘aql. Dua aspek ini menjadi landasan utama dalam memahami 
rasionalitas dan tujuan syariat di balik larangan tersebut.

Dari perspektif ḥifẓ al-nafs, larangan ini dapat dipahami sebagai bentuk proteksi syariat 
terhadap kondisi psikologis dan emosional perempuan, terutama dalam konteks sosial masyarakat 
Arab pada masa Nabi SAW. Dalam tradisi pra-Islam dan awal Islam, praktik meratap (niyāḥah), 
menangis histeris, mencakar wajah, serta merobek pakaian merupakan ekspresi duka yang lazim 
dilakukan, khususnya oleh perempuan. Praktik-praktik tersebut tidak hanya bertentangan dengan 
nilai kesabaran dan ketundukan kepada ketetapan Allah, tetapi juga berpotensi menimbulkan 
gangguan psikologis yang berkepanjangan serta ketidakteraturan dalam prosesi pemakaman. 
Syariat Islam hadir untuk mereformasi budaya duka yang berlebihan ini dengan menanamkan 
nilai ketenangan, kesabaran, dan kepasrahan kepada Allah SWT. Larangan perempuan mengikuti 
jenazah, dalam konteks ini, berfungsi sebagai langkah preventif agar prosesi pemakaman tetap 
berlangsung secara tertib, khidmat, dan sesuai dengan nilai ibadah. Dengan demikian, larangan 
tersebut bukanlah bentuk diskriminasi terhadap perempuan, melainkan kebijakan syariat yang 
berorientasi pada perlindungan jiwa dan stabilitas emosional individu serta masyarakat.

Selain aspek jiwa, maqāṣid ḥifẓ al-‘aql juga menjadi pertimbangan penting dalam 
larangan ini. Akal dalam Islam tidak hanya dipahami sebagai kemampuan berpikir 
rasional, tetapi juga mencakup stabilitas mental dan emosional yang memungkinkan 
seseorang mengambil keputusan secara bijaksana. Keterlibatan emosional yang berlebihan 
dalam situasi duka dapat melemahkan fungsi akal, mendorong perilaku impulsif, dan 
membuka ruang bagi tindakan yang bertentangan dengan prinsip syariat. Dalam konteks 
ini, larangan mengikuti jenazah dipahami sebagai bentuk bimbingan etis agar perempuan 
tidak terjebak dalam luapan emosi yang melampaui batas kewajaran. Prinsip ini sejalan 
dengan ajaran Al-Qur’an, sebagaimana tercermin dalam QS. al-Mu’minūn [23]: 97–98, 
yang menekankan pentingnya memohon perlindungan kepada Allah dari bisikan dan 
gangguan yang dapat merusak ketenangan jiwa dan kejernihan akal. Dengan menjaga 
akal tetap sehat dan stabil, individu diharapkan mampu menghadapi musibah kematian 
dengan sikap yang lebih rasional, sabar, dan sesuai dengan tuntunan agama.

Maqadid al-Syari’ah pada tujuan akhir dari syariat adalah membimbing manusia untuk 
hidup dalam naungan dan aturan hukum  Ilahi. Ayat al-Qur’an yang sejalan dengan konsep 
menjaga akal (ḥifẓ al-‘aql) dan menghindarkan diri dari keterlibatan emosional yang berlebihan 
adalah sebagai berikut:



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025128

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

Al-Qur’an surat Al-Mu’minum ayat 97 
وَقُل رَّبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هََزاَتِ الشَّيَاطِينِۙ

Dan katakanlah, "Ya Tuhanku, aku berlindung kepada Engkau dari bisikan-bisikan setan”

 Al-Qur’an surat Al-Mu’minun ayat 98

وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَن يَْضُرُونِ
Dan aku berlindung (pula) kepada-Mu, ya Tuhanku, dari kedatangan mereka kepadaku.

Ayat ini mengajarkan pentingnya menjaga pikiran dan akal dari gangguan yang dapat 
menimbulkan kerusakan, termasuk gangguan emosional yang berlebihan yang bisa melemahkan 
ketenangan jiwa dan kejernihan akal. Dalam konteks larangan perempuan mengikuti jenazah, 
syariat bertujuan melindungi akal dan menjaga keseimbangan emosional agar tidak terjerumus 
dalam kesedihan yang berlebihan seperti menangis histeris atau meratap (niyāhah), yang dapat 
mengganggu ketertiban dan ketenangan prosesi pemakaman. Dengan menjaga akal tetap 
sehat dan stabil, seseorang dapat menghadapi musibah dengan sikap yang lebih bijaksana dan 
terkontrol, sesuai dengan tujuan maqasid syari’ah dalam ḥifẓ al-‘aql (menjaga akal) sebagai 
salah satu pilar utama perlindungan dalam Islam.

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī menjelaskan, mengutip pendapat az-Zayn 
bin al-Munīr, bahwa Imam al-Bukhārī secara sadar memisahkan hadis larangan perempuan 
mengikuti jenazah dari bab keutamaan mengikuti jenazah. Pemisahan ini menunjukkan 
adanya perbedaan hukum antara laki-laki dan perempuan. Keutamaan mengikuti jenazah 
dengan janji pahala besar ditujukan kepada laki-laki, sedangkan bagi perempuan terdapat 
larangan yang menunjukkan adanya hukum makruh atau larangan tidak mutlak. Imam al-
Bukhārī sendiri tidak menetapkan hukum secara tegas, karena adanya potensi perbedaan 
penafsiran dan pertimbangan kondisi, khususnya ketika tidak muncul mudarat atau fitnah 
dari keikutsertaan perempuan.23

Dari sisi periwayatan, penjelasan Ummu al-Hudzail (Hafṣah binti Sīrīn) melalui 
berbagai jalur periwayatan menunjukkan bahwa redaksi “kami dilarang” secara metodologis 
dipahami sebagai hadis marfū‘ yang bersumber dari Nabi SAW. Riwayat al-Ismā‘īlī dan 
ath-Ṭabrānī bahkan secara eksplisit menyebutkan bahwa larangan tersebut datang langsung 
dari Rasulullah SAW. Namun, penegasan Ummu ‘Aṭiyyah bahwa larangan tersebut “tidak 
ditegaskan” menunjukkan bahwa larangan ini tidak sampai pada tingkat haram. Oleh karena 
itu, al-Qurṭubī dan mayoritas ulama memahami larangan ini sebagai makruh tanzīh, bukan 
haram, sementara Imam Mālik dan penduduk Madinah cenderung membolehkannya. 24

Pandangan ini diperkuat oleh riwayat yang menunjukkan Nabi SAW tidak mengingkari 
kehadiran perempuan dalam prosesi jenazah selama tidak menimbulkan pelanggaran syariat. 
Al-Muḥallab menegaskan bahwa larangan Nabi bersifat bertingkat, tidak semua larangan 
harus dipahami sebagai keharaman mutlak. Ad-Dāwūnī bahkan merinci bahwa larangan 
tersebut lebih tepat dipahami sebagai larangan mengikuti jenazah hingga ke kuburan, bukan 
larangan ta‘ziyah atau menghibur keluarga duka. Penafsiran ini sejalan dengan riwayat yang 
menunjukkan Nabi SAW membolehkan perempuan melakukan ta‘ziyah selama tidak ikut 
hingga pemakaman.

23 Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani, Fathul Baari. Pustaka Salafi, Mesir (1380-1390 H), jilid 3. Hlm. 1279
24 Ahmad bin Ali bin Hajar al-Asqalani. Pustaka Salafi, Mesir (1380-1390 H), jilid 3. Hlm. 1282



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 129

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

Pendekatan maqāṣidī ini juga diadopsi oleh ulama kontemporer. Yūsuf al-Qaraḍāwī 
menegaskan bahwa larangan perempuan mengikuti jenazah harus dipahami dalam konteks 
sosial dan psikologis masyarakat Arab pada masa Nabi SAW. Menurutnya, larangan tersebut 
bersifat preventif untuk mencegah praktik niyāḥah dan ekspresi duka berlebihan. Apabila 
perempuan masa kini mampu menjaga adab, mengendalikan emosi, dan menghindari 
perbuatan yang bertentangan dengan syariat, maka tidak ada dalil qath‘i yang mengharamkan 
keikutsertaan mereka dalam prosesi pemakaman.25

Pandangan serupa dikemukakan oleh Wahbah al-Zuḥaylī yang menegaskan bahwa 
hukum perempuan mengikuti jenazah adalah makruh, bukan haram. Larangan tersebut 
memiliki dimensi edukatif dan bertujuan menjaga keseimbangan emosional serta ketertiban 
sosial. 26 Sa‘īd Ramaḍān al-Būṭī juga menguatkan pandangan ini dengan menyatakan bahwa 
sikap paling tepat adalah kehati-hatian, bukan pelarangan mutlak.27

Berdasarkan keseluruhan analisis maqāṣid al-syarī‘ah, dapat disimpulkan bahwa 
larangan perempuan mengikuti jenazah hingga ke pemakaman tidak dapat dipahami semata-
mata sebagai ketentuan normatif yang bersifat tekstual dan ahistoris. Larangan tersebut lahir 
dalam konteks sosial tertentu dan memiliki rasionalitas syar‘i yang erat kaitannya dengan 
upaya menjaga kemaslahatan primer, khususnya perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) 
dan akal (ḥifẓ al-‘aql). Syariat Islam, dalam hal ini, tidak berorientasi pada pembatasan 
peran perempuan secara absolut, melainkan pada pencegahan potensi mudarat yang dapat 
muncul akibat keterlibatan emosional yang berlebihan dalam situasi duka. Oleh karena itu, 
redaksi hadis “dan tidak ditegaskan atas kami” menjadi indikator penting bahwa larangan 
tersebut bersifat preventif dan edukatif, bukan larangan yang mengikat secara mutlak atau 
bersifat pengharaman permanen.

Sintesis antara pendekatan maqāṣidī dan penjelasan para ulama klasik serta kontemporer 
menunjukkan bahwa hukum larangan ini berada dalam wilayah fleksibilitas ijtihad, yang 
memungkinkan adanya penyesuaian sesuai dengan konteks dan kondisi sosial. Ketika 
sebab-sebab larangan—seperti niyāḥah, ketidaktertiban, dan gangguan emosional—dapat 
dihindari, maka tujuan syariat tetap dapat tercapai tanpa harus menerapkan larangan secara 
kaku. Dengan demikian, pemahaman hadis ini menegaskan karakter hukum Islam yang 
dinamis, berorientasi pada maslahat, serta mampu mengharmoniskan antara otoritas teks 
hadis dan tuntutan realitas sosial umat Islam. Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah pada akhirnya 
menempatkan hadis larangan perempuan mengikuti jenazah sebagai pedoman etis yang 
membimbing adab dan sikap, bukan sebagai instrumen pembatasan yang menegasikan peran 
dan partisipasi perempuan dalam kehidupan keagamaan.

Pemahaman maqāṣid al-syarī‘ah terhadap hadis larangan perempuan mengikuti jenazah 
menunjukkan bahwa hukum larangan tersebut sangat bergantung pada keberadaan ‘illat sosial-
emosional dan potensi mudarat yang melatarinya; oleh karena itu, pada masyarakat Muslim 
kontemporer yang telah mengalami perubahan budaya duka, peningkatan literasi keagamaan, dan 
kemampuan pengendalian emosional yang lebih baik, larangan tersebut cenderung kehilangan 
relevansi normatifnya sebagai larangan hukum dan bertransformasi menjadi pedoman etis-
adabiah yang kontekstual.

25 Yusuf al-Qaradawi, al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fi al-Islām, cet. Maktabah Wahbah, Kairo, Hlm. 196-197
26 Wahbah al-Zuḥaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 2, cet. Dār al-Fikr, Damaskus. Hlm. 488
27 Arromadloni, Muhammad Najih. "Fatwa-Fatwa Kemasyarakatan Syeikh Said Ramadhan Al-Buthi." (2021). Hlm. 118-119



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 2, Desember 2025130

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

KESIMPULAN
Hadis larangan perempuan mengikuti jenazah hingga ke pemakaman diriwayatkan melalui 

sejumlah jalur oleh para imam hadis utama, di antaranya Imam al-Bukhārī dan Imam Muslim yang 
masing-masing meriwayatkannya dalam beberapa redaksi, serta Imam Abū Dāwud, Ibn Mājah, dan 
Aḥmad bin Ḥanbal dengan variasi sanad dan lafaz. Meskipun hadis ini tergolong hadis āḥād karena 
hanya bersumber dari satu sahabat, yaitu Ummu ‘Aṭiyyah r.a., namun dari sisi transmisi ia memiliki 
jalur periwayatan yang kuat, bersambung, dan diriwayatkan oleh para perawi yang dinilai tsiqah. 
Walaupun redaksi hadis menggunakan bentuk pasif nuhīnā sehingga secara lahir tampak mauqūf, 
mayoritas ulama hadis menilainya sebagai hadis marfū‘ secara hukum, karena bentuk larangan 
tersebut dalam tradisi periwayatan sahabat dipahami sebagai bersumber langsung dari Rasulullah 
SAW. Selain itu, hadis ini tidak mengandung unsur syādz maupun ‘illah qāḍiḥah, sehingga secara 
kualitas dapat diterima sebagai hadis sahih dan layak dijadikan hujjah dalam penetapan hukum.

Berdasarkan analisis maqāṣid al-syarī‘ah, larangan perempuan mengikuti jenazah tidak dapat 
dipahami sebagai larangan absolut yang bersifat permanen, melainkan sebagai ketentuan syariat 
yang berorientasi pada perlindungan kemaslahatan primer, khususnya dalam aspek ḥifẓ al-nafs dan 
ḥifẓ al-‘aql. Larangan tersebut bertujuan mencegah potensi mudarat yang bersumber dari keterlibatan 
emosional berlebihan, praktik niyāḥah, serta gangguan terhadap ketertiban dan kekhusyukan prosesi 
pemakaman, sebagaimana menjadi realitas sosial pada masa Nabi SAW. Oleh karena itu, ketika 
‘illat dan potensi mudarat tersebut tidak lagi ditemukan, yakni perempuan mampu menjaga adab, 
menahan ekspresi emosional yang berlebihan, serta mematuhi norma syar‘I, maka keikutsertaan 
perempuan dalam prosesi pemakaman dapat dibolehkan, bahkan berpotensi bernilai positif sebagai 
wujud solidaritas sosial, empati kemanusiaan, dan refleksi spiritual atas kematian.

DAFTAR PUSTAKA
Abu Daud, Sulaiman ibn al-Ash‘ath al-Azdi al-Sijistani. Sunan Abi Daud. Diedit oleh Shu‘aib 

al-Arna’ut. Beirut: Dar al-Risalah, 1438 H.
Abu Malik Kamal ibn al-Sayyid Salim. Fiqh al-Sunnah li al-Nisa’. Kairo: Dar al-Tauzi‘ wa al-Nashr 

al-Islamiyyah, t.t.
Al-Bukhari, Abu ‘Abd Allah Muhammad ibn Isma‘il. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Beirut: Dar al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1992.
———. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kitab al-Jana’iz, no. 1278. Beirut: Dar al-Kamal, t.t.
Al-Buti, Sa‘id Ramadhan. Ḍawābiṭ al-Maṣlaḥah fī al-Sharī‘ah al-Islāmiyyah. Damaskus: Dar al-Fikr, t.t.
Al-Mizzi, Jamal al-Din Abu al-Hajjaj Yusuf. Tahdhīb al-Kamāl fī Asmā’ al-Rijāl. Riyadh: al-Maktabah 

al-Shamilah, 1431 H.
Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim. Jilid 7. Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, t.t.
Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Ḥalāl wa al-Ḥarām fī al-Islām. Kairo: Maktabah Wahbah, t.t.
Al-Zuḥaylī, Wahbah. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Juz 2. Damaskus: Dar al-Fikr, t.t.
An-Nuri, Hasan Sulaiman, dan ‘Alawi Abbas al-Maliki. Ibanat al-Aḥkām. Beirut: Dar al-Fikr, 1996.
Arromadloni, Muhammad Najih. “Fatwa-Fatwa Kemasyarakatan Syaikh Sa‘id Ramadhan al-

Buti.” Skripsi, 2021.
Fatāwā al-Lajnah ad-Dā’imah li al-Buḥūth al-‘Ilmiyyah wa al-Iftā’. Jilid 9. Riyadh: al-Ri’asah 

al-‘Ammah li al-Buḥūth al-‘Ilmiyyah wa al-Iftā’, t.t.
Firdaus, Albar. “Perkawinan Wanita Hamil Karena Zina dalam Pasal 53 Kompilasi Hukum Islam 

Perspektif Maqāṣid al-Sharī‘ah Imam al-Shatibi.” Indonesian Journal of Islamic Law 2, no. 1 
(2019).

Hamdan, Ali. “Keabsahan Status Anak dalam Undang-Undang Perkawinan No. 1 Tahun 1974: 
Studi Maqāṣid al-Sharī‘ah Imam al-Shatibi di Desa Nglumber.” Skripsi, 2019.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara

Vol 7, No 2, Desember 2025 131

Ulya Fauziah, Ahmad Faqih Hasyim, Umayah
Revisiting The Hadith on Women Attending Funerals: Maqāṣid Al-Sharīʿah, 

Contextual Interpretation, and The Evolution of Juristic Ijtihād

Harahap, Panguhalan. “Mengurus Jenazah Non-Muslim Menurut Mazhab Maliki dan Mazhab 
Syafi‘i.” 2024.

Haitomi, Faisal, Muhammad Ali Fuadi, Nufiar, dan Hengki Desri Mulyadi. “Relevansi Batas 
Aurat Laki-Laki di Era Kontemporer: Studi Maqāṣidī atas Hadis Sunan al-Daraquthni 
No. 771.” Tajdid 23, no. 2 (2024).

Jaelani. “Bimbingan Pemulasaraan Jenazah di STIKES Mahardika Cirebon.” Jurnal Pendidikan 
dan Konseling 4 (2022).

Jazuli, Moh., dan Ahmad Yani Nasution. “Pelatihan Pemulasaraan Jenazah bagi Siswa/i MTs Insan 
Madani Desa Tegallega Kecamatan Cigudeg Kabupaten Bogor.” Aphelion: Pengabdian 
kepada Masyarakat (2020).

Kasdi, Abdurrahman. “Maqāṣid al-Sharī‘ah Perspektif Pemikiran Imam al-Shatibi dalam Kitab 
al-Muwāfaqāt.” Yudisia: Jurnal Pemikiran Hukum dan Hukum Islam 5, no. 1 (2016).

Kurniawan, Agung, dan Hamsah Hudafi. “Konsep Maqāṣid al-Sharī‘ah Imam al-Shatibi dalam 
Kitab al-Muwāfaqāt.” Al-Mabsut: Jurnal Studi Islam dan Sosial 15, no. 1 (2021).

Kurniati. “Nepotisme dalam Perspektif Hadis (Kritik Sanad dan Matan Hadis).” Al-Daulah 
(2015).

Muslim, Abu al-Husayn ibn al-Hajjaj al-Qushayri al-Nishapuri. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: al-Maktabah 
al-Shamilah, t.t.

Nofialdi. “Maqāṣid al-Sharī‘ah dalam Perspektif al-Shatibi.” Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 
8, no. 1 (2017).

Nuha, Ulin. “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadis.” Jurnal An-Nur (2013).
Nuriyatur Rohmah, Umi, dkk. “Pembinaan Praktik Memandikan dan Mengkafani Jenazah di Dusun 

Curah Temu Desa Sumberanyar Kecamatan Banyuputih Kabupaten Situbondo.” 2023.
Pitriana, Pina, Irma Julianti, Loura Vionia Al-Afghani, dan Shintawati Febriyanti. “Sosialisasi 

Praktik Pemulasaraan Jenazah bagi Masyarakat Komplek Bumi Harapan Desa Cibiru 
Hilir Bandung.” 2021.

Pulungan, Sahmiar, Sahliah, dan Sarudin. “Peningkatan Keterampilan Pengurusan Jenazah di 
MTs Ulumul Quran Medan.” Qalamuna: Jurnal Pendidikan, Sosial, dan Agama 12, no. 
1 (2020).

Purwanto. “Praktik Perempuan Mengiringi Jenazah di Desa Beringin Wetan Kecamatan 
Ngaliyan Kota Semarang: Kajian Living Hadis.” Skripsi, 2018.

Ulfah, D. K. Al, dan A. Badar. “Sawer dalam Prosesi Mengantar Jenazah ke Makam Masyarakat 
Kelurahan Kedungkandang Kota Malang.” Jurnal Paradigma 5, no. 1 (2024).

Wensinck, A. J. Al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfāẓ al-Ḥadīth al-Nabawī. Leiden: E. J. Brill, 1955.


