
Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 31

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Abstract
In the narration of hadith, there is a significant disparity between men and 
women, with male narrators being far more dominant than female narrators. 
This research aims to examine the narrations of Ṣafiyyah binti Ḥuyay, the wife 
of the Prophet Muhammad SAW, in al-Kutūb al-Tis’ah using a literature-based 
qualitative methodology. Although Ṣafiyyah lived with the Prophet for only about 
three or four years, she managed to collect and narrate twenty-four hadiths from 
him, along with several other narrations outside of the nine books. Ṣafiyyah 
conveyed these hadiths to five of her students: ‘Alī bin al-Ḥusain, Muslim bin 
Ṣafwān, Ṣuhairah binti Jaifir, Kinānah, and Syumaisah. These hadiths have been 
transmitted by various narrators with varying levels of credibility, including 
both powerful and weak narrators, resulting in some hadiths being classified 
as ṣaḥīḥ (authentic) and others as ḍa’īf (weak). The substance of the narrated 
hadiths covers themes such as the I’tikaf of the Prophet Muhammad SAW at the 
end of Ramadan, the fermentation of grapes, the attack on the Ka’bah in the 
end times, the Prophet’s defence of Ṣafiyyah, teachings on remembrance (dhikr), 
and the pilgrimage journey of the Prophet with his companions. In the ever-

THE CONTRIBUTION OF ṢAFIYYAH BINT ḤUYAYY                            
IN HADITH TRANSMISSION IN AL-KUTŪB AL-TIS’AH   

KONTRIBUSI ṢAFIYYAH BINTI ḤUYAY DALAM PERIWAYATAN 
HADIS DI AL-KUTŪB AL-TIS’AH  

Muhammad 'Izzuddin Al-Qosam*
Universitas Islam Negeri Sunan Gunung Djati Bandung

alqosam05@gmail.com

Khoirul Anam
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

khoirul40802@gmail.com

Hartati
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

hartati@syekhnurjati.ac.id

Umayah
Universitas Islam Negeri Siber Syekh Nurjati Cirebon

umayahilham@gmail.com

Received: 17-12-2024; Accepted: 18-07-2025; Published: 18-07-2025
DOI: https://doi.org/10.24235/jshn.v7i1.19345

Copyright © 2025 The Author(s). Publishing Services by Jurnal Studi Hadis Nusantara.     
This open-access article is distributed under the terms of the Creative Commons Attribution 
(CC-BY) 4.0 internasional license. (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/)

*Correspondence



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202532

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Abstrak
Dalam periwayatan hadis, terdapat perbedaan yang signifikan antara laki-laki dan 
perempuan, di mana perawi laki-laki jauh lebih dominan dibandingkan perawi 
perempuan. Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji riwayat-riwayat Ṣafiyyah binti 
Ḥuyay, yang merupakan istri Nabi SAW, dalam al-Kutūb al-Tis’ah menggunakan 
metodologi kualitatif berbasis literatur. Meskipun Ṣafiyyah hidup bersama Nabi 
hanya sekitar tiga atau empat tahun, ia berhasil mengumpulkan dan meriwayatkan 
dua puluh empat hadis dari beliau, serta beberapa riwayat lain di luar sembilan 
kitab tersebut. Ṣafiyyah menyampaikan hadis-hadis ini kepada lima muridnya: ‘Alī 
bin al-Ḥusain, Muslim bin Ṣafwān, Ṣuhairah binti Jaifir, Kinānah, dan Syumaisah. 
Hadis-hadis tersebut telah diteruskan oleh berbagai perawi dengan tingkat kredibilitas 
yang bervariasi, termasuk yang sangat kuat dan yang lemah, sehingga hadisnya ada 
yang tergolong sahih dan ada juga yang ḍa’īf. Substansi hadis yang diriwayatkan 
mencakup tema-tema seperti I’tikaf Nabi Muhammad SAW di akhir bulan Ramadan, 
fermentasi anggur, penyerangan Ka’bah di akhir zaman, pembelaan Nabi terhadap 
Ṣafiyyah, ajaran zikir, serta perjalanan Haji Rasulullah bersama rombongannya. 
Di era modern yang terus berkembang, peran perempuan dalam ilmu pengetahuan 
sangat krusial untuk kemajuan masyarakat. Tanpa individu yang mempelajari hadis, 
generasi penerus tidak akan mengetahui kehidupan Nabi Muhammad SAW.
  
Kata Kunci: al-Kutūb al-Tis’ah; Periwayatan Hadis; Ṣafiyyah binti Ḥuyay.

A.	 Pendahuluan
Periwayatan hadis dari kalangan sahabat perempuan (ṣaḥabiyāt) sangatlah menarik untuk diteliti. 

Eksistensinya sebagai perawi atau ahli hadis perempuan (muḥadditsāt) terbilang lebih sedikit dibanding 
perawi laki-laki. Hal ini perlu dikaji lebih dalam mengapa dapat terjadi hal demikian. Tidak dapat 
dipungkiri bahwa perempuan memainkan peran penting dalam pelestarian hadis selama masa hidup 
Nabi Muhammad SAW (w. 11/632), bahkan setelah beliau wafat kontribusi perempuan yang signifikan 
terhadap hadis diakui, dan mereka harus diteladani dalam upayanya mempelajari dan menerapkan ajaran 
Nabi. Pada saat itu, tidak ada perbedaan dalam orientasi untuk mencari dan memperoleh pengetahuan, 
seperti yang dinyatakan dalam hadis: “Setiap Muslim wajib menuntut ilmu.”1 

Eksistensi perempuan di pentas sejarah tidak dapat dielakkan, mereka berjuang dengan 
bersenjatakan iman yang mengakar kuat dalam jiwanya, mempertaruhkan jiwa dan raganya 
di hadapan Allah SWT serta memperjuangkan hak-haknya di skala global. Dalam Al-Qur’an 
dan hadis, terdapat banyak kisah tentang perempuan-perempuan yang saleh (Muslimāt dan 
Mu’mināt) yang menunjukkan bahwa keistimewaan mereka setara dengan laki-laki tanpa adanya 
perbedaan.(Subhan et al., 2024, p. 256) Perjalanan para perempuan telah mengalami banyak 
erosi, baik di bidang pendidikan, politik, dan sebagainya, dimulai dengan ciri kepribadian dan 

1 (Khair, 2018) 

evolving modern era, the role of women in science is crucial for the advancement 
of society. Without individuals studying hadith, future generations will not be 
aware of the life of the Prophet Muhammad SAW.

Keyword: al-Kutūb al-Tis’ah; Hadith Transmission; Ṣafiyyah bint Ḥuyay.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 33

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

bahkan kepercayaan diri, salah satu alasannya adalah krisis panutan.2 Dari abad keempat hingga 
abad kesembilan Hijriyah, kesuksesan perempuan didasarkan pada dua pilar utama. Pertama, partisipasi 
mereka dipandang sebagai penerus kebiasaan lama dari para sahabat perempuan Nabi Muhammad. 
Mereka bukan hanya hidup membersamai Nabi, tetapi juga menceritakan peristiwa-peristiwa yang 
mereka saksikan atau dengar dari Nabi, kemudian menyampaikannya kepada generasi berikutnya. 
Kedua, berbeda dengan peran para perempuan sebelumnya di era sahabat, para perempuan di era tabiin 
dan seterusnya ini diminati karena keahlian hukum dan seremonial mereka yang berperan sebagai 
penyampai dan pembawa narasi tentang kehidupan Nabi Muhammad sampai kepada pencatat hadis. 
Para perempuan ini dipuji dalam catatan sejarah karena pengabdian dan komitmen seumur hidup 
mereka terhadap hadis.(Sayeed, 2013, p. 6)

Sebagian besar hadis memang diriwayatkan oleh sahabat laki-laki karena Nabi Muhammad 
lebih banyak berinteraksi dengan mereka. Beberapa sahabat terkenal yang meriwayatkan banyak 
hadis adalah Abū Hurairah (w. 57/678), Ibn ‘Abbās (w. 68/687), dan Ibn ‘Umar (w. 73/692) yang 
memiliki ribuan hadis. Mereka menjadi perantara penting dalam mentransmisikan ajaran dan 
perilaku Nabi kepada generasi berikutnya. Meskipun banyak hadis berasal dari sahabat laki-laki, 
perempuan juga memainkan peran penting dalam transmisi hadis. ‘Āisyah (w. 58/678), istri Nabi 
Muhammad yang paling muda, dikenal sebagai salah satu periwayat hadis perempuan terkemuka. 
Ia meriwayatkan ribuan hadis karena interaksinya yang intens dengan Nabi, yang lebih banyak 
daripada sahabat perempuan atau istri Nabi yang lainnya. Ṣafiyyah binti Ḥuyay (w. 50/670) juga 
merupakan salah satu istri Nabi dan juga muḥadditsāt yang berkontribusi dalam periwayatan 
hadis. Sebagai seorang keturunan Yahudi yang masuk Islam, Ṣafiyyah berperan penting dalam 
menyebarkan ajaran Islam setelah penaklukan Khaibar yang terjadi pada tahun ketujuh Hijriyah. 
Para sahabat perempuan biasanya menceritakan hadis tentang perempuan, anak-anak, dan keluarga 
yang biasanya tidak terlihat dari laki-laki. Khusus untuk para istri Nabi biasanya menceritakan 
hadis khusus tentang keseharian Nabi SAW di rumahnya.(Qudsiah, n.d.) Kehadiran perempuan 
seperti ‘Āisyah dan Ṣafiyyah dalam tradisi hadis menunjukkan bahwa kontribusi mereka dalam 
memahami dan menyebarkan ajaran Nabi sangat signifikan. 

Mohammad Akram Nadwi, seorang ilmuwan Islam yang lahir di India, dalam bukunya “Al-
Muḥaddithāt: The Women Scholars in Islam,” menuturkan bahwa sumber-sumber kamus biografi 
perawi kaya dengan contoh perempuan yang memiliki ayah yang sangat peduli terhadap pendidikan 
putrinya, terutama dalam pengajaran hadis. Akram memberikan contoh seperti Sa’īd bin al-
Musayyib (w. 95/715), seorang tabiin terkenal yang mengajarkan semua hadisnya kepada putrinya. 
Mālik bin Anas (w. 93/712), penulis karya monumental “al-Muwaṭṭā,” juga mengajarkan seluruh 
hadis di kitab tersebut kepada putrinya. Begitu pula dengan Abū Ḥanīfah (w. 80/699), Ahmad bin 
Ḥanbal (w. 164/780), Abū al-‘Abbās Ahmad bin ‘Abdillāh al-Maghribī al-Fāsī (w. 560/1147), dan 
sejumlah ulama lainnya juga melakukan hal serupa terhadap putri-putri mereka.(Nadwi, 2007, p. 
44) Ini menunjukkan bahwa para ulama sangat memerhatikan periwayatan hadis dan berkomitmen 
untuk mengajarkan seluruh hadis yang mereka dengar kepada generasi berikutnya agar hadis dan 
ilmu yang terkait dengannya tetap terjaga.

B.	 Metode Penelitian
Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi kontribusi Ṣafiyyah binti Ḥuyay dalam periwayatan 

hadis, dengan fokus pada hadis-hadis yang ia riwayatkan di al-Kutūb al-Tis’ah (sembilan kitab hadis 
utama).3 Metodologi yang digunakan adalah penelitian kualitatif berbasis literatur, dengan memanfaatkan 

2 (Salenda, 2012) (Hanapi, 2015) (Nelli, 2015)
3 Penulis hanya memasukkan riwayat-riwayat Ṣafiyyah yang terdapat dalam al-Kutūb al-Tis'ah untuk beberapa alasan: 



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202534

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

berbagai sumber ilmiah. Setelah mengumpulkan dan menganalisis data, penelitian ini akan dibagi ke dalam 
beberapa permasalahan yang lebih spesifik. Langkah pertama adalah menganalisis biografi Ṣafiyyah binti 
Ḥuyay yang meliputi karakternya, latar belakang sosio-historis keluarganya, dan pernikahannya dengan 
Rasulullah SAW. Kedua, menganalisis seluruh hadis yang diriwayatkan oleh Ṣafiyyah di al-Kutūb al-
Tis’ah, termasuk di dalamnya adalah sistem periwayatan dan para perawi yang meriwayatkan darinya 
untuk menentukan keotentikan hadisnya. Hadis-hadis tersebut akan dikelompokkan ke dalam tema-tema 
tertentu untuk memudahkan pemahaman. Diharapkan penelitian ini dapat memperkaya khazanah ilmu 
hadis dan memberikan pemahaman yang lebih jelas mengenai peran Ṣafiyyah dalam periwayatan hadis.

C.	 Hasil dan Pembahasan
1.	 Biografi Ṣafiyyah binti Ḥuyay 

Ṣafiyyah binti Ḥuyay bin Akhṭab bin Sa’yah bin ‘Āmir bin ‘Ubaid bin Ka’ab bin al-Khazraj 
bin Ḥabīb bin al-Nadhīr bin al-Naḥḥām bin Yanḥūm merupakan istri Rasulullah yang kesepuluh dan 
ibunda kaum Muslimin yang memiliki perilaku sangat baik dan paras yang sangat cantik. Nasabnya 
tersambung sampai kepada Nabi Hārūn ‘alaihissalam. Tahun kelahirannya diperkirakan bertepatan 
dengan awal diangkatnya Rasulullah SAW sebagai Nabi dan Rasul oleh Allah SWT, sementara 
wafatnya diperkirakan pada tahun 50 Hijriyah atau 670 Masehi. Ayah Ṣafiyyah adalah Ḥuyay bin 
Akhṭab bin Sa’yah (w. 6/627), musuh paling sengit Rasulullah SAW. dari kalangan bani Nadhīr yang 
diusir Rasulullah, pasalnya mereka merusak perjanjian dengan beliau. Rasulullah bahkan memberi 
tahu Ṣafiyyah bahwa ayahnya adalah musuhnya yang dibunuh oleh Allah. Namun, Ṣafiyyah 
menjawab dengan mengutip firman Allah bahwa tidak ada seorang pun yang harus memikul dosa 
orang lain (walā taziru wāziratun wizra ukhrā). Sementara itu, Ibu Ṣafiyyah adalah Barrah binti 
Samuel atau Samawal dari Bani Quraizhah, dia merupakan salah satu keturunan Bani Israil dari 
kalangan keturunan Laway bin Ya’qūb. 4

Ṣafiyyah adalah seorang gadis kecil manakala Rasulullah SAW tiba di Madinah, saat beliau 
Hijrah. Meski masih belia, Ṣafiyyah memahami apa yang sedang terjadi saat itu. Ia mengatakan 
bahwa orang-orang Yahudi tahu pengutusan Nabi Muhammad SAW sebagaimana anak mereka 
sendiri. Akan tetapi, hati orang-orang Yahudi sudah terlipat, tertutup rasa kedengkian, dan 
permusuhan terhadap islam dan Rasul-Nya.(Mas’ad, 2021) Manakala Ṣafiyyah menginjak usia 
dewasa, ia dipinang oleh Sallam bin Misykam al-Qurazhī (w. 4/625), seorang yang ahli berkuda 
dari kaumnya sekaligus ahli syair mereka. Akan tetapi pernikahan mereka tak berlangsung 
lama. Kemudian Ṣafiyyah dinikahi oleh Kinānah bin al-Rabī’ Abū Ḥuqaiq al-Nadhrī (w. 7/628), 
yang merupakan sepupu Ṣafiyyah. Kinānah adalah seorang yang kaya raya dan memiliki posisi 
terhormat di kelompoknya. Dia terbunuh dalam pertempuran Khaibar. Ibn Katsīr (w. 774/1373), 
seorang Mufassir dan Muḥaddits ternama meriwayatkan dalam karyanya “al-Bidāyah wa al-
Nihāyah” bahwa suatu ketika Nabi Muhammad SAW melihat bekas pukulan di pipi Ṣafiyyah 
dan menanyakan penyebabnya. Ṣafiyyah menjelaskan bahwa ia bermimpi seakan-akan bulan 
datang dari Yatsrib dan jatuh ke pangkuannya. Kemudian Ṣafiyyah menceritakan mimpi tersebut 
kepada suaminya, Kinānah, yang kemudian memukul Ṣafiyyah dan berkata: “Apakah kamu ingin 
menikah dengan raja Yatsrib? (maksudnya adalah Nabi SAW karena saat itu beliau lah yang 
memimpin kota Yatsrib atau Madinah).” Itulah yang menyebabkan bekas luka di pipi Ṣafiyyah.

Pertama, penulis dapat memfokuskan pembahasan pada riwayat yang dianggap sebagai sumber hadis yang otentik. 
Kedua, penulis dapat memberikan analisis yang lebih mendalam terhadap riwayat Ṣafiyyah dengan mengecualikan 
riwayat dari luar sembilan kitab tersebut. Ketiga, pendekatan yang lebih terfokus ini lebih mudah dipahami bagi 
orang-orang yang mungkin tidak familiar dengan banyaknya kitab hadis.
4 Muhammad bin Sa’ad, Al-Thabaqat Al-Kubra, ed. by Ali Muhammad Umar (Maktabah al-Khanaji, 2001), vol. 
10, p. 119. 



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 35

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Isma’il bin Umar Ibnu Katsir, Al-Bidayah Wa An-Nihayah, ed. by Abdullah bin Abdul Muhsin 
At-Turki, 1st edn (Dar al-Hijr Litthaba’ah wa al-Nasyr, 1997), vol. 11, p. 225. 

Kisah pernikahan Ṣafiyyah dengan Rasulullah SAW dimulai saat terjadinya perang Khaibar 
pada tahun ketujuh Hijriah. Perang tersebut yang menjadikan jazirah Arab bersih dari keberadaan 
Yahudi secara total. Allah menolong Rasul-Nya dengan membukakan benteng demi benteng di 
sana, menjadikan kaum Muslimin mendapatkan harta orang-orang Yahudi sebagai rampasan perang, 
menawan, dan memboyong perempuan-perempuan mereka, salah satu perempuan tersebut adalah 
Ṣafiyyah binti Ḥuyay serta saudara sepupunya. Pada saat terjadinya perang tersebut, usia Ṣafiyyah 
belum genap delapan belas tahun. Mas’ad, UMMAHATUL MUKMININ, p. 176. Muhammad bin 
Sa’ad (w. 230/845), seorang sejarawan Islam, dalam al-Ṭabaqāt al-Kubrā menyampaikan riwayat 
bahwa ketika Rasulullah SAW melakukan ekspedisi ke Khaibar dan mendapatkan kemenangan 
atas harta mereka, beliau mengambil Ṣafiyyah binti Ḥuyay dan sepupunya sebagai tawanan. Beliau 
kemudian meminta Bilal untuk membawanya ke tempat tinggalnya. Dalam pertempuran tersebut, 
Rasulullah mendapatkan bagian dari setiap harta rampasan, dan Ṣafiyyah menjadi pilihan beliau. 
Nabi kemudian menawarkan kepadanya untuk memerdekakannya jika ia memilih Allah dan Rasul-
Nya, dan Ṣafiyyah menjawab bahwa ia memilih Allah dan Rasul-Nya. Ia pun memeluk Islam, dan 
Nabi memerdekakannya serta menikahinya, menjadikan kebebasannya sebagai mahar.5  

Waqar Akbar Cheema dalam tulisannya berjudul “Two Issues Around Prophet Muhammad’s 
Marriage With Ṣafiyya” mengungkapkan bahwa pernikahan Nabi Muhammad dengan Ṣafiyyah 
seringkali menjadi sorotan para kritikus dan orientalis Barat. Mereka mengajukan dua keberatan 
utama: pertama, pernikahan tersebut terjadi setelah penaklukan Khaibar, di mana suami dan keluarga 
Ṣafiyyah terbunuh, sehingga mereka mempertanyakan bagaimana Ṣafiyyah bisa menikahi orang 
yang bertanggung jawab atas penderitaan kaum dan keluarganya. Kedua, pernikahan Nabi dengan 
Ṣafiyyah dilakukan sebelum berakhirnya masa tunggu (‘Iddah) bagi perempuan yang ditinggal 
wafat suaminya yang diatur dalam al-Qur’an yaitu empat bulan sepuluh hari. Cheema membantah 
keberatan ini dengan menjelaskan bahwa aturan masa tunggu tidak berlaku untuk kasus Ṣafiyyah. 
‘Iddah merupakan konsekuensi dari pernikahan yang sah dalam hukum Islam, sedangkan Ṣafiyyah 
diambil sebagai budak setelah penaklukan Khaibar, sehingga pernikahannya dianggap batal. Karena 
suaminya, Kinānah telah terbunuh, bahkan jika dia selamat, pernikahan mereka tetap dianggap 
tidak sah. Dalam konteks ini, yang relevan adalah istilah “Istibra”, yang berarti memastikan rahim 
seorang perempuan kosong, yang dapat dicapai melalui satu kali menstruasi, dan menurut laporan, 
hal ini terjadi pada Ṣafiyyah. Sementara itu mengenai sikap Ṣafiyyah yang justru memilih Nabi 
SAW setelah Nabi Muhammad menaklukkan kelompok dan keluarganya, diungkapkan sendiri oleh 
Ṣafiyyah. Dia sangat kagum dan menaruh rasa hormat yang mendalam kepada Nabi SAW atas sikap 
dan perbuatannya yang sopan dan lembut terhadap Ṣafiyyah.6 Hal ini sebagaimana hadis yang dicatat 
oleh Ibn Ḥibbān (w. 354/965) dalam kitab Ṣaḥīḥ-nya, bahwa Safiyyah mengatakan: “Rasulullah 
SAW adalah orang yang paling saya benci, karena dia telah membunuh suami, ayah, dan saudaraku. 
Namun, beliau terus meminta maaf dan menjelaskan bahwa ayahku yang telah menghasut seluruh 
orang Arab untuk melawan beliau dan melakukan berbagai tindakan, hingga akhirnya perasaan 
benci itu sirna dari hatiku.”Muhammad bin Hibban Al-Busti, Sahih Ibn Hibban, ed. by Muhammad 
Ali Sawnamaz and Khalish Ay Damir, 1st edn (Dar ibn Hazm, 2012), vol. 3, p. 135.    

Sesaat setelah Nabi SAW menikahi Ṣafiyyah dan membawanya ke Madinah, ia diperlakukan 
buruk oleh istri-istri Nabi yang lain, seperti yang dilakukan oleh ‘Āisyah dan Ḥafṣah. Diriwayatkan bahwa 
pada saat itu, Nabi SAW menempatkan Ṣafiyyah di rumah salah satu kerabat Ḥāritsah bin al-Nu’mān. 

5 Lihat Muhammad bin Sa’ad, Al-Thabaqat Al-Kubra, vol. 10, p. 117.
6 Lihat (Cheema, 2020)



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202536

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Para perempua Anṣar mendengar tentang kecantikan Ṣafiyyah dan datang untuk melihatnya. ‘Āisyah 
datang dengan wajah tertutup dan mengenali Ṣafiyyah. Setelah ‘Āisyah keluar, Nabi mengikutinya 
dan bertanya, “Bagaimana pendapatmu tentang Ṣafiyyah, wahai ‘Āisyah?” ‘Āisyah menjawab, “Saya 
melihat seorang perempuan Yahudi.” Nabi menjawab, “Jangan katakan itu, ‘Āisyah, karena dia telah 
memeluk Islam dan sangat baik dalam Islamnya.” Ḥafsah juga pernah mengatakan bahwa Ṣafiyyah 
adalah putri seorang Yahudi. Ketika Ṣafiyyah mendengar ucapan tersebut, dia pun menangis. Nabi SAW 
kemudian melihatnya menangis, lalu bertanya “mengapa engkau menangis?”. Ṣafiyyah menjawab, 
Ḥafsah mengatakan bahwa aku adalah putri seorang Yahudi. Nabi SAW mengatakan kepada Ṣafiyyah, 
“Sungguh, kamu adalah putri seorang Nabi (seperti yang telah disebutkan sebelumnya, dia adalah 
keturunan Nabi Hārūn), pamanmu seorang Nabi (Musa ‘alaihissalam), dan suamimu seorang Nabi. 
Jadi, mengapa kamu merasa lebih rendah darinya?” Nabi kemudian menegur Ḥafsah, “Takutlah kamu 
kepada Allah.”Muhammad bin Isa Al-Tirmidzi, Sunan Al-Tirmidzi, ed. by Basyar ’Awwad Ma’ruf 
(Dar al-Gharb al-Islami, 1996), vol. 6, p. 188. Perlakuan tidak baik ini bahkan terus berlanjut hingga 
saat Nabi SAW sakit menjelang wafat. Pada saat itu, beliau berkumpul dengan para istriya. Ṣafiyyah 
berkata, “Demi Allah, Ya Rasulullah, saya berharap penyakit yang ada padamu menimpaku saja.” 
Istri-istri Nabi mencemooh Ṣafiyyah, dan Nabi melihat hal itu. Lantas beliau berkata, “Berkumurlah 
kalian.” Para istrinya bertanya, “Dari apa, wahai Raulullah?” Beliau menjawab, “Dari cemoohan kalian 
terhadap saudara kalian, demi Allah, dia adalah orang yang benar.”Sa’ad, Al-Thabaqat Al-Kubra, vol. 
10, vol. 6, pp. 122–24. 

Setelah Nabi Muhammad wafat, Ṣafiyyah menjalani kehidupan yang penuh dengan ibadah dan 
pengabdian kepada Allah. Ia dikenal sebagai perempuan yang rajin beribadah, sering membaca al-
Qur’an, dan memiliki keimanan yang kuat. Selain itu, ia adalah seorang yang cerdas dan bijaksana, 
mampu memberikan pandangan-pandangan yang berwawasan luas dalam berbagai situasi. Selama masa 
pemerintahan Khulafā al-Rāsyidīn (yang berkuasa dari tahun 11/632-41/661), Ṣafiyyah menyaksikan 
banyak peristiwa penting, termasuk konflik dan perkembangan di dalam komunitas Muslim. Terlepas 
dari tantangan-tantangan ini, ia tetap teguh dalam keyakinannya dan berkontribusi kepada masyarakat. 
Ṣafiyyah wafat pada tahun ke-50 Hijriyah, di bulan Ramaḍān. Kepergiannya meninggalkan kesan yang 
mendalam, dan ia dikenang sebagai seorang perempuan yang penuh dengan pengabdiannya kepada 
agama Islam. Warisannya tetap menjadi inspirasi bagi banyak orang, terutama bagi para perempuan 
dalam komunitas Muslim.(Ath-thabari, 2021)

2.	 Riwayat-riwayat Ṣafiyyah di al-Kutūb al-Tis’ah 
Sebagai salah seorang istri Nabi SAW, maka Ṣafiyyah berbagi kehidupan dengan beliau dan 

memiliki akses langsung ke sana. Hal ini memberinya kesempatan untuk secara pribadi melihat 
banyak kesempatan dan bertukar pikiran dengan Nabi dan mendengar ajarannya. Meskipun 
Ṣafiyyah tinggal bersama Nabi hanya sekitar tiga atau empat tahun saja (karena Nabi menikahi 
Ṣafiyyah pada tahun ketujuh Hijriyah, dan beliau wafat pada tahun kesebelas Hijriyah), namun 
dirinya meriwayatkan cukup banyak hadis, yaitu dua puluh empat Hadis di al-Kutūb al-Tis’ah. 
Enam Hadis diriwayatkan oleh al-Bukhārī (w. 256/870), satu Hadis diriwayatkan oleh Muslim 
(w. 261/875), dua Hadis diriwayatkan Abū Dāwud (w. 275/889), tiga Hadis oleh al-Tirmidzī 
(w. 279/892), dua Hadis diriwayatkan Ibn Mājah (w. 273/886), satu Hadis oleh al-Dārimī, dan 
sembilan Hadis oleh Ahmad bin Ḥanbal (w. 241/855). 

Dari dua puluh empat hadis yang diriwayatkan oleh Ṣafiyyah, ia menyampaikannya kepada 
lima orang tabiin, yaitu: ‘Alī bin al-Ḥusain, Muslim bin Ṣafwān, Ṣuhairah binti Jaifir, Kinānah, dan 
Syumaisah. Setiap perawi ini menyampaikan satu tema hadis, kecuali Kinānah yang meriwayatkan 
dua tema. Namun, penulis menggabungkan keduanya dalam pembahasan yang sama, yaitu pada 
pembahasan tema keempat, yang akan dijelaskan lebih lanjut nanti. Selanjutnya, penulis akan 
menganalisis hadis-hadis tersebut berdasarkan tema yang terkandung di dalamnya.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 37

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

a.	 Hadis-hadis I’tikaf
‘Alī bin al-Ḥusain adalah perawi yang paling banyak meriwayatkan hadis dari Ṣafiyyah, dengan 

total tiga belas hadis yang tercatat di al-Kutūb al-Tis’ah. Semua hadis yang ia riwayatkan berkaitan dengan 
I’tikaf Nabi Muhammad SAW. Tiga belas hadis mengenai I’tikaf ini memiliki kesamaan pada substansi 
teks atau matn, yaitu saat di mana Ṣafiyyah mengunjungi Nabi SAW yang sedang I’tikaf di masjid pada 
sepuluh hari terakhir Ramaḍān. Setelah berbincang sejenak, Ṣafiyyah berdiri untuk pergi, dan Nabi SAW 
menemaninya hingga ke pintu masjid yang menghadap ke depan pintu rumah Ummu Salamah (dalam 
salah satu riwayat, kala itu Ṣafiyyah berada di rumah Usāmah bin Zaid). Saat itu, ada dua orang sahabat 
Anṣar yang melihat Nabi lewat (di riwayat lain hanya seorang sahabat Anṣar). Tatkala mereka melihat 
Nabi, mereka mempercepat jalannya. Nabi menegur mereka untuk berjalan pelan, karena beliau sedang 
bersama istrinya yaitu Ṣafiyyah. Lantas orang Anṣar tersebut terkejut dan berkata, Subhanallah, wahai 
Rasulullah! Nabi kemudian mengatakan bahwa setan bisa memengaruhi hati manusia seperti aliran 
darah, dan beliau khawatir setan akan menimbulkan keraguan di hati mereka.

‘Alī bin al-Ḥusain (w. 95/714), merupakan cucu dari Khalīfah ‘Alī bin Abī Ṭālib (w. 40/661), yang 
dikenal sebagai Sayyid, imam, dan Zainal ‘Ābidīn al-Hāsyimī, al-‘Alawī, al-Madīnī, dengan kunyah 
(nama panggilan) Abū al-Ḥusain. Ibunya bernama Salamah, putri dari raja Persia Yazdgard, yang juga 
dikenal sebagai Ghazalah. ‘Alī bin al-Ḥusain dikenal sebagai pribadi yang Tsiqah (terpercaya), amanah, 
banyak meriwayatkan hadis, serta orang yang saleh.7 ‘Alī bin al-Ḥusain meriwayatkan tiga belas hadis 
dari Ṣafiyyah tentang I’tikaf Nabi Muhammad di masjid di sepuluh hari terakhir bulan Ramaḍān. 
Ada dua pola periwayatan yang digunakan oleh Alī bin al-Ḥusain. Pertama menggunakan lafaz Anna 
(sesungguhnya dia), yang biasanya dipakai untuk menegaskan isi suatu pernyataan. Sedangkan pola 
kedua menggunakan lafaz ‘An (dari), yang menandakan bahwa riwayat itu berasal dari seseorang. 
Lafaz 'an ini bukanlah  pola periwayatan yang tegas, namun dikecualikan apabila yang meriwayatkan 
adalah orang yang terpercaya.

Hadis-hadis yang diterima oleh Alī bin al-Ḥusain kemudian diriwayatkan hanya kepada 
Muhammad bin Syihāb al-Zuhrī (w. 124/741). Al-Zuhrī merupakan ahli hadis terkemuka pada 
zamannya yang meriwayatkan banyak sekali hadis dari para sahabat Nabi SAW. Ia juga memiliki 
banyak sekali murid yang menerima hadis darinya. Al-Ḥāfidz al-Dzahabī (w. 748/1348) dalam 
karyanya “al-Kāsyif” mengutip perkataan ‘Alī bin al-Madīnī (w. 234/859), seorang ahli hadis 
terkemuka yang menyatakan bahwa al-Zuhrī memiliki sekitar dua ribu hadis. Al-Zuhrī meninggal 
dunia pada bulan Ramaḍān tahun 124 Hijriyah atau 742 Masehi.Muhammad bin Ahmad bin 
Utsman Al-Dzahabī, Al-Kasyif Fi Ma’rifah Man Lahu Riwayati Fi Al-Kutub Al-Sittah, ed. 
by Ahmad Awamah, Muhammad & Namir, 1st edn (Dar al-Qiblah Litsaqofah al-Islamiyyah - 
Muassasah al-Risalah, 1992), vol. 2, p. 219. Al-Zuhrī menyebarkan hadis yang diterimanya dari 
Alī bin al-Ḥusain kepada delapan muridnya, yaitu: Ma’mar bin Rāsyid (w. 152/769), Ibrāhīm 
bin Sa’ad bin Ibrāhīm bin ‘Abdurrahman bin ‘Awf (w. 184/800), Syu’aib bin Abī Ḥamzah (w. 
163/779), Sufyān bin ‘Uyaynah (w. 198/813), Muhammad  bin ‘Abdullāh bin Abī ‘Atīq (w. 
135/752), ‘Abdurraḥmān bin Khālid bin Masāfir (w. 127/744), ‘Abdul A’lā bin ‘Abdul A’lā al-
Sāmī (w. 187/803), dan ‘Utsmān bin ‘Umar bin Mūsā al-Taymī. 

Al-Bukhārī mencatat enam hadis dalam kitabnya dan setiap hadis memiliki jalur periwayatan 
yang berbeda. Berikut adalah rincian mengenai masing-masing riwayatnya: Sanad pertama dan 
kedua memiliki narator yang sama, yaitu: Abū al-Yamān → Syu’aib bin Abī Ḥamzah → al-Zuhrī. 

7 Ahmad bin Abdullah Al-’Ijli, Al-Thiqāt Al-’Ijlī, ed. by Abdul ’Alim Abdul ’Azhim Al-Busti, 1st edn (Maktabah Al-Dar, 
1985), vol. 2, p. 153. ‘Alī bin al-Ḥusain merupakan murid ayahnya, Husain yang syahid, dan hadir pada peristiwa di Karbala 
saat berusia dua puluh tiga tahun dalam kondisi sakit, sehingga tidak ikut berperang. Ia ditangkap bersama keluarganya dan 
dibawa ke Damaskus, di mana Yazīd in Mu’āwiyah memberinya penghormatan sebelum mengembalikannya bersama 
keluarganya ke Madinah.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202538

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Sanad Ketiga: Sa’īd bin ‘Ufair → al-Layts bin Sa’ad → ‘Abdurraḥmān bin Khālid bin Masāfir → al-
Zuhrī, di hadis yang sama al-Bukharī juga menerimanya dari ‘Abdullāh bin Muhammad al-Musnadī 
→ Hisyām bin Yūsuf al-Ṣan’’ānī→ Ma’mar bin Rāsyid → al-Zuhrī. Sanad Keempat: Ismā’īl bin 
‘Abdullāh → ‘Abdul Ḥamid bin Abī Uwais → Sulaimān bin Bilāl → Muhammad bin ‘Abdullāh bin 
Abī ‘Atīq → al-Zuhrī, di hadis yang sama al-Bukhārī juga meriwayatkan dari ‘Alī bin ‘Abdullāh bin 
Ja’far → Sufyān bin ‘Uyaynah → al-Zuhrī. Sanad Kelima: Maḥmūd bin Ghailān → ‘Abdurrazzāq 
→ Ma’mar bin Rāsyid → al-Zuhrī. Sanad Keenam: ‘Abdul ‘Azīz bin ‘Abdullāh → Ibrāhīm bin 
Sa’ad bin Ibrāhīm bin ‘Abdurrahman bin ‘Awf → al-Zuhrī.8

Dalam kitabnya, Muslim mencatat dua jalur yang merujuk pada sumber al-Zuhrī, keduanya 
berada di bab dan posisi yang sama. Jalur pertama diriwayatkan melalui Isḥāq bin Ibrāhīm dan ‘Abd 
bin Ḥumaīd, di mana keduanya memiliki kesamaan dalam lafaz. Keduanya meriwayatkan dari 
‘Abdurrazzāq, yang mendengar dari Ma’mar bin Rāsyid, dari al-Zuhrī. Jalur kedua diriwayatkan 
melalui ‘Abdullāh bin ‘Abdurrahmān al-Dārīmī, melalui Abū al-Yaman, yang mendengar dari 
Syu’aib bin Abī Ḥamzah, dari al-Zuhri.9 Penulis mengecualikan untuk menganalisis perawi-
perawi yang terdapat dalam kitab Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Muslim, karena kedua kitab tersebut 
telah diakui secara luas kesahihannya. Hal ini sebagaimana diungkapkan oleh al-Nawāwī (w. 
676/1277), seorang ulama besar Mazhab Syāfi’ī, bahwa Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Muslim keduanya 
diakui secara luas oleh umat Islam, dan dianggap oleh para ulama sebagai kitab yang paling 
otentik setelah al-Qur’an.10 

Abū Dāwud menyantumkan dua hadis di kitab Sunan-nya. Berbeda dengan Muslim yang 
menempatkan hadisnya di satu bab yang sama, Abū Dāwud justru menempatkannya di dua bagian 
yang berbeda. Yang pertama berada di kitāb al-Ṣaum, yang kedua berada di kitāb al-Adab. Abū 
Dāwud memperoleh kedua hadis tersebut melalui gurunya, Ahmad bin Muhammad al-Marwazī 
(di sanad lainnya disebut dengan nama Ahmad bin Syabbuwayh al-Marwazī, namun kedua nama 
tersebut merujuk kepada orang yang sama), seorang perawi yang banyak meriwayatkan hadis dan 
dianggap tsiqah oleh al-Nasā’ī.Yūsuf Al-Mizzī, Tahdhīb Al-Kamāl Fī Asmā Al-Rijāl, ed. by Basyar 
’Awwad Ma’ruf (Muassasah al-Risalah, 1992), vol. 1, p. 435. Ahmad al-Marwazī menerimanya 
dari ‘Abdurrazzāq bin Hammām al-Ṣan’ānī, di mana menurut Yaḥyā bin Ma’īn (w. 233/847), 
‘Abdurrazzāq lebih unggul dalam riwayat Ma’mar dibandingkan Hisyām bin Yūsuf, sementara 
Hisyām bin Yūsuf lebih kuat daripada ‘Abdurrazzāq dalam riwayat Ibn Jurayj.11 ‘Abdurrazzāq 
sendiri menerimanya dari Ma’mar bin Rāsyid, seorang ahli hadis terkemuka dari Irak. Ibn Ma’īn 
menyatakan bahwa orang-orang yang paling terpercaya dalam riwayat al-Zuhrī adalah Mālik bin 
Anas, Ma’mar bin Rāsyid, Yūnus, ‘Uqail, Syu’aib bin Abī Ḥamzah, dan Ibn ‘Uyaynah.Al-Mizzī, 
Tahdhīb Al-Kamāl, vol. 28, p. 308. Kemudian Ma’mar menerima hadisnya dari al-Zuhrī, seorang 

8 Lihat (Al-Bukhari, 1893) Kitāb al-I’tikāf, bāb Hal Yakhruju al-Mu’takifu Liḥawāijihi Ilā bāb al-Masjid nomor hadis 2035, 
bāb Ziyārah al-Mar’ati Zawjahā fī I’tikāfihi nomor hadis 2038, bāb Hal Yadra’u al-Mu’takifu ‘an Nafsihi nomor hadis 
2039. Kitāb Bad’u al-Khalqi, bāb Ṣifati Iblīs wa Junūdihi nomor hadis 3281. Kitāb al-Adab, bāb al-Takbīri wa al-Tasbīḥi 
‘Inda al-Ta’ajjubi nomor hadis 6219. Kitāb al-Aḥkām, bāb al-Syahādati Takūnu ‘Inda al-Ḥākim nomor hadis 7171.
9 Lihat (Al-Naisaburi, 1955) Kitāb al-Salam, bāb Bayāni Annahu Yustaḥbbu Liman Ruiya Khāliyan Bi Imraatin wa 
Kānat Zawjatahu aw Maḥraman Lahu an Yaqūl Hādzihi Fulānatu, nomor hadis 2175.  
10 Lihat Abi Zakaria Yahya bin Syarifuddin Al-Nawawi, Al-Minhaj Syarh Shahih Muslim Bin Hajjaj, 2nd edn (Dar Ihya 
al-Turats, 1972), vol. 1, p. 14 <https://shamela.ws/book/1711>. Hal ini juga dilakukan untuk meringkaskan pembahasan, 
mengingat riwayat al-Bukhārī sangatlah banyak, yang tentu akan memerlukan diskusi yang sangat panjang.
11 Muhammad bin Ahmad bin Utsman Al-Dzahabi, Siyar A’lam Al-Nubala, ed. by Husain Asad and Syu’aib Al-Arnauth, 
3rd edn (Muassasah ar-Risalah, 1985), vol. 9, p. 565 <https://shamela.ws/index.php/book/10906>. Hal ini sudah sering 
terjadi di kalangan perawi hadis, di mana mereka kadang dianggap kuat jika menerima riwayat dari satu guru, tetapi 
lemah jika dari guru lainnya. Ini disebabkan oleh perbedaan dalam interaksi dan durasi waktu yang dihabiskan bersama 
guru, serta faktor-faktor lainnya.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 39

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

tabiin besar yang sangat tsiqah, sebagaimana telah dijelaskan sebelumnya. Sementara itu, Jalur 
kedua berasal dari Muhammad bin Yaḥyā bin Fāris, yang dianggap tsiqah ḥāfidz oleh Ibn Ḥajar.
(Al-Asqalānī, 1986, p. 512) Ibn Fāris menerima riwayat ini dari Abū al-Yamān (guru al-Bukhārī 
yang juga meriwayatkan hadis yang sama), yang dinyatakan tidak bermasalah (lā ba’sa bih) oleh 
Ahmad al-‘Ijlī (w. 271/875).Al-’Ijli, Al-Thiqāt, vol. 1, p. 313. Abū al-Yamān mendapatkannya 
dari Syu’aib bin Abī Ḥamzah, yang diakui sebagai seorang imam, sangat tsiqah, mutqin, dan 
ḥāfidz oleh al-Dzahabī.Muhammad bin Ahmad bin Utsman Al-Dzahabi, Siyar A’lam Al-Nubala, 
ed. by Husain Asad and Syu’aib Al-Arnauth, 3rd edn (Muassasah ar-Risalah, 1985), vol. 7, p. 
187 <https://shamela.ws/index.php/book/10906>. Selanjutnya, Syu’aib menerima riwayat dari 
al-Zuhrī.12  

Ibn Mājah, al-Dārimī, dan Ahmad bin Ḥanbal masing-masing mencatat satu hadis di kitab-
kitab mereka. Ibn Mājah memperoleh hadis tersebut dari Ibrāhīm bin al-Mundzir al-Hizāmī, 
seorang perawi yang dinilai sebagai Imām al-Ḥadīts (pemimpin ahli hadis) oleh al-Dzahabī.
Muhammad bin Ahmad Al-Dzahabī, Tarikh Al-Islam, ed. by Umar Abdussalam Al-Tadmiri, 2nd 
edn (Dar al-Kitab al-Arabi, 1993), vol. 17, p. 71. Ibrāhīm meriwayatkan hadis itu melalui ‘Umar 
bin Utsmān bin ‘Umar bin Mūsa bin ‘Ubaidillāh bin Ma’mar, seorang perawi yang dikenal sebagai 
ṣadūq (jujur) dan pernah menjabat sebagai hakim di Basrah sebelum meninggal di Madinah pada 
tahun 66 Hijriah.(Al-Asqalānī, 1986) ‘Umar mendapatkan hadis ini dari ayahnya, ‘Utsmān bin 
‘Umar, yang menurut Ibn Ḥajar adalah seorang perawi Maqbūl (diterima) yang meninggal pada 
masa kekhalifahan Al-Ma’mūn.Ibid, p. 386. Sementara ‘Utsmān meriwayatkan hadis tersebut 
dari al-Zuhrī.13  

Riwayat al-Dārimi menjadi yang paling singkat, baik dari sisi sanad maupun matn. Dari 
sisi sanad, al-Dārimi menerimanya dari Syu’aib bin Abī Ḥamzah, perawi yang diakui sebagai 
seorang imam, sebagaimana yang telah disebutkan di pembahasan riwayat Abū Dāwud. Syu’aib 
meriwayatkannya dari al-Zuhrī, seorang ahli hadis terkemuka dari Madinah. Sementara dari 
sisi matn juga sangat singkat, hanya menceritakan tentang kedatangan Ṣafiyyah mengunjungi 
Nabi SAW saat beliau I’tikaf di masjid pada sepuluh malam terakhir bulan Ramaḍān, di mana 
Ṣafiyyah berbincang sejenak sebelum berdiri untuk pergi.14

Ahmad bin Ḥanbal mendapatkan hadis ini dari dua gurunya dan menggabungkannya dalam 
satu riwayat dengan menggunakan kata “Wa” (dan), yaitu dari ‘Abdurrazzāq bin Hammām 
al-Ṣan’ānī dan ‘Abdul A’lā bin ‘Abdul A’lā al-Sāmī. Menurut Abū Zur’ah al-Rāzī, seorang 
kritikus hadis besar, ‘Abdurrazzāq adalah salah satu perawi yang dapat dipercaya. Imam Ahmad 
juga ditanya apakah dia pernah menemukan perawi yang lebih baik dari ‘Abdurrazzāq, dan dia 
menjawab tidak ada yang lebih baik darinya.‘Abdul Ghanī Al-Maqdisī, Al-Kamāl Fī Asmā 
Al-Rijāl, ed. by Syadi bin Muhammad Ali Nu’man (Al-Hay’ah Al-’Amah, 2016), vol. 7, p. 60. 
Sementara itu, ‘Abdul A’lā al-Sāmī, seorang yang berasal dari Basrah yang meninggal pada 
tahun 187 Hijriah, dianggap tsiqah oleh al-‘Ijlī. Keduanya meriwayatkan hadis tersebut dari 
Ma’mar bin Rāsyid, dari al-Zuhrī.Al-’Ijli, Al-Thiqāt, vol. 2, p. 68. Kedua perawi ini kemudian 
meriwayatkannya dari Ma’mar bin Rāsyid, dari al-Zuhrī.15

12 Lihat (Abū Dāwud, n.d.) Kitāb al-Ṣaum, bāb al-Mu’takifi Yadkulu al-Bayta Liḥājatihi, nomor hadis 2470. Kitāb 
al-Adab, bāb Fī Ḥusni al-Zhan, nomor hadis 4994.
13 Lihat (Ibn Mājah, 2009) Kitāb al-Ṣiyām, bāb al-Mustaḥāḍati Ta’takifu, nomor hadis 1779. Di kitab Sunan Ibn Mājah 
cetakan Dār Iḥyā al-Kitab al-‘Arabiyyah hadis tersebut berada di bāb fī al-Mu’takifi Yazūruhu Ahluhu fī al-Masjid.
14 Lihat Abdullah bin Abdurrahman Al-Darimi, Musnad Al-Darimi, ed. by Husain Sulaim Asad, 1st edn (Dar Al-
Maghani, 2000), vol. 2, p. 1117. Kitāb al-Ṣaum, bāb I’tikāf al-Nabī ṣallallāhu ‘alaihi wasallam, nomor hadis 1821.
15 Lihat (Ibnu Hanbal, 2001) Musnad Fāṭimah binti Rasūlullāh ṣallallāhu ‘alaihi wasallam, hadīts Ṣafiyyah Ummul 
Mu’minīn raḍiyallāhu ‘anhu, nomor hadis 26863.  



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202540

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Diagram 1. Hadis-hadis I’tikaf

Berdasarkan informasi yang telah disampaikan, hadis yang berkaitan dengan I’tikaf Nabi 
di sepuluh malam terakhir bulan Ramaḍān yang diriwayatkan oleh Ṣafiyyah dianggap sahih, 
dan semua hadis yang dicatat oleh para imam hadis juga dinyatakan sahih. Hal ini disebabkan 
oleh keterlibatan perawi-perawi yang dikenal memiliki hafalan yang kuat, seperti yang telah 
dinyatakan oleh para kritikus hadis yang ahli di bidangnya. Bahkan, hadis ini tidak hanya 
memiliki sanad yang kuat, tetapi juga matn yang konsisten, di mana keseluruhan isi matnnya 
sama dan dapat diterima dalam konteks ajaran Islam. 

b.	 Hadis-hadis peyerangan Ka’bah di akhir zaman
Hadis-hadis penyerangan Ka’bah dari Ṣafiyyah ada enam, semuanya berada di bawah 

perawi bernama Muslim bin Ṣafwān. Ibn Mājah dan al-Tirmidzī masing-masing meriwayatkan 
satu hadis. Sementara Ahmad bin Ḥanbal meriwayatkan empat hadis. Keenamnya menceritakan 
hal yang sama, yaitu keadaan di akhir zaman ketika banyak orang akan berusaha menyerang 
Ka’bah. Rasulullah mengatakan bahwa orang-orang tidak akan berhenti melakukan penyerangan 
ke Ka’bah sampai ketika mereka berada di padang pasir, maka mereka akan dihancurkan, baik 
yang pertama maupun yang terakhir, dan tidak ada satu pun di antara mereka yang selamat. 
Ṣafiyyah kemudian bertanya kepada Nabi tentang orang-orang yang terpaksa ikut serta. Lantas 
Nabi menjelaskan bahwa Allah akan membangkitkan mereka sesuai dengan niat dan keadaan 
hati mereka. Hadis serupa juga disampaikan oleh Ḥafṣah binti ‘Umar, istri Nabi SAW yang 
keempat, di mana dia meriwayatkannya kepada ‘Abdullāh bin bin Ṣafwān.

Dalam semua riwayatnya, Muslim menggunakan pola periwayatan ‘an (dari) Ṣafiyyah. 
Sayangnya, informasi mengenai tahun kelahiran dan kematian Muslim bin Ṣafwān, dan tingkat 
keandalannya pun tidak diketahui, sehingga al-Ḥāfidz Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī (w. 852/1449) 
menggolongkannya sebagai perawi yang Majhūl atau tidak dikenali latar belakangnya.(Al-
Asqalānī, 1986) Ibn Ṣafwān meriwayatkan hadis tersebut kepada dua muridnya, Abū Idrīs al-
Murhabī dan ‘Ubaid bin Abī al-Ja‘d. Abu Idris al-Murhabī adalah seorang perawi yang berasal 
dari Kufah. Dia dikenal dengan nama Suwar atau Masawar. Meskipun ia adalah seorang yang 
jujur, ia memiliki kecenderungan terhadap Syiah dan termasuk dalam ṭabaqāt (generasi) perawi 
keempat.(Al-Asqalānī, 1986) Sementara itu, ‘Ubaid bin Abī al-Ja‘d juga merupakan perawi 
yang jujur dari ṭabaqāt ketiga, di mana riwayatnya hanya tercantum di Musnad Ahmad.(Al-
Asqalānī, 1986)



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 41

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Kedua perawi tersebut kemudian meriwayatkannya hanya kepada Salamah bin Kuhail, 
seorang perawi yang dianggap sebagai imam, tsiqah, dan ahli hadis oleh al-Dzahabī. Ia dikenal 
dengan kunyah Abū Yaḥyā al-Ḥaḍramī al-Tan‘ī, yang berasal dari Kufah.Al-Dzahabi, Siyar A’lam 
Al-Nubala, vol. 5, p. 297. Dari Salamah, ia kemudian menceritakannya pada perawi yang sangat 
terkenal dari Kufah, yaitu Sufyān al-Tsawrī. Ibn al-Qaṭṭān (198/814) menyatakan bahwa al-Tsawrī 
berasal dari suku Tsaūr Tamīm. Ia merupakan salah satu imam dalam bidang fikih dan hadis serta 
dikenal sebagai salah satu tokoh terkemuka dalam bidang kezuhudan. Bahkan, ‘Abdurraḥmān bin 
Mahdī (198/814) mengklaim ada empat imam di zamannya, dan yang paling terkemuka di antara 
mereka adalah al-Tsawrī.’Alauddin Mughlatay, Ikmal Tahdzib Al-Kamal Fi Asma Al-Rijal, ed. by 
Muhammad Utsman (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 2011), vol. 3, p. 376. Al-Tsawrī menyampaikan 
hadisnya kepada tiga muridnya, yaitu Wakī‘ bin al-Jarrāḥ, ‘Abdurraḥmān bin Mahdī, dan Abū 
Nu‘aim al-Faḍl bin Dukayn. 

Wakī‘ bin al-Jarrāḥ adalah seorang perawi terkenal, yang juga berasal dari Kufah. 
Ahmad bin Ḥanbal, yang merupakan murid Wakī’, pernah mengatakan, “Saya tidak pernah 
melihat orang yang lebih mendalam ilmunya dan lebih baik hafalannya daripada Wakī’. 
Sejauh yang saya tahu, ia hanya pernah ragu tentang hadis satu kali, dan saya tidak pernah 
melihatnya membawa kitab atau catatan sama sekali.”Al-Maqdisī, Al-Kamāl Fī Asmā Al-
Rijāl, vol. 9, p. 179. ‘Abdurraḥmān bin Mahdī juga merupakan perawi yang sudah tak 
asing lagi namanya di kalangan peneliti hadis. Abū Ḥātim al-Rāzī meriwayatkan dari Abū 
al-Rabī’ al-Zahrānī, ia berkata: “Saya tidak pernah menjumpai orang seperti ‘Abdurraḥmān 
bin Mahdī, yang dikenal dengan kepakarannya dalam hadis.”Al-Mizzī, Tahdhīb Al-Kamāl, 
vol. 17, pp. 437–38. Begitupun dengan Abū Nu‘aim al-Faḍl bin Dukayn yang juga dikenal 
sebagai perawi yang sangat tsiqah. Ahmad bin Abdullah al-‘Ijlī (w. 261/874) menyebut Abū 
Nu‘aim sebagai seorang yang sangat terpercaya dalam hadis (tsiqah tsabat) dari Kufah.Al-
’Ijli, Al-Thiqāt, vol. 2, p. 205. 

Ahmad bin Ḥanbal meriwayatkan hadis tersebut melalui ketiganya.16 Ibn Mājah 
meriwayatkannya melalui Abū Bakar bin Abī Syaibah, dari al-Faḍl bin Dukayn, dari 
Sufyān al-Tsawrī, dari Salamah bin Kuhail, dari Abu Idris al-Murhabī, dari Ibn Ṣafwān.17 
Menurut al-Dzahabī dalam Tadzkiratul Ḥuffādz, Abū Bakar bin Abī Syaibah adalah 
seorang ḥāfidz luar biasa yang tak tertandingi, seorang ulama yang sangat teliti. Ia adalah 
penulis kitab-kitab penting seperti Musnad, al-Muṣannaf, dan karya lainnya.Muhammad 
bin Ahmad bin Utsman Al-Dzahabi, Tadhkiratul Huffādh (Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 
1998), vol. 6, p. 16. Sedangkan al-Tirmidzī meriwayatkannya melalui Maḥmūd bin 
Ghaylān, dari al-Faḍl bin Dukayn, dari Sufyān al-Tsawrī, dari Salamah bin Kuhail, dari 
Abu Idris al-Murhabī, dari Ibn Ṣafwān.18 Maḥmūd bin Ghaylān Al-‘Adawī juga dianggap 
oleh al-Dzahabī sebagai seorang ḥāfidz, ḥujjah, dan salah satu imam hadis terkemuka. 
Ahmad bin Ḥanbal menyatakan bahwa Maḥmūd adalah ahli hadis yang dikenal sebagai 
pengikut sunnah dan pernah dipenjara karena masalah terkait al-Qur’an. Al-Nasā’ī juga 
memujinya dengan menyebut Maḥmūd bin Ghaylān sebagai perawi yang tsiqah.Al-
Dzahabi, Siyar A’lam Al-Nubala, vol. 12, p. 223. 

16 Lihat (Ibnu Hanbal, 2001) Musnad Fāṭimah binti Rasūlullāh ṣallallāhu ‘alaihi wasallam, hadīts Ṣaffiyah 
Ummul Mu’minīn raḍiyallāhu ‘anhā, nomor hadis 26858, 26859, dan 26860.
17 Lihat (Ibn Mājah, 2009) Sunan Ibn Mājah, Abwāb al-Fitan, bāb Jaysyi al-Baydāi, nomor hadis 4064.
18 Lihat (Al-Tirmidzi, 1996) Sunan al-Tirmidzi, Abwāb al-Fitan ‘an Rasūlullāhi ṣallallāhu ‘alaihi wasallam, bāb 
Mā Jā’a fī al-Khasfi, nomor hadis 2184.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202542

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Diagram 2. Hadis-hadis peyerangan Ka’bah di akhir zaman:

Meskipun murid Muslim bin Ṣafwān hingga ke pencatat hadis dianggap sebagai orang yang 
tepercaya, kelemahan justru terletak pada sosok Muslim bin Ṣafwān sendiri sebagai perawi yang 
majhūl. Namun, hadis ini tetap dinilai sahih, terutama oleh Syu’aib al-Arnaūṭ (w. 1438/2016), 
seorang pakar hadis kontemporer dan pentaḥqīq kitab-kitab hadis. Ia menyatakan bahwa hadis 
riwayat Ibn Mājah ini sahih, kecuali pada bagian awal yang berbunyi: “Orang-orang tidak akan 
berhenti menyerang rumah ini Ka’bah” (Lā Yuntahī al-Nās ‘an Ghazwi Hādza al-Bayt). Sanad ini 
dianggap ḍa’īf (lemah) karena ketidakjelasan Muslim bin Ṣafwān. Al-Arnaūṭ memberikan penilaian 
yang sama pada hadis-hadis riwayat Ahmad bin Ḥanbal.19 Sementara itu, riwayat al-Tirmidzī dinilai 
langsung oleh al-Tirmidzī sendiri, di mana beliau menyatakan hadis ini sebagai ḥasan ṣaḥīḥ. Oleh 
karena itu, meskipun sanad hadis terkait penyerangan Ka’bah ini lemah, namun dari sisi matn 
diterima. Hal ini juga didukung oleh banyaknya riwayat, bahkan Ḥafṣah juga meriwayatkan dengan 
matn yang serupa melalui sanad yang berbeda.

c.	 Hadis-hadis Nabīdz al-Jar atau fermentasi anggur
Terdapat tiga hadis tentang Nabīdz al-Jar dan ketiganya hanya dikeluarkan oleh Imam Ahmad 

bin Ḥanbal dalam Musnadnya yang diriwayatkan oleh Ṣuhairah binti Jaifir dari Ṣafiyyah yang 
menggambarkan momen penting dalam konteks hukum Islam tentang minuman yang dihasilkan 
dari anggur yang difermentasi menggunakan wadah yang terbuat dari tanah liat. Penulis mengalami 
kesulitan dalam menggali informasi tentang biografi Ṣuhairah binti Jaifir, yang membuatnya menjadi 
perawi yang sangat majhūl. Tidak ada satu pun catatan atau sumber kitab yang menjelaskan tentang 
latar belakangnya, seperti tahun lahir, tahun wafat, atau kontribusinya dalam dunia hadis. Selain 
itu, ulasan para ulama tentangnya juga tidak ditemukan, yang semakin memperkuat ketidakpastian 
tentang kredibilitas dan keandalannya sebagai perawi. Riwayat Ṣuhairah hanya ditemukan di 
Musnad Ahmad (w. 241/855) dan Muṣannaf Ibn Abī Syaibah (w. 235/849).

Ketiga hadis yang diterima oleh Ṣuhairah binti Jaifir menceritakan kisah perjalanannya 
selama menunaikan ibadah Haji dan pertemuannya dengan Ṣafiyyah binti Ḥuyayy setelah kembali 
ke Madinah. Dalam pertemuan tersebut, Ṣuhairah dan beberapa perempuan lainnya berdiskusi 
dengan Ṣafiyyah. Di sinilah Ṣafiyyah menjelaskan bahwa Rasulullah SAW telah mengharamkan 
minuman fermentasi anggur, yang menunjukkan bahwa ada perhatian yang besar terhadap masalah 
mengkonsumsi minuman fermentasi, karena dalam konteks Islam hal tersebut dapat berdampak 
pada kesehatan dan kehilangan akal peminumnya.20

19 Lihat Sunan Ibn Mājah, yang sudah ditahqīq oleh Syu'aib al-Arnaūṭ, vol. 5, p. 184. Lihat juga Ibnu Hanbal, Musnad 
Ahmad, yang sudah ditahqīq oleh Syu'aib al-Arnaūṭ, vol. 44, pp. 429–31.
20 Lihat (Ibnu Hanbal, 2001) Tiga hadis tersebut berada di pembahasan Musnad Fāṭimah binti Rasūlullāh ṣallallāhu 



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 43

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Ṣuhairah menyampaikan pengalaman dan informasi yang diterimanya kepada Ya’lā bin 
Ḥakīm al-Tsaqafī al-Baṣrī, yang merupakan orang yang terpercaya sebagaimana catatan ‘Abdullāh 
bin Ahmad bin Ḥanbal (w. 241/855), di mana ayahnya menyatakan bahwa Ya’lā bin Ḥakīm 
adalah sosok yang tsiqah.21 Ya’lā menyampaikan hadis ini kepada Jarīr bin Ḥāzim al-Azdī, yang 
diakui sebagai sosok yang dapat dipercaya menurut Ibn Ḥajar, meskipun ada kelemahan dalam 
hadis-hadisnya ketika meriwayatkan dari beberapa perawi. Ia juga sering melakukan kesalahan 
saat menyampaikan hadis dari hafalannnya.(Al-Asqalānī, 1986) Dari Jarīr, hadis ini disampaikan 
kepada dua perawi, yaitu anaknya sendiri Wahb bin Jarīr, dan perawi bernama ‘Affān bin Muslim 
al-Ṣafār. Wahb bin Jarīr dianggap tsiqah oleh Ibn Ma’īn (w. 233/847),Al-Mizzī, Tahdhīb Al-
Kamāl, vol. 31, p. 123. sementara ‘Affān bin Muslim juga dianggap sosok yang tsiqah dan mutqin 
oleh Abū Ḥātim.22 Keduanya kemudian meriwayatkan hadis tersebut kepada Imam Ahmad, yang 
merupakan salah satu tokoh besar dalam tradisi hadis dan juga pendiri mazhab Hanbali. 

Berdasarkan informasi tersebut, seharusnya hadis yang diriwayatkan oleh Suhairah dari 
Ṣafiyyah ini termasuk kategori lemah karena tidak ada bukti yang mendukung keandalan Suhairah. 
Namun, seperti yang terjadi dalam pembahasan hadis-hadis penyerangan Ka’bah yang dinilai 
sahih oleh Syu’aib al-Arnauṭ, hal yang sama juga berlaku untuk hadis-hadis terkait Nabīdz al-Jar. 
Al-Arnauṭ menilai bahwa hadis tersebut ṣaḥīḥ lighairihi (otentik dengan dukungan). Meskipun 
ada kelemahan dalam sanad, al-Arnauṭ menekankan bahwa substansi hadis tersebut tetap dianggap 
valid dan otentik karena didukung oleh tiga jalur periwayatan yang berbeda. Adapun para perawi 
lainnya dalam sanad tersebut adalah tepercaya dan termasuk perawi yang digunakan oleh al-
Bukhārī dan Muslim.23 

d.	 Hadis pembelaan Nabi terhadap Ṣafiyyah di hadapan istri-istrinya dan hadis tentang Nabi 
yang mengajarkan kalimat zikir kepada Ṣafiyyah
Dua hadis yang berkaitan dengan tema tersebut diriwayatkan oleh Kinānah, mantan pelayan 

(mawlā) Ṣafiyyah. Kedua hadis ini dicatat oleh al-Tirmidzī dan keduaya memiliki rantai perawi 
yang sama. Al-Tirmidzī menerima hadis ini dari Muhammad bin Basyār, yang menerimanya dari 
‘Abduṣṣamad bin ‘Abdul Wārits, kemudian dari Ḥasyim bin Sa’īd al-Kūfī, dari Kinānah, yang 
kemudian menerimanya dari Ṣafiyyah binti Ḥuyay. Perlu dicatat bahwa Kinānah yang dimaksud di 
sini bukanlah Kinānah yang pernah menikahi Ṣafiyyah, karena Kinānah yang pernah menjadi suami 
Ṣafiyyah telah tewas dalam pertempuran Khaibar sebelumnya. Kinānah merupakan perawi yang 
tsiqah sebagaimana diungkapkan oleh al-‘Ijlī.Al-’Ijli, Al-Thiqāt, vol. 2, p. 228. Sebagai perawi yang 
tsiqah, Kinānah menggunakan metode periwayatan yang memiliki tingkat keandalan tinggi dalam 
menyampaikan hadis. Dua hadis yang ia terima dari Ṣafiyyah menggunakan lafaz Ḥaddatsanā 
(menceritakan kepada kami) dan Sami’tu (aku mendengar). 

Hadis pertama berada di Abwāb al-Manāqib, nomor hadis 3892. Hadis ini menceritakan 
bagaimana Rasulullah SAW menemui Ṣafiyyah, setelah sampai ke telinga Ṣafiyyah akan perkataan 
Ḥafṣah dan ‘Āisyah yang membuatnya sakit hati, maka Ṣafiyyah mengadukan hal itu kepada 
Rasulullah, lantas beliau bersabda, “Tidakkah kamu mengatakan, ‘Bagaimana kamu berdua (Ḥafṣah 
dan ‘Āisyah) bisa lebih baik dariku, padahal suamiku adalah Muhammad, ayahku (dari keturunan) 
Hārūn sedangkan pamanku (dari keturunan) Mūsā.’” Sedangkan berita yang sampai kepada Ṣafiyyah 
adalah Ḥafṣah dan ‘Āisyah mengatakan, “Kami lebih mulia di sisi Rasulullah daripada Ṣafiyah.” 
Mereka juga mengatakan, “Kami adalah para istri Nabi dan anak paman beliau.” Dalam bab ini ada 

‘alaihi wasallam, hadīts Ṣaffiyah Ummul Mu’minīn raḍiyallāhu ‘anhā, nomor hadis 26862, 26864, dan 26865.
21 Lihat Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta'dīl, vol. 9, p. 303..
22 Lihat ‘Abdul Ghanī Al-Maqdisī, Al-Kamāl Fī Asmā Al-Rijāl, ed. by Syadi bin Muhammad Ali Nu’man (Al-
Hay’ah Al-’Amah, 2016), vol. 7, p. 319.
23 Lihat (Ibnu Hanbal, 2001) Musnad Ahmad, vol. 44, p. 432-434.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202544

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

juga riwayat dari Anas. Abū ‘Īsā berkata: Hadis ini Gharīb (aneh), kami tidak mengetahuinya dari 
hadis Ṣafiyyah kecuali dari hadisnya Ḥasyim al-Kūfī , dan sanadnya pun lemah.24 

Hadis kedua berada di Abwāb al-Da’awāt, nomor hadis 3554. Ṣafiyyah mengisahkan bahwa 
Rasulullah SAW menemuiku sementara di tanganku terdapat empat ribu bijih kurma, yang aku 
gunakan untuk bertasbih. Kemudian beliau berkata, “Sungguh engkau telah bertasbih dengan ini! 
Maukah aku ajarkan kepadamu sesuatu yang lebih banyak pahalanya daripada apa yang engkau 
gunakan untuk bertasbih?” Maka aku katakan; Ya, ajarkan kepadaku. Kemudian beliau bersabda, 
“Ucapkanlah; Subḥānallāhu ‘Adada Khalqih.” Abū ‘Īsā berkata, hadis ini gharib, kami tidak 
mengetahuinya dari hadis Ṣafiyyah kecuali dari jalur ini, dari hadis Hāsyim bin Sa’īd al-Kūfī. 
Dan sanadnya tidaklah dikenal. Dalam bab tersebut terdapat riwayat dari Ibn ‘Abbās.25 

Kinānah menyampaikan kedua hadis ini kepada Ḥasyim bin Sa’īd al-Kūfī, seorang perawi 
yang menetap di Basrah. Ḥasyim meriwayatkan hadis hanya dari empat perawi, yaitu: Kinānah 
mawlā Ṣafiyyah, Hisyām bin ‘Urwah, Zaid al-Khats’amī, dan Muhammad bin Ziyād. Riwayat-
riwayatnya hanya ditemukan di Sunan al-Tirmidzī, tanpa dicatat dalam kitab-kitab lainnya, sehingga 
Ahmad bin Ḥanbal mengatakan bahwa dia tidak mengenal Ḥasyim (Lā A’rafahu), sementara Yaḥyā 
bin Ma’īn berkomentar: “Dia tidak ada artinya (Laysa Bisyain).”Al-Maqdisī, Al-Kamāl Fī Asmā 
Al-Rijāl, vol. 9, p. 229. Hadis yang disampaikan oleh Hāsyim al-Kūfī ini kemudian diteruskan 
kepada ‘Abduṣṣamad bin ‘Abdul Wārits al-Tanūrī, yang dikenal dengan kunyah Abū Sahl. Ia adalah 
seorang ḥāfidz dan hujjah (otoritas yang dapat dipercaya), yang wafat pada tahun 207 H.Al-Dzahabi, 
Al-Kasyif Fi Ma’rifah Man Lahu Riwayati Fi Al-Kutub Al-Sittah, vol. 1, p. 653. ‘Abduṣṣamad 
meneruskan hadis ini kepada Muhammad bin Basyār, seorang perawi yang lebih dikenal dengan 
nama Bundār, yang berarti seorang ḥāfidz (penghafal hadis). Bundār memiliki banyak sekali guru 
dan murid, serta menguasai ribuan hadis. Abū Bakr bin Khuzaymah mengatakan: “Aku mendengar 
Bundār berkata: ‘Selama lebih dari dua puluh tahun, aku terus mendatangi Yahyā bin Sa‘īd al-
Qaṭṭān (perawi hadis besar).’ Bundār menambahkan, ‘Jika Yahyā hidup lebih lama, aku pasti akan 
mendengar lebih banyak hadis darinya.’ Ini adalah intisari dari kisahnya.”26 Muhammad bin Basyār 
kemudian menceritakannya kepada al-Tirmidzī.

Dari informasi ini, terlihat bahwa kedua hadis dengan rantai perawi yang sama ini memiliki 
satu perawi yang dianggap lemah, yaitu Ḥasyim bin Sa’īd al-Kūfī, seperti yang dinyatakan oleh 
Ahmad bin Ḥanbal dan Yaḥyā bin Ma’īn. Dengan demikian, dari segi sanad, kedua hadis ini 
dapat dikategorikan sebagai hadis yang lemah. Bahkan, al-Tirmidzī juga memberikan komentar 
di akhir kedua hadis tersebut (sebagaimana dicatat sebelumnya), bahwa hadis ini gharīb. Beliau 
tidak mengetahui hadis ini dari Ṣafiyah kecuali melalui riwayat Hāsyim al-Kūfī, dan sanadnya 
juga tidak kuat atau tidak dikenal.

e.	 Hadis perjalanan Haji Nabi SAW bersama istri-istrinya dan sejumlah sahabat
Hadis mengenai perjalanan Haji Nabi SAW bersama para istrinya hanya ada satu riwayat yang 

disampaikan oleh Syumaisah atau Sumayyah binti ‘Azīz al-‘Atikiyyah, dan dicatat oleh Ahmad 
bin Ḥanbal dalam Musnadnya. Sumayyah meriwayatkan hadis dari Ṣafiyyah menggunakan pola 
periwayatan ‘an. Imam Ahmad menerima hadis ini dari ‘Abdurrazzāq bin Hammām al-Ṣan’āni, 
dari Ja’far bin Sulaimān al-Ḍab’ī, dari Tsābit al-Bunānī, dari Syumaisah atau Sumayyah, dari 
Ṣafiyyah binti Ḥuyay.

24 Lihat Al-Tirmidzi, Sunan al-Tirmidzi, vol. 6,  p. 187.
25 Lihat Al-Tirmidzi, vol. 5, p. 520.
26 Lihat Al-Mizzī, Tahdhīb Al-Kamāl, vol. 24, pp. 511–14. Pernyataan Abū Dāwud menunjukkan bahwa ia 
menyadari adanya beberapa kekurangan pada Bundār (mungkin dari aspek akidah, keadilan, atau sifat lainnya), 
meskipun ia masih menganggap hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Bundār dapat diterima.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 45

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Hadis tersebut merupakan kisah yang panjang di mana Ṣafiyyah binti Ḥuyay menceritakan 
bahwa Nabi Muhammad SAW melaksanakan Haji bersama para istrinya. Dalam perjalanan, unta 
Ṣafiyyah tersandung, sehingga membuatnya menangis. Nabi SAW mengusap air matanya, tetapi 
tangisannya justru semakin keras, hingga Nabi menegurnya dan memerintahkan rombongan untuk 
berhenti sejenak. Ṣafiyyah kemudian merasa cemas tentang reaksi Nabi dan pergi kepada ‘Āisyah 
untuk meminta bantuan agar dia bisa menyenangkan hati Nabi, bahkan dia rela memberikan 
gilirannya untuk ‘Āisyah. Lantas ‘Āisyah pun mengenakan pakaian wangi dan menemui Nabi, 
lalu memberitahu bahwa sebenarnya itu bukanlah gilirannya. Setelah itu, Nabi SAW beristirahat 
sebentar bersamanya. Ketika sore tiba, Nabi meminta Zainab binti Jaḥsy untuk memberikan unta 
kepada Ṣafiyyah, tetapi Zainab menjawab dengan nada sinis, yang membuat Nabi marah dan tidak 
berbicara dengannya sampai perjalanan selesai, hingga Zainab merasa putus asa. Beberapa waktu 
kemudian, ketika bulan Rabī al-Awwal tiba, Nabi SAW megunjungi Zainab lalu memaafkannya dan 
menggaulinya, dan Nabi pun senang terhadapnya. Imam Ahmad kemudian melanjutkan riwayat 
hadisnya dengan membawakan sanad yang ia terima dari ‘Affān, melalui Ḥamād, yaitu Ibn Salamah, 
yang menyampaikan dari Tsābit, dari Sumayyah dari ‘Āisyah bahwa Rasulullah SAW sedang dalam 
perjalanan ketika unta Ṣafiyyah jatuh sakit, kemudia ia menyebutkan hadis semisalnya.27

Ibn Abī Ḥātim (w. 327/938) dalam bukunya “al-Jarḥ wa al-Ta’dīl” menyatakan bahwa Syumaisah 
perawi yang tsiqah.Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta'dīl, p. 391. Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī juga demikian, 
ia mengatakan bahwa Syumaisah perawi yang Maqbūl (diterima).Al-Asqalānī, Taqrīb Al-Tahdhīb, 
p. 739. Syumaisah lebih dikenal sebagai perawi yang meriwayatkan dari ‘Āisyah istri bungsu Nabi, 
sehingga al-Ḥāfidz al-Mizzī (w. 742/1341) dalam Tahdzībul Kamāl fī Asmā al-Rijāl dan juga Ibn Ḥajar 
dalam Tahdzīb al-Tahdzīb hanya menyebutkan bahwa Syumaisah meriwayatkan dari ‘Āisyah, tanpa 
menyebutkan bahwa Syumaisah meriwayatkan dari Ṣafiyyah.28 

Syumaisah menyampaikan hadisnya kepada Tsābit al-Bunānī, seorang perawi hadis yang 
terkenal. Menurut Abū Ḥātim al-Rāzī, di antara sahabat Anas, al-Zuhrī adalah yang paling kuat 
dalam meriwayatkan hadis, diikuti oleh Tsābit al-Bunānī, dan kemudian Qatādah bin Di’āmah. Hal 
ini juga dikonfirmasi oleh al-‘Ijlī dan al-Nasā’ī yang menyatakan bahwa Tsābit adalah perawi yang 
terpercaya.Al-Mizzī, Tahdhīb Al-Kamāl, vol. 4, p. 347. Tsābit al-Bunānī kemudian meriwayatkan 
hadis tersebut kepada Ja’far bin Sulaimān al-Ḍab’ī, seorang bekas budak dari Banū Ḥarīsh. Ibn Abī 
Ḥātim melaporkan bahwa Muḥammad bin Ḥamūyah bin al-Ḥasan mendengar Abū Ṭālib mengatakan 
bahwa Aḥmad bin Ḥanbal menilai Ja’far bin Sulaimān tidak bermasalah (Lā ba’sa bih). Namun, ada 
yang mengingatkan Sulaimān bin Ḥarb menyebutkan bahwa hadisnya Ja’far tidak boleh ditulis (Lā 
yaktubu ḥadītsahu). Aḥmad menjelaskan bahwa Ḥammād bin Zayd tidak melarang meriwayatkan 
dari Ja’far, tetapi Ja’far memiliki kecenderungan terhadap Syi’ah dan sering meriwayatkan hadis 
tentang keutamaan ʿAlī. Banyak orang, seperti ‘Abdurraḥmān bin Mahdī, meriwayatkan darinya.
Ibn Abī Ḥātim, al-Jarḥ wa al-Ta'dīl, vol. 2, p. 481. Ja’far bin Sulaimān kemudian menceritakan hadis 
tersebut kepada ‘Abdurrazzāq bin Hammām al-Ṣan’āni, seorang perawi yang terpercaya sebagaimana 
dijelaskan di pembahasan hadis-hadis I’tikaf, dan ‘Abdurrazzāq kemudian menyampaikannya 
kepada Ahmad bin Ḥanbal. 

Berdasarkan informasi ini, dapat dilihat bahwa hadis ini memiliki sanad yang solid, meskipun 
Ja’far bin Sulaimān dianggap memiliki kecenderungan ke arah Syi’ah. Kecenderungan ini mungkin 
menimbulkan keraguan, tetapi hal ini tidak selalu memengaruhi integritas dan keandalannya sebagai 

27 Lihat (Ibnu Hanbal, 2001) Musnad Ahmad. Pada pembahasan Musnad Fāṭimah binti Rasūlullāh ṣallallāhu ‘alaihi 
wasallam, hadīts Ṣaffiyah Ummul Mu’minīn raḍiyallāhu ‘anhā, nomor hadis 26866.
28 Lihat Yūsuf Al-Mizzī, Tahdhīb Al-Kamāl, pada pembahasan nama Syumaisah al-'Atikiyyah. Lihat juga Ibn Ḥajar 
Al-Asqalānī, Tahdhīb Al-Tahdhīb (Matba’ah Dairoh al-Maarif al-Nazhomiyyah, 1905), pada pembahasan nama 
Sya'tsa'ā wa al-Syifā wa al-Syumaisah.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 202546

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

perawi hadis. Bahkan, dalam kitab-kitab hadis yang sangat dihormati seperti Sahih al-Bukhārī dan 
Muslim, terdapat juga perawi yang beraliran Syi’ah. Oleh karena itu, hadis ini tetap dianggap valid 
dan layak dijadikan referensi dalam kajian hadis.

D.	 Kesimpulan
Berdasarkan penjelasan yang telah disebutkan, dapat disimpulkan bahwa kontribusi Ṣafiyyah 

menunjukkan pentingnya peran perempuan dalam pendidikan yang berkualitas, belajar dengan 
sungguh-sungguh, serta mewariskan ilmu dari guru kepada generasi berikutnya. Proses transfer 
ilmu ini tidak hanya menjadi kewajiban bagi Muslim/Muslimah, tetapi juga menjadi warisan yang 
harus terus dijaga relevansinya, terutama di bidang hadis karena berkaitan dengan kehidupan Nabi 
Muhammad SAW. Ṣafiyyah adalah contoh perempuan cerdas yang berkontribusi dalam penyebaran 
ilmu pengetahuan, terutama yang ia dapatkan dari Nabi Muhammad. Meskipun ia hidup bersama 
Nabi dalam kurun waktu yang singkat, sekitar tiga atau empat tahun saja, ia berhasil mengumpulkan 
dan meriwayatkan cukup banyak hadis, yang menegaskan bahwa perempuan memiliki peran penting 
dalam pendidikan Islam.  

Ada dua puluh empat hadis yang diriwayatkan oleh Ṣafiyyah di al-Kutūb al-Tis’ah, dan ada 
juga riwayat lainnya di luar sembilan kitab tersebut. Ṣafiyyah menyampaikan hadis-hadis ini kepada 
lima orang muridnya: ‘Alī bin al-Ḥusain, Muslim bin Ṣafwān, Ṣuhairah binti Jaifir, Kinānah, dan 
Syumaisah. Murid-murid Ṣafiyyah ini meriwayatkan hadis-hadis tersebut dengan pola periwayatan 
yang berbeda-beda, ada yang menggunakan kata anna, ‘an, ḥaddatsanā, dan sami’tu. Hadis-hadis 
tersebut telah diriwayatkan oleh berbagai perawi dengan tingkat kredibilitas yang beragam, ada 
yang sangat dipercaya dan ada juga yang kurang, hingga akhirnya sampai kepada para pencatat 
kitab hadis, seperti al-Bukhārī, Muslim, Abū Dāwud, al-Tirmidzī, Ibn Mājah, al-Dārimī, dan Ahmad 
bin Hanbal. Substansi atau matn hadis yang mereka riwayatkan cukup beragam, meliputi tema-
tema seperti I’tikaf Nabi Muhammad SAW pada sepuluh hari terakhir bulan Ramaḍān, fermentasi 
anggur menggunakan wadah dari tanah liat, penyerangan Ka’bah di akhir zaman, pembelaan Nabi 
SAW terhadap Ṣafiyyah di hadapan istri-istrinya, Rasulullāh yang mengajarkan Ṣafiyyah kalimat 
zikir, serta aspek-aspek yang berkaitan dengan Rasūlullāh yang melakukan perjalanan Haji bersama 
rombongannya. Di era modern yang terus berkembang, peran perempuan dalam ilmu pengetahuan 
sangat penting untuk kemajuan masyarakat. Tanpa adanya orang-orang yang mempelajari hadis, 
generasi penerus tidak dapat mengetahui kehidupan Nabi Muhammad SAW. 

REFERENCES
Abū Dāwud, S. bin A. (n.d.). Sunan Abū Dāwud (M. M. Abdul Hamid, Ed.). Al-Maktabah Al-Misriyah.
Al-’Ijli, A. bin A. (1985). Al-Thiqāt Al-’Ijlī (A. ’Alim A. ’Azhim Al-Busti, Ed.; 1st ed.). Maktabah Al-Dar.
Al-Asqalānī, I. Ḥ. (1905). Tahdhīb Al-Tahdhīb. Matba’ah Dairoh al-Maarif al-Nazhomiyyah.
Al-Asqalānī, I. Ḥ. (1986). Taqrīb Al-Tahdhīb (M. Awwamah, Ed.). Dar al-Rasyid.
Al-Bukhari, M. bin I. A. ’Abdillah. (1893). Shahih Bukhari (J. Ulama, Ed.; Sulthani). al-Muthhaba’ah al-

Kubra al-Amirah.
Al-Busti, M. bin H. (2012). Sahih Ibn Hibban (M. A. Sawnamaz & K. A. Damir, Eds.; 1st ed.). Dar 

ibn Hazm.
Al-Darimi, A. bin A. (2000). Musnad Al-Darimi. Dar Al-Maghani Li Al-Nasyir.
Al-Dzahabi, M. bin A. bin U. (1985). Siyar Aʿlām al-Nubalāʾ (H. Asad & S. Al-Arnauth, Eds.; 3rd ed.). 

Muassasah ar-Risalah.
Al-Dzahabi, M. bin A. bin U. (1992). Al-Kashif fī Maʿrifah Man Lahu Riwayah fī Al-Kutub Al-Sittah (A. 

Awamah, M. Namir, Ed.; 1st ed.). Dar al-Qiblah Litsaqafah al-Islamiyyah - Muassasah al-Risalah.



Jurnal
Studi Hadis Nusantara
Vol 7, No 1, Juni 2025 47

Muhammad ‘Izzuddin Al-Qosam, 
Khoirul Anam, Hartati, Umayah 

The Contribution of Ṣafiyyah Bint Ḥuyayy   
 in Hadith Transmission in Al-Kutub Al-Tis‘Ah

Al-Dzahabi, M. bin A. bin U. (1993). Tārīkh Al-Islām (U. A. Al-Tadmiri, Ed.; 2nd ed.). Dar al-Kitab al-
Arabi.

Al-Dzahabi, M. bin A. bin U. (1998). Tadhkirat al-Ḥuffāẓ. Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
Al-Maqdisī, ‘A. G. (2016). Al-Kamāl fī Asmā  ʾAl-Rijāl (S. bin M. Ali Nu’man, Ed.). Al-Hay’ah Al-’Āmmah.
Al-Mizzī, Y. (1992). Tahdhīb Al-Kamāl fī Asmāʾ Al-Rijāl (B. ʿAwwād Maʿrūf, Ed.). Muassasah 

al-Risalah.
Al-Naisaburi, M. bin A.-H. (1955). Ṣaḥīḥ Muslim (M. F. Abdul Baqi, Ed.). Isa Al-Babi Al-Halabi.
Al-Nawawi, A. Z. Y. bin S. (1972). Al-Minhāj Sharḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin Ḥajjāj (2nd ed.). Dar Ihya 

al-Turats.
Al-Tirmidzi, M. bin I. (1996). Sunan Al-Tirmidzi (B. ʿAwwād Maʿrūf, Ed.). Dar al-Gharb al-Islami.
Ath-Thabari, M. (2021). Ummahāt al-Muʾminīn: Biografi Istri-Istri Nabi (U. Mujtahid, Ed.; 8th ed.). 

Griya Ilmu.
Cheema, W. A. (2020). Two Issues Around Prophet Muhammad’s Marriage With Safiyya. ICRAA.ORG.
Hanapi, A. (2015). Peran perempuan dalam Islam. Gender Equality: International Journal of Child 

and Gender Studies, 1(1), 15–28.
Ibn Abī Ḥātim, ʿAbdurraḥmān bin Muḥammad. (1952). Al-Jarḥ wa al-Taʿdīl. Dar Ihya al-Turats.
Ibn Mājah, M. bin Y. (2009). Sunan Ibn Mājah (S. Al-Arnauth, Ed.; 1st ed.). Dar ar-Risalah al-ʿĀlamiyyah.
Ibnu Hanbal, A. (2001). Musnad Aḥmad (S. Al-Arnauth, Ed.; 1st ed.). Muassasah al-Risalah.
Ibnu Katsir, I. bin U. (1997). Al-Bidāyah wa An-Nihāyah (A. bin A. M. At-Turki, Ed.; 1st ed.). Dar 

al-Hijr Litthabaʿah wa al-Nasyr.
Khair, N. S. (2018). Women and Hadith: A thematic study. Journal of Academic Perspectives, 2016(1), 

113–119.
Mas’ad, M. F. (2021). Ummahātul Muʾminīn: Istri-istri Rasulullah, Ibunda orang-orang beriman 

(L. Mucholishotin, Ed.; 3rd ed.). Al-Qowam.
Mughlatay, ʿAlauddin. (2011). Ikmāl Tahdhīb Al-Kamāl fī Asmāʾ Al-Rijāl (M. Utsman, Ed.). Dar al-

Kutub al-Ilmiyyah.
Nadwi, M. A. (2007). Al-Muhaddithat: The women scholars in Islam. Interface Publications.
Nelli, J. (2015). Eksistensi perempuan pada lembaga politik formal dalam mewujudkan kesetaraan 

gender. Marwah: Jurnal Perempuan, Agama dan Jender, 14(2), 254–276.
Qudsiah, R. (n.d.). Perawi perempuan dalam tradisi tafsir al-Qur’an [Thesis, Sekolah Pascasarjana 

UIN Syarif Hidayatullah Jakarta].
Saʿad, M. bin. (2001). Al-Ṭabaqāt al-Kubrā (A. M. Umar, Ed.). Maktabah al-Khanaji.
Salenda, K. (2012). Kepemimpinan perempuan dalam perspektif Islam. Al-Risalah, 12(2), 369–378.
Sayeed, A. (2013). Women and the transmission of religious knowledge in Islam. Cambridge University 

Press.
Subhan, S., Sunarto, A., & Arifin, F. (2024). Women’s activities in worship according to the Qur’an and 

Hadith. AL QUDS: Jurnal Studi Alquran dan Hadis, 8(2), 255–267.


