WAKAF DIRI DI PONDOK MODERN DARUSSALAM GONTOR DALAM PERSPEKTIF FIQH DAN UU NO. 41 TAHUN 2004

Oleh: Nice Durroh
Abstrak
Wakaf dalam perspektif Fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004 dapat dijadikan salah satu sarana untuk pemberdayaan kesejahteraan bagi masyarakat luas.Sekarang, masih banyak kendala untuk pengembangan wakaf kedepan. Salah satunya adalah pemahaman sempit tentang wakaf. Wakaf sering dipahami sebagai entitas ibadah khusus (maḥḍah) semata. Kini, suatu perkembangan yang menarik berkaitan dengan hukum wakaf dan pelaksanaannya di Pondok Modern Darussalam Gontor adalah meningkatnya kesadaran akan pentingnya wakaf produktif. Salah satunya adalah adanya wakaf diri
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa konsep wakaf dalam perspektif fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf, mendeskripsikan praktik wakaf diri di Pondok Modern Darussalam Gontor, dan menganalisis kedudukan wakaf diri dalam perspektif fiqh dan UU No. 41 tahun 2004.
Dalam penelitian ini digunakan tiga teori, Grand Theory menggunakan teori aksi dari Talcot Parson dan teori Kredo dari H.A.R. Gibb serta teori Syahādat asy- Syāfiʻī yang ditransformasikan ke dalam pembukaan dan batang tubuh Undang-undang dasar 1945; Middle theory menggunakan pola perubahan sosio-kultural Sorokin dan teori perubahan hukum Ibnu Qayim, dan Applicative Theory menggunakan teori al- maslahat dari asy-Syāţibī dan teori pragmatis dari William James.
Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research) dengan pendekatan data kualitatif dan pendekatan keilmuan yuridis-normatif. Pengumpulan data dilakukan dengan observasi, wawancara, dan studi dokumentasi. Selanjutnya, data yang diperoleh dianalisis secara diskriptik analatik.
Konsep wakaf dalam perspektif fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004 lebih menekankan pada status harta wakaf. Wakaf diri yang dipraktekkan di Pondok Modern Darusslam Gontor mengacu kepada maqāşid asy-syarīʻah yaitu mewujudkan kemaslahatan dan menghindarkan kemadaratan. Pertama, Kedudukan wakaf diri dalam perspektif fiqh ada dua klasifikasi, yaitu: (1) Wakaf diri diperbolehkan dan sah menurut Imam Abu Ḥanifah dan Imam Mālik, karena benda wakaf tetap menjadi milik wakif, sedang yang diwakafkan hanyalah manfaatnya yaitu berupa jasa dan tenaga demi kemaslahatan dan kemajuan Pondok Modern Darussalam Gontor. Jangka waktu wakaf harus selamanya dan tidak boleh dibatasi waktu. (2) Wakaf diri tidak sah ditinjau dari Mazhab Syafiʻi dan Mazhab Hanbali,  karena syarat benda wakaf adalah milik penuh wakif, sedangkan manusia tidak mempunyai hak milik atas dirinya sendiri menurut syara‟. Jangka waktu  wakaf boleh dibatasi  oleh  waktu  dan  tidak  harus  selamanya. Kedua, Kedudukan wakaf dalam perspektif UU No.41 Tahun 2004 tentang wakaf menyatakan  bahwa  wakaf  diri  yang  dipraktekkan  di  Pondok  Modern  Darussalam Gontor masih belum sesuai sepenuhnya dengan UU No.41 Tahun 2004, bahwa benda wakaf harus lepas dari wakif, ikrar wakaf harus dilakukan di hadapan PPAIW, dalam hal ini hanya dilakukan di hadapan Badan Wakaf Pondok Modern Darussalam Gontor, dan naẓir Badan wakaf Pondok Modern tidak melaporkan kegiatan wakaf kepada Badan Wakaf Indonesia.

Kata kunci: Wakaf, fiqh, undang-undang, Gontor



Abstract

In the perspective of Fiqh and the Law of Republic of Indonesia no. 41 year 2004, waqf (endowment) can be used as a mean to empower society. There are still obstacles in developing waqf nowadays. One of them is the narrow understanding of waqf. It is often understood only as a maḥḍah worship and devotion religious entity. But now, there is an interesting development related to waqf and its implementations in Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School in form of awareness escalation in the importance of productive waqf. One of those is self-waqf.
This study was aimed to analyze the concept of waqf in fiqh and the Law of Republic of Indonesia no. 41 of 2004perspective, describe the practice of self-waqf, also investigate its legal in fiqh and the Law no. 41 of 2004.
Three theories were used in this study, the grand theories are Talcot Parson‟s action theory and H.A.R Gibb‟s Credo theory, and also al-Shāfiʻīs Shahadat theory transformed into preamble and articles of the 1945 Constitution of the Republic of Indonesia.Middle theories using Sorokin‟s socio-cultural change pattern and IbnuQayyim‟sIslamic regulation  changing theory,  and  applicative  theories  are  al-Shāţibī‟s  al-maşlahah  theory  and  William  James‟
pragmatic theory.
This study is a field research with qualitative data approach and juridic-notmative science approach. Data were gathered by observation, interview, and documents study. The gathered data henceforth analized descriptive-analitically.
Self-waqf practiced in Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School is refer to maqȃşidal-sharȋʻah which secure a benefit and preventa harm, a form of dedication intended for the benefit and advancement of Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School, which in the process also uses statement of self-waqf in front of Waqf Board of Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School and two witnesses also fulfills waqf‟ substances and principles. A legal rule of self-waqf in fiqhis: First, fiqh contemplations concerning self-waqf according to four madhhabs scholars divided into two classifications, i.e,: (1).Self-waqfispermitted and legal according to Imam Abu Ḥanifah and Imam Mālik, because the mauqūf (waqfproperty/properties) are remain belong to the wāqif (the donor), while donations are only the stead and merit of the wāqif for the benefit and advancement of Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School. Waqf period must be permanentwithout limitation to any particular period (perpetual). (2). Self- waqf   is   illegal   according   to   the   Shāfiʻīmadhhaband   the   Ḥanbalīmadhhab,   becausethe mauqūfmust be owned by thewāqif, while human have no proprietary of himself according to the sharaʻ. Waqf period can be limited and should not permanent. Second, review of the Law no. 41 of 2004 about a legal rule of waqf that self-waqfpracticed in Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School is not fully compliant with the Law no. 41 of 2004, because it is not fitted with existing provision, that waqf properties should be released from wȃkif, then statement of waqf should be done in front of Asistent Acting of Statementof Waqf Certificate (Pejabat Pembuat Akta Ikrar Wakaf, PPAIW), which in this case only done in front of Waqf Board of Darussalam Gontor Modern Islamic Boarding School, the nāẓir(the custodian of awaqf)also doesn‟t report the waqfactivities to Waqf Board of Indonesia.
Key words: Waqf, fiqh, law, Gontor




Latarbelakang
Dalam konteks sejarah umat Islam, penggunaan wakaf bukanlah hal baru, seperti dikembangkan lembaga pendidikan al-Azhar al-Syarif di Mesir pada masa Dinasti Fathimiyyah (abad ke-9 M). Al-Azhar tumbuh dan berkembang atas fasilitas wakaf umat Islam.  Di Indonesia, Pondok Modern  Darussalam  Gontor  adalah  salah  satu  contoh  lembaga  yang menggunakan wakaf untuk mengembangkan sumber daya manusia dan membiayai operasional institusinya. [footnoteRef:2] [2:  Lihat KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern, Gontor : Trimurti Press, 2005, hal.100 dan 171.] 

Bahkan, sepanjang sejarah Islam, wakaf berperan sangat penting dalam meningkatkan kesejahteraan masyarakat Islam pendidikan, ekonomi, kesehatan,   dan   kebudayaan.   Pada   masa   Daulah Abbasiyah   dan Kekaisaran Turki Utsmani, misalnya, wakaf sebagai salah satu filantropi Islam mulai dimanfaatkan untuk membiayai sector pendidikan dan penelitian, seperti pembangunan madrasah dan penyediaan beasiswa, serta pendirian  perpustakaan  untuk  penelitian,  perkuliahan,  dan  pengajaran masyarakat.[footnoteRef:3] [3:  Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII Akar Pembaruan Islâm Indonesia, (edisi revisi), Jakarta: Kencana, 2004, hal. 55-67.] 

Pondok Modern Darussalam Gontor memiliki keunikan tersendiri dalam melakukan praktik wakaf. Ia berbeda dengan praktik wakaf Umar bin Khattab ra. Umar bin Khattab hanya mewakafkan  tanah produktif yang mengalir hasilnya setiap tahun tanpa mengurangi aset wakafnya, sementara wakaf Gontor memasukkan uang dan jasa yang apabila dilihat dari fungsinya tidak memiliki karakter lestari. Dengan demikian apabila mendeduksi wakaf Umar, maka wakaf uang dan jasa yang dipraktikkan di Gontor tidak memenuhi persyaratan wakaf yang sah. Akan tetapi Gontor  menginduksi fakta-fakta di lapangan yang mempraktikkan wakaf uang dan jasa dengan menggunakan metode maslahat,  bukan  metode  qiyas  sehingga  menyimpulkan  bahwa  sesuatu yang  dapat  dimiliki  dan  dikuasai  serta  memiliki  manfaat  atau  nilai ekonomi dapat diwakafkan.
Gontor tidak sendiri. Nampaknya ia mengadopsi  pendapat  ulama  madzhab  Maliki yang   membolehkan   semua   benda   yang   bernilai   ekonomi   untuk diwakafkan. Mereka beralasan, karena tujuan wakaf adalah untuk mendekatkan diri kepada Allah (ibadah) dan sekaligus memberikan bantuan kesejahteraan  pada masyarakat,  maka  sebagai  konsekwensinya semua benda  yang  dapat  disedekahkan  dan  memiliki  daya  tahan  lama dapat diwakafkan.
Pondok Modern Darussalam Gontor pun mengakomodir wakaf diri dengan tujuan untuk menjamin kelangsungan hidup pondok. Pasalnya, banyak orang yang sengaja menyumbangkan tenaga dan pikiran untuk membangun lembaga-lembaga keagamaan seperti masjid, mushalla, pondok, madrasah dan sebagainya dengan niat untuk beramal. Mereka membuat rancangan bangunan dilengkapi dengan gambar dan rencana anggaran, tidak mau menerima imbalan. 
Meneliti praktik wakaf yang diberlakukan oleh Pondok Modern Gontor tentu sangat menarik. Kajian praktik wakaf ala Gontor ini akan merujuk kepada hukum dan madzhab-madzhab fiqh dan UU Nomor 41 Tahun 2004.
Konsep Wakaf Menurut Ahli Fiqh
Kata “Wakaf” atau “Waqf” berasal dari bahasa Arab “Waqafa”. Asal kata “Waqafa” berarti “menahan” atau “berhenti” atau “diam di tempat” atau tetap berdiri”. Kata “Waqafa-Yuqifu-Waqfan” sama artinya dengan “Habasa-Yahbisu-Tahbisan”.[footnoteRef:4] Menurut arti bahasanya, waqafa berarti menahan atau mencegah.[footnoteRef:5] [4:  Wahbah  Zuhaili,  Al-Fiqhu  al-Islami  wa  „Adillatuhu,   Damaskus:  Dar  al-Fikr  al-Mu‟ashir, 2008, hal, 151.
]  [5:  Muhammad  Jawad  Mughniyah,  Fiqih  Lima  Mazhab,  Terj  Masykur  A.B,  Afif Muhammad & Idrus Al-Kaff, Jakarta : Penerbit Lentera, 2007, hal. 635] 

Pengertian menghentikan ini, jika dikaitkan dengan waqaf dalam istilah ilmu Tajwid, ialah tanda berhenti dalam bacaan Al-Qur‟an. Begitu pula bila dihubungkan dalam masalah ibadah haji, yaitu wuquf, berarti berdiam diriatau bertahan di Arafah pada tanggal 9 Dzulhijjah. Namun, maksud menghentikan, menahan atau wakaf di sini yang berkenaan dengan harta dalam pandangan hukum Islam, seiring disebut ibadah wakaf atau habs. Khusus istilah habs di sini, atau ahbas biasanya dipergunakan  kalangan  masyarakat  di  Afrika  Utara  yang  bermazhab Maliki.[footnoteRef:6] [6:  Muhammad Daud Ali, Sistem Ekonomi Islam, Jakarta: UI Press, 1988, cet 1, hal. 80] 

Menurut istilah syara, menurut Muhammad Jawad Mughniyah dalam   Fiqih   Lima   Mazhab   mengatakan,  wakaf   adalah   sejenis pemberian yang pelaksanaannya dilakukan dengan jalan menahan (pemilikan), lalu menjadikan manfaatnya berlaku umum. Menahan barang yang diwakafkan itu dimaksudkan agar tidak diwariskan, digunakan dalam bentuk dijual,  dihibahkan,  digadaikan,  disewakan,  dipinjamkan,  dan sejenisnya. Sedangkan cara pemanfaatannya adalah dengan menggunakannya  sesuai  dengan   kehendak   pemberi   wakaf  tanpa imbalan.[footnoteRef:7] [7:  Muhammad  Jawad  Mughniyah,  Fiqih  Lima  Mazhab,  Terj  Masykur  A.B,  Afif Muhammad & Idrus Al-Kaff, Jakarta : Penerbit Lentera, 2007, hal. 635.] 

Pengertian   wakaf   menurut   istilah,   para   ulama  berbeda pendapat dalam memberikan batasan mengenai wakaf. Perbedaan tersebut membawa akibat yang berbeda pada hukum yang ditimbulkan. Definisi wakaf menurut ahli fiqh adalah sebagai berikut :
a. Menurut Abu Hanifah
Wakaf adalah menahan suatu benda yang menurut hukum, tetap milik si wakif dalam rangka mempergunakan manfaatnya untuk kebajikan. Berdasarkan definisi itu maka pemilikan harta wakaf tidak lepas dari si wakif, bahkan ia dibenarkan menariknya kembali  dan  ia  boleh  menjualnya.  Jika  si  wakif  wafat,  harta tersebut menjadi harta warisan buat ahli warisnya. Jadi yang  timbul dari  wakaf  hanyalah  “menyumbangkan  manfaaat”.  Karena  itu madzhab Hanafi mendefinisikan wakaf adalah : “tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang berstatus tetap sebagai hak milik, dengan menyedekahkan manfaatnya kepada suatu pihak kebajikan (sosial), baik sekarang maupun akan datang.”[footnoteRef:8] [8:   Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqhu al-Islami..,hal. 151] 

b. Menurut Madzhab Maliki
Madzhab Maliki berpendapat bahwa wakaf itu tidak melepaskan harta yang diwakafkan dari kepemilikan wakif, namun wakaf tersebut mencegah wakif melakukan tindakan yang dapat melepaskan kepemilikannya atas harta tersebut kepada yang lain dan wakif berkewajiban menyedekahkan manfaatnya serta tidak boleh menarik kembali wakafnya. Perbuatan si wakif menjadikan manfaat   hartanya   untuk   digunakan   oleh   mustahiq   (penerima wakaf), walaupun yang dimilikinya itu berbentuk upah, atau menjadikan hasilnya untuk dapat digunakan seperti mewakafkan uang.
Wakaf dilakukan dengan mengucapkan lafadz wakaf untuk masa tertentu sesuai dengan keinginan pemilik. Dengan kata lain, pemilik   harta   menahan   benda   itu   dari   penggunaan   secara pemilikan, tetapi membolehkan pemanfaatan hasilnya untuk tujuan kebaikan, yaitu pemberian manfaat benda secara wajar sedangkan benda itu tetap menjadi milik si wakif. Perwakafan itu berlaku untuk suatu masa tertentu, dan karenya tidak boleh disyaratkan sebagai wakaf kekal (selamanya).[footnoteRef:9] [9:  Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqhu al-Islami..,hal. 151. ] 

c. Menurut Madzhab Syafi‟i dan Ahmad bin Hanbal
Syafi‟i dan Hanbal berpendapat bahwa wakaf adalah melepaskan harta yang diwakafkan dari kepemilikan wakif, setelah sempurna prosedur perwakafan. Wakif tidak boleh melakukan apa saja terhadap harta yang diwakafkan, seperti: perlakuan pemilik dengan  cara  pemiliknya  kepada  yang  lain,  baik  dengan  cara tukaran  atau  tidak.  Jika  wakif  wafat,  harta  yang  diwakafkan tersebut  tidak  dapat  diwarisi  oleh  ahli  warisnya.  Wakif menyalurkan manfaat harta yang diwakafkannya kepada mauquf ‘alaih (yang diberikan wakaf) sebagai shadaqah yang mengikat, di mana wakif tidak dapat melarang penyaluran sumbangannya tersebut. Apabila    wakif    melarang,    maka    qadli     berhak memaksanya agar memberikannya kepada mauquf ‘alaih.[footnoteRef:10] [10:   Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqhu al-Islami..,hal. 153.] 

Madzhab Syafi‟i mendefinisikan wakaf adalah: “tidak melakukan suatu tindakan atas suatu benda, yang berstatus sebagai milik Allah SWT, dengan menyedahkan manfaatnya kepada suatu kebajikan (sosial).”[footnoteRef:11] [11:  Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqhu al-Islami..,hal. 153.] 

Ahmad bin Hanbal mengatakan wakaf terjadi karena dua hal:  pertama  karena  kebiasaan  (perbuatan)  bahwa  dia  itu  dapat dikatakan mewakafkan hartanya. Seperti seorang mendirikan masjid, kemudian mengizinkan orang sholat di dalamnya secara spontanitas bahwa ia telah mewakafkan hartanya itu menurut kebiasaan („urf). Walaupun secara lisan ia tidak menyebutkannya, dapat  dikatakan  wakaf  karena  sudah  kebiasaan.  Kedua,  dengan lisan baik dengan jelas (sharih) atau tidak. Atau ia memaknai kata- kata habastu, wakaftu, sabaltu, tasadaqtu, abdadtu, harramtu. Bila menggunakan kalimat seperti ini ia harus mengiringinya dengan niat wakaf.
Bila telah jelas seseorang mewakafkan hartanya, maka si wakif tidak mempunyai kekuasaan bertindak atas benda itu dan juga menurut Hanbali tidak bisa menariknya kembali. Hanbali menyatakan, benda yang diwakafkan itu harus benda yang dapat dijual, walaupun setelah jadi wakaf tidak boleh dijual dan benda yang kekal dzatnya karena wakaf bukan untuk waktu tertentu, tapi buat selama-lamanya.[footnoteRef:12] [12:  Wahbah az-Zuhaili, Al-Fiqhu al-Islami..,hal. 153.] 

Imam Taqiy ad-Din Abi Bakr mengatakan, wakaf   dimungkinkan   adanya   pengambilan manfaat beserta menahan dan menghasilkan harta yang dapat diambil manfaatnya guna kepentingan kebaikan untukmendekatkan diri kepada Allah.”[footnoteRef:13] [13:  Taqiyuddin Abi Bakr, Kifayah al Akhyar, Juz 1, Mesir: Dar al-Kitab al-Araby, t.th, hal. 319.] 

Muhammad   Jawad   Mughniyah   dalam   bukunya   al-ahwatus Syakhsiyah menyebutkan bahwa wakaf adalah suatu bentuk pemberian yang menghendaki penahanan asal harta dan medermakan hasilnya pada jalan yang bermanfaat”[footnoteRef:14] [14:  Muhammad Jawad Mughniyah, al-Ahwad al-Syakhsiyah, dikutip oleh Abdul Halim, Hukum Perwakafan di Indonesia, Jakarta: Ciputat Press, 2005, hal. 9.] 

Menurut Sayyid Sabiq, wakaf  adalah  menahan  harta  dan  memberikan manfaatnya dijalan Allah.[footnoteRef:15] [15:  Sayyid Sabiq, Fiqih Sunnah, Juz 3, Beirut: Darul Kutub, t.th., hal. 378.] 

Jadi dapat disimpulkan bahwa pengertian wakaf dalam syariat Islam kalau dilihat dari perbuatan orang yang mewakafkan, wakaf ialah suatu perbuatan hukum dari seseorang yang dengan sengaja  memisahkan/mengeluarkan  harta  bendanya  untuk digunakan manfaatnya bagi keperluan di jalan Allah dalam jalan kebaikan. Dari  beberapa  pengertian  wakaf  di  atas,  kiranya  dapat ditarik cakupan bahwa wakaf meliputi:
a) Harta benda milik seseorang atau sekelompok orang
b) Harta benda tersebut bersifat kekal dzatnya atau tidak habis apabila dipakai
c) Harta tersebut dilepaskan kepemilikannya oleh pemiliknya, kemudian harta tersebut tidak bisa dihibahkan, diwariskan, ataupun diperjualbelikan.
d) Manfaat dari harta benda tersebut untuk kepentingan umum sesuai dengan ajaran Islam.
Konsep Wakaf dalam UU No. 41 Tahun 2004
Kebijakan di bidang hukum (legal development policy) dalam Garis- Garis Besar Haluan Negara Tahun 1999-2004, TAP MPR NO. IV/MPR/1999, yang diwarnai oleh tekad bangsa Indonesia untuk melakukan reformasi di segala bidang kehidupan, dirumuskan sebagai bagian integral (integral part) dari seluruh kebijakan sosial (social policy) yang pada dasarnya merupakan usaha sistematis dari seluruh bangsa untuk meningkatkan   kesejahteraan   seluruh   warganya   di   berbagai   bidang kehidupan.
Sebagai Negara yang berdasarkan hukum, Negara Indonesia berkewajiban menjaga dan mengendalikan pembinaan dan pembaharuan hukum agar berjalan dengan baik, serta menunjang penyelenggaraan kenegaraan yang sehat dan kondusif.
Definsi wakaf
Lahirnya Undang-undang No. 41 Tahun 2004 tentang Wakaf merupakan momentum yang sangat strategis dalam upaya pemberdayaan wakaf secara produktif. Pengelolaan wakaf secara produktif di negara-negara muslim menjadi bukti nyata bahwa wakaf memiliki peran yang sangat penting dalam upaya meningkatkan kesejahteraan   umat,   baik   dalam   bidang   ekonomi,   pendidikan, kesehatan dan pembangunan sarana ibadah (sosial).
Adapun pengertian wakaf dalam Undang-undang sebagai berikut:
Kompilasi Hukum Islam pasal 215 ayat 1
Wakaf adalah perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang atau badan hukum yang memisahkan sebagian dari benda miliknya dan melembagakannya untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadat atau keperluan umum lainnya sesuai dengan ajaran Islam.
Berdasarkan ketentuan pasal 215 ayat 4 KHI tentang pengertian benda wakaf adalah segala benda baik bergerak atau tidak bergerak yang memiliki daya tahan yang tidak hanya sekali pakai dan bernilai menurut ajaran Islam.
Menurut UU Nomor 41 Tahun 2004 tentang wakaf pasal 1 ayat (1) menyatakan bahwa, Wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau kesejahteraan umum menurut syariah.
Menurut PP No. 42 Tahun 2006 Tentang pelaksanaan UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf pasal 1 ayat (1) menyatakan bahwa, Wakaf adalah perbuatan hukum wakif untuk memisahkan dan/atau menyerahkan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingannya guna keperluan ibadah dan/atau kesejahteraan umum menurut syari‟ah.
Dasar hukum wakaf
Dasar Hukum Wakaf menurut Hukum Indonesia diatur dalam berbagai peraturan dalam perundang-undangan, yaitu:
Undang-Undang Pokok Agraria Nomor 5 Tahun 1960.
Peraturan Pemerintah Nomor 28 Tahun 1977 tentang Tata Cara Perwakafan Tanah Milik.
Peraturan Menteri Agama Nomor 1 Tahun 1978 tentang Perincian Terhadap PP No. 28 Tahun 1977 tentang Tata Cara Perwakafan Tanah Milik.
Instruksi Bersama Menteri Agama Republik Indonesia dan Kepala Badan  Pertanahan  Nasional  Nomor  4  Tahun  1990,  Nomor  24 Tahun 1990 tentang Sertifikasi Tanah Wakaf.
Badan    Pertanahan    Nasional    Nomor    630.1-2782    Tentang Pelaksanaan Penyertifikatan Tanah Wakaf.
Instruksi  Presidan  Nomor  1  Tahun  1991  Tentang  Kompilasi HukumIslam.
Undang-Undang Nomor. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.
Peraturan Pemerintah RI No. 42 Tahun 2006 Tentang Pelaksanaan UU No.41 Tahun 2004 Tentang Wakaf.
Rukun dan syarat wakaf
Dalam Undang-Undang No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf yaitu pasal 6 menyatakan bahwa wakaf   dilaksanakan   dengan   memenuhi   unsur-unsur   sebagai berikut: 
Wakif
Dalam KHI pasal 217 ayat 1 bahwa: “Badan-badan hukum Indonesia dan orang atau orang-orang yang telah dewasa dan sehat akalnya serta yang oleh hukum tidak terhalang untuk benda miliknya dengan memperhatikan peraturan perundang-undangan yang berlaku.Dalam pasal 7 UU No. 41 Tahun 2004 Tentang wakaf, Wakif meliputi: Perseorangan, Organisasi, dan Badan Hukum.
Sedangkan dalam pasal 8 UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf bahwa perseorangan  adalah  apabila  memenuhi  persyaratan dewasa, berakal sehat, tidak terhalang melakukan perbuatan hukum, pemilik sah harta benda wakaf; organisasi adalah apabila memenuhi ketentuan organisasi untuk mewakafkan harta benda wakaf milik organisasi sesuai     dengan     anggaran     saran     organisasi     yang bersangkutan; dan badan  hukum  adalah  apabila  memenuhi  ketentuan organisasi  untuk  mewakafkan  harta  benda  wakaf  milik badan hukum sesuai dengan anggaran dasar badan hukum yang bersangkutan.
Nadzir
Beberapa  syarat  yang  harus  dipenuhinya  untuk  menjadi Nadzir yaitu terdapat pada pasal 219 KHI, harus memenuhi syarat-syarat sebagai berikut: Warga Negara Indonesia, Beragama Islam, Sudah dewasa, Sehat jasmani dan rohani, Tidak berada di bawah pengampuan, Bertempat tinggal di kecamatan tempat letak benda yang diwakafkannya.
Pada dasarnya siapa saja dapat menjadi Nadzir asal saja   ia   berhak   melakukan   tindakan   hukum.   Adapun mengenai  ketentuan  Nadzir  sebagaimana  tercantum  pada pasal 9 UU No. 41 Tahun 2004 meliputi: Perorangan, Organisasi atau  Badan hukum.
Harta benda wakaf
Dalam KHI pasal 217 ayat 3 menyatakan bahwa Benda wakaf sebagaimana dalam 215 ayat 4 harus merupakan benda milik yang bebas segala pembebanan, ikatan, sitaan, dan sengketa. Kompilasi Hukum Islam juga mengatur tentang wakaf walaupun tidak seperti UU No. 41 Tahun 2004 Tentang Wakaf secara rinci menjelaskan dan mengatur tata cara perwakafan. Dalam  pasal  16  Undang-Undang  No.  41  Tahun  2004 Tentang Wakaf, bahwa harta benda wakaf[footnoteRef:16] terdiri dari: benda tidak bergerak dan benda bergerak. [16:  Ahmad Rofiq, Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada, 2007,hal. 501.] 

Dalam PP No. 42 Tahun 2006 Tentang Pelaksanaan UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf pasal 15 Jenis harta benda wakaf meliputi: benda tidak bergerak, benda bergerak selain uang, dan benda bergerak berupa uang.
Ikrar wakaf
Di dalam KHI Pasal 223 menyatakan  bahwa, pihak yang hendak mewakafkan dapat menyatakan ikrar wakaf dihadapan Pejabat Pembuat Akta Ikrar Wakaf untuk melaksanakan ikrar wakaf; Isi dan bentuk Ikrar Wakaf ditetapkan oleh Menteri Agama; Pelaksanaan Ikrar, demikian pula pembuatan Akta Ikrar Wakaf, dianggap sah jika dihadiri dan disaksikan oelh sekurang-kurangnya 2 (dua) orang saksi; Dalam  melakuakan  Ikrar  seperti  dimaksudkan  ayat  (1) pihak yang mewakafkan diharuskan menyertakan kepada Pejabat yang tersebut dalam pasal 215 ayat (6), surat- surat sebagai berikut: Tanda bukti pemilikan harta benda; Jika   benda   yang   diwakafkan   berupa   benda   tidak bergerak,  maka  harus  disertai  surat  keterangan  dari kepala Desa, yang diperkuat oleh Camat setempat yang menerangkan  pemilikan  benda  tidak  bergerak dimaksud; Surat  atau  dokumen  tertulis  yang  merupakan kelengkapan dari benda tidak bergerak yang bersangkutan.
Dalam pasal 21 Undang-Undang Nomor 41 Tahun 2004 tentang wakaf, bahwa Ikrar wakaf dituangkan dalam akta ikrar wakaf. Akta ikrar wakaf sebagaimana dimaksudkan pada ayat 1 paling sedikit memuat: Nama dan idenitas wakif;  Nama dan identitas nadzir;   Data dan keterangan harta benda wakaf;  Peruntukan harta benda wakaf; dan Jangka waktu wakaf
Dalam  PP  No.  42  Tahun  2006  Tentang pelaksanaan UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf pasal 32 menyatakan bahwa Wakif menyatakan ikrar wakaf kepada nadzir di hadapan PPAIW dalam Majlis Ikrar Wakaf;  Ikrar  wakaf  diterima oleh Mauquf ‘alaih dan harta benda wakaf diterima oleh Nadzir untuk kepentingan mauquf „alaih; Ikrar wakaf yang dilaksanakan oleh Wakif dan diterima  oleh  Nadzir  dituangkan  dalam  AIW oleh PPAIW.
AIW   paling sedikit memuat nama dan identitas Wakif; Nama dan identitas Nadzir; c.   Nama dan identitas Saksi;  Data dan keterangan harta benda wakaf;  Peruntukan harta benda wakaf; dan Jangka waktu wakaf.
 Peruntukan harta benda wakaf
Dalam  pasal  22  Undang-  undang  No.  41  Tahun  2004, disebutkan untuk mencapai  tujuan  dan  fungsi  wakaf,  harta benda hanya dapat diperuntukkan bagi: Sarana dan kegiatan ibadah;  Sarana dan kegiatan pendidikan serta kesehatan; Bantuan kepada fakir miskin, anak terlantar, yatim piatu, beasiswa; Kemajuan  kesejahteraan  umum  lainnya  yang  tidak bertentangan dengan syariah dan peraturan perundang- undangan.
Jangka waktu wakaf
Di Indonesia, syarat permanen sempat dicantumkan dalam KHI. Pada pasal 215 dinyatakan bahwa wakaf adalah perbuatan hukum seseorang atau kelompok orang atau badan hukum yang memisahkan sebagian dari benda miliknya dan melembagakan untuk selama-lamanya guna kepentingan ibadah atau keperluan umum lainnya sesuai dengan ajaran Islam. Jadi menurut pasal tersebut wakaf sementara tidak sah.
Namun syarat itu kemudian berubah setelah keluarnya UU No. 41 Tahun 2004. Pada pasal 1 UU No. 41 Tahun 2004 tersebut dinyatakan bahwa wakaf adalah perbuatan hukum Wakif untuk memisahkan dan atau menyerakan sebagian harta benda miliknya untuk dimanfaatkan selamanya atau untuk jangka waktu tertentu sesuai dengan kepentingan guna keperluan ibadah dan atau kesejahteraan umum menurut syari‟ah. Jadi,  menurut  ketentuan  ini,  wakaf sementara juga diperbolehkan asalkan sesuai dengan kepentingannya.[footnoteRef:17] [17:  Abdul Ghofur Anshari, Hukum dan Praktek Perwakafan di Indonesia, Yogyakarta: Pilar Media, 2006, cet 2, hal. 30.] 

Tujuan dan fungsi wakaf
Tujuan wakaf dalam UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf pasal 4  menyatakan bahwa: wakaf bertujuan memanfaatkan harta benda wakaf sesuai dengan fungsinya. Sedangkan   fungsi   wakaf   dalam   KHI   Pasal   216  untuk mengekalkan manfaat benda wakaf sesuai dengan tujuannya.
Menurut Pasal 5 UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf bahwa wakaf  berfungsi  mewujudkan  potensi  dan  manfaat  ekonomi  harta benda wakaf untuk kepentingan ibadah dan untuk mewujudkan kesejahteraan umum.
Fungsi wakaf menurut KHI pasal 216 dan pasal 5 UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf dimaksudkan dengan adanya wakaf terciptanya sarana dan prasarana bagi kepentingan umum sehingga terwujudnya kesejahteraan bersama baik dalam hal ibadah ataupun dalam hal mu‟amalah. Dengan demikian orang yang kehidupannya di bawah garis kemiskinan dapat tertolong kesejahteraannya dengan adanya wakaf. Kemudian umat Islam yang lainnya dapat menggunakan benda  wakaf  sebagai  fasilitas  umum  sekaligus  dapat  mengambil manfaatnya.
Persamaan dan Perbedaan Konsep Wakaf dalam Fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004

Berdasarkan penjelasan mengenai konsep wakaf dalam perspektif Fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004 tentang wakaf di Indonesia, dapat kita tarik   sebuah   pemahaman   bahwa   antara   ulama   dan   undang-undang memiliki beberapa persamaan dan perbedaan dalam menanggapi konsep wakaf ini. Persamaannya antara lain:
Selama wakaf, status harta wakaf adalah milik Allah/milik umum.
Hal ini tentu dapat dipahami karena setiap harta yang diwakafkan memang diniatkan untuk kepentingan umum atau untuk Allah. Selama dalam masa itu pula, secara otomatis kedudukan barang itu bukan lagi menjadi milik wakif. Meskipun pada akhirnya nanti, status barang tersebut bisa tidak lagi menjadi barang wakaf apabila wakaf yang dikeluarkan oleh seseorang menggunakan wakaf berjangka (madzhab Maliki)
Yang  disedekahkan  adalah  manfaat.  Hal  ini  sudah  jelas  karena sudah tercantum dalam definisi wakaf, baik itu menurut UU, PP dan KHI sebagaimana yang dijelaskan sebelumnya bahwa wakaf dimaksudkan untuk kepentingan ibadah dan kesejahteraan umum. Jadi yang diambil adalah manfaat.
Adapun perbedaan di antara keduanya ialah: 
Menurut imam Syafi‟I, wakaf itu adalah milik Allah karena beliau memegang prinsip kehati-hatian
Menurut  KHI,  harta  wakaf  itu  tidak  bisa  menjadi  hak  milik seseorang.
Menurut  Undang-undang,  harta  wakaf  masih  bisa  menjadi  hak milik seseorang karena dalam UU masih terdapat ketentuan berlakunya. Penguasaan harta wakaf (ada dalam jangka waktu tertentu).
Wakaf di Pondok Modern Darussalam Gontor
Sejarah dan profil PMDG
Pondok Modern Darussalam Gontor (PMDG), biasa disingkat menjadi  Pondok  Gontor  atau  Pondok  Modern  atau  terkadang  juga cukup disebut Gontor, adalah salah satu dari sekian banyak lembaga pendidikan pondok pesantren yang tersebar di seluruh Indonesia. Pondok ini didirikan pada hari senin, 12 Rabi‟ul Awwal 1345/ 20 September 1926  oleh  tiga bersaudara;  mereka  adalah  K.H.  Ahmad Sahal (1910-1977),  K.H. Zainuddin Fannani (1905-1967) dan  K.H. Imam Zarkasyi (1910-1985). Setelah K.H. Imam Zarkasyi wafat pada awal April 1985, estafet kepemimpinan Pondok Gontor beralih ke generasi kedua. Berdasarkan keputusan Sidang Badan Wakaf itu, amanat kepemimpinan Pondok diserahkan kepada K.H. Shoiman Lukmanul Hakim, K.H.  Abdullah Syukri Zarkasyi, M.A. dan K.H. Hasan Abdullah Sahal. Pada tahun 1999, K.H. Shoiman Lukmanul Hakim wafat, untuk menggantikan beliau, Badan Wakaf mengangkat K.H. Imam Badri sebagai pimpinan Pondok yang baru bersama dengan K.H. Abdullah Syukri Zarkasyi, M.A dan K.H. Hasan Abdullah Sahal. Ketiga kyai inilah yang memimpin Pondok Gontor.[footnoteRef:18] [18:   KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, Rajawalai Press, Jakarta, 2005, Hal.87-88.] 

Pondok Modern Darussalam Gontor merupakan kelanjutan Pondok  Tegalsari.  Tegalsari  adalah  nama  sebuah  desa  terpencil, terletak 10 km disebelah selatan pusat kerajaan Wenger di Ponorogo, Jawa Timur. Pondok Pesantren ini melahirkan para kyai, ulama, pemimpin, dan tokoh-tokoh masyarakat yang ikut berkiprah dalam membangun bangsa dan Negara. Beberapa kyai dan pengasuh pesantren, di Jawa Timur khususnya mengatakan bahwa mereka adalah keturunan keluarga Pondok Tegalsari.
Pesantren Tegalsari didirikan pada abad ke-18 M oleh Kyai Ageng   Muhammad   Besari   (Bashori).   Pada   tahun  1742   Pondok Tegalsari dipimpin oleh yai Ageng Hasan Besari, cucu kyai Ageng Muhammad Besari dari outra Kyai Ilyas yang juga menantu Sultan Pakubuwono II (1710-1749).[footnoteRef:19] [19:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 88.] 

Pada pertengahan abad ke-19 M, Tegalsari dipimpin oleh Kyai Cholifah.[footnoteRef:20]   Pada  masa  kepemimpinannya,  terdapat  seorang  santri yang baik dan cerdas bernama R.M.H. Sulaiman Jamaluddin. Santri tersebut kemudian dijodohkan dengan putri Kyai Cholifah. R.M.H. Sulaiman Jamaluddin adalah putra penghulu Jamaluddin, yaitu cucu dari Pangeran Hadiraja, Sultan Kasepuhan Cirebon. ia diberi amanat oleh Kyai Cholifah untuk mendirikan pondok di sebuah desa, terletak 3 km sebelah Timur Pondok Teglsari, yang di kemudian hari dikenal dengan sebutan Gontor. untuk memulai merintis pesantren baru ini, Kyai Cholifah memberinya bekal 40 santri.[footnoteRef:21]166 bersama istri dan murid- muridnya, Sulaiman Jamaluddin berangkat ke tempat yang ditujukan mertuanya itu dan mendirikan pesantren disana. Sejak itu, ia menyandang gelar Kyai. [20:  A. Hafidz Dasuki, Sejarah Balai Pendidikan PM Gontor, Penggal I, Hal 25. Lihat Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 89]  [21:  Committee, 15 Tahun,. Hal. 14-15, Lihat Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 89] 

Perintis pondok dimulai dengan babad desa. Ketika itu desa itu merupakan  kawasan  tak  bertuan  dan  masih  dipenuhi  oleh lebatnya pepohonan serta masih banyak pula binatang yang berkeliaran disitu. Diceritakan pula bahwa    kawasan tersebut terkenal sebagai persembuntian para penyamun, para warok (jagoan), pembegal, dan orang-orang yang berperangai kotor. Karena itu kawasan tersebut dijuluki  sebagai  “tempat  kotor”  yang  dalam  bahasa  jawa  disebut dengan  “enggon  kotor”.  Menurut  riwayat,  nama  desa  Gontor  itu berasal dari ungkapan enggon kotor yang disingkat menjadi gontor.[footnoteRef:22] Sesuai dengan nama desanya, pesantren yang didirikan Kyai Sulaiman Jamaluddin itu kemudian dikenal dengan sebutan Pondok Gontor.[footnoteRef:23] [22:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor, (Gontor Ponorogo :  Trimurti Press,  2005),  dikutip  oleh  Mukhlisin Muzarie,  Hukum Perwakafan dan Implementasinya Terhadap Kesejahteraan Masyarakat (Implementasi Wakaf di Pondok Modern Darussalam Gontor), Jakarta : Kementrian Agama RI, 2010, cet-1, hal 214]  [23:  Pondok Modern Darussalam Gontor, KH. Imam Zarkasyi: Dari Gontor Merintis Pesantren Modern, Ponorogo: Gontor Press, 1996, hal. 13.] 

Pada saat itu, pelajaran yang diberian hanyalah masalah-masalah keagamaan. Hal ini tentunya sesuai dengan keadaan dan kebutuhan zaman itu, karena tujuan utamanya adalah mengembalikan kesadaran rakyat   yang   masih   dipengaruhi   oleh   kebiasaan-kebiasaan   yang melanggar hukum Agama, dengan dalih “itu sudah menjadi kebiasaan nenek moyang”.[footnoteRef:24] [24:  Pondok Modern Darussalam Gontor, Sejarah Balai Penddidikan Pondok Modern Gontor,  Penggal  1,  hal.  19,  Lihat  Abdullah  Syukri  Zarkasyi,  Gontor  Dan  Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 90
] 

Pondok yang didirikan oleh Kyai Sulaiman Jamaluddin ini berkembang pesat, khususnya ketika dipimpin oleh putra beliau yang bernama Kyai Archam Anom Besari. Santri-santrinya berdatangan dari berbagai daerah di Jawa, konon banyak juga santri yang dating dari daerah Pasundan Jawa Barat. Setelah Kyai Archam wafat, pondok dilanjutkan  oleh putra  beliau  bernama Kyai  Santoso  Anom  Besari. Kyai Santoso adalah generasi ketiga dari pendiri Pondok Gontor lama. Pada  masa  kepemimpinan  generasi  ketiga  ini  Gontor  mulai  surut, kegiatan pendidikan dan pengajaran di pesantren mulai menurun.[footnoteRef:25] [25:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren,  hal. 91.] 

Tidak ada dokumentasi yang jelas mengenai kapan Pondok Gontor generasi pertama runtuh. Namun, dari berbagai penuturan disampaikan bahwa diantara penyebab keruntuhannya adalah tiadanya antisipasi terhadap penyiapan kader-kader yang akan melanjutkan perjuangan Pondok pada masa mendatang.[footnoteRef:26] [26:  Pondok Modern Darussalam Gontor, Sejarah Balai Penddidikan…, hal. 91] 

Di samping itu, suasana penjajahan juga memberikan kontribusi bagi mundurnya Pondok Gontor generasi pertama, seperti yang juga terjadi pada pondok-pondok lainnya pada waktu itu. Keadaan masyarakat Islam saat itu juga memprihatinkan, akhlaknya runtuh, pendidikannya mundur, begitu juga standar hidupnya jauh berada di bawah garis kemiskinanan. Keadaan ini membangkitkan semangat tiga orang  bersaudara:  Ahmad  sahal,  Zainuddin  Fannani,  dan  Imam Zarkasyi untuk meningkatkan rasa tanggung jawab terhadap kelangsungan usaha para leluhur dan ulama dalam menyiarkan ajaran dan kebudayaan Islam, rasa cinta kepada agama, rasa kewajiban menunaikan tugas suci menegakkan agama Allah karena mengharap ridha-Nya dan kesadaran terhadap hajat ummat Islam kepada para pemimpin dan ulama yang cakap dan jujur, serta kesadaran terhadap kebahagiaan  dan  kesejahteraan  umat  manusia.  Faktor-faktor  itulah yang mendorong tiga dari tujuh bersaudara putra K.H. Santosa Anom Besari untuk membuka dan menghidupkan kembali Pondok Gontor yang telah sirna. Dengan modal niat yang bulat dan emangat yang berapi-api serta didukung oleh modal materi berupa masjid tua dan tanah yang mereka warisi dari orang tua,  mereka membangun kembali Pondok Gontor.[footnoteRef:27] [27:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 92] 

Langkah pertama yang dilakukan untuk membuka kembali Gontor adalah mendirikan Tarbiyat al-Athfal (pendidikan Anak-anak). Dalam program ini, para siswa diajarkan materi-materi dasar Islam, bimbingan akhlak, kesenian, dan pengetahuan umum sesuai dengan tingkat pengetahuan masyarakat saat itu. Di samping itu, diajarkan pula kepada anak-anak desa yang bersekolah di Tarbiyah al-Athfal itu cara-cara menjaga kebersihan diri, cara-cara bekerja seperti bercocok tanam dengan langsung praktik mengelola sawah, berternak ayam dan kambing, pertukangan kayu dan batu, bertenun dan berorganisasi.[footnoteRef:28] [28:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 92.] 

Dengan adanya kegiatan-kegiatan pendidikan tersebut, orang- orang dari luar desa mulai berdatangan ke Gontor. Karena banyaknya peminat,  sementara  sarana  di  Gontor  masih  terbatas.  Tarbiyah  al- Athfal Gontor membuka beberapa cabang di desa-desa sekitar Gontor. Beberapa Tarbiyah al-Athfal itu kemudian membentuk persatuan yang disebut Tarbiyah al-Islam (Pendidikan Islam). Setelah lembaga pendidikan dasar yang berjalan enam tahun itu dibukalah program lanjutan yang diberi nama Sullam l-Muta‟allimin (Tangga para pelajar) yang  berlangsung  sampai  tahun  1936.   Di  samping  itu,  kegiatan ekstrakurikuler juga mendapat perhatian besar dari pengasuh Pondok melalui pengadaan klub-klub dan organisasi-organisasi ketrampilan, kesenian, olahraga, kepanduan, dan lain-lain.
Pada peringatan kesyukuran satu dasawarsa Pondok tanggal 19 Desember  1936,  diresmikan  penggunaan  sebutan  „modern‟ untuk Pondok Gontr. Sebelum itu, nama Pondok hanyalah “Darussalam” (Pondok  Darussalam  Gontor).  Kata  „modern‟ hanya  disebut  oleh masyarakat  di  luar  pondok.  Setelah  disahkan  penggunaan  label Modern, nama lengkap Pondok Gontor menjadi Pondok Modern Darussalam Gontor. Di kemudian hari, sebutan “Pondok Modern” ini justru lebih dikenal oleh masyarakat daripada “Pondok Darussalam”.
Pada   peringatan   satu   dasawarsa   itu   pula   dilakukan   peresmian berdirinya system pendidikan baru, yaitu Kulliyatul al-Mu‟allimin al- Islamiyah (KMI- Sekolah pendidikan Guru Islam).175 System KMI ini diperkenalkan   sebagai   pengganti   system   Tarbiyah   al-Athfal   dan Sullam  al-Muta‟allimin. Seperti  kebanyakan  hal  baru,  system  KMI tidak langsung diterima oleh masyarakat. Mereka malah meragukan keberadaan system yang berbeda dan bahkan bertentangan dengan system   pendidikan   tradisional   yang   pada   umumnya   berlaku   di pesantren lain.[footnoteRef:29] [29:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 93.] 

Pada  tanggal  12  Oktober  1958,  Pondok  mencatat  peristiwa penting  yang  sangat  menentukan  perjalanannya  pada  masa  depan, suatu  peristiwa  yang  belum  pernah  terjadi  dalam  sejarah  pesantren pada umumnya. Pada acara kesyukuran empat windu ini, para pendiri Pondok mewakafkan Pondok miliknya kepada ummat Islam yang diwakili oleh anggota IKPM, yang kemudia membentuk lembaga bdan wakaf. Perwakafan ini menandai beralihnya kepemilikan Pondok, dar milik pribadi menjadi milik institusi.[footnoteRef:30]  [30:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, MA. Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 93.] 

Pada  era  generasi  kedua  mulai  dari  kepemimpinan  K.H.  Imam Badri    Pondok  terus  berkembang.  Di  antara  wujud  perkembangan  itu adalah:[footnoteRef:31]  [31:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 94-99.] 

1. Pendirian   lembaga   kemasyarakatan   bernama   Pusat   Latihan Manajemen   dan   Pengembangan   Masyarakat   (PLMPM)  tahun 1988,   di   desa   Sambirejo,   Mantingan,   Ngawi,   Lembaga   ini bertujuan membekalii para alumni Gontor dengan kecakapan dan ketrampilan di bidang dakwah dan kewirausahaaan agar lebih siap untuk langsung berjuang di masyarakat secara mandiri.
2. Pembukaan Pondok-pondok cabang Gontor di berbagai daerah di seluruh Indonesia.
3. Pada era generasi kedua ini juga telah dibuka Kampus Terpadu ISID di Demangan, Siman, Ponorogo, tahun 1996, di atas areal tanah seluas 6 ha. Jumlah seluruh mahasiswa ISID saat ini adalah 1.316 dengan 96 orang dosen dan sekarang mulai berubah nama menjadi Universitas Darussalam
4. Pengembangan bidang ekonomi untuk menunjang kemandirian Pondok juga memperoleh perhatian penting pada era ini. Upaya itu dilakukan  dengan  mendirikan unit-unit  usaha baru sebanyak  23 buah. Sedangkan sebelumnya telah ada 2 buah. Dengan demikian jumlah seluruh unit usaha Pondok mencapai 25 buah.
5. Pada tahun 1998 ijazah Kulliyat al-Mu‟allimin al-Islamiyah (KMI) memperolah pengakuan persamaan dari Departemen Agama RI. Sedangkan Departemen Pendidikan Nasional RI memberikan penyetaraan  kepada  KMI  pada  tahun  2000. Kedua  pengakuan tersebut  diterima  tanpa  harus  mengubah  apapun  dalam  system pendidikan Pondok yang ada.
Falsafah Pondok   Modern Darussalam Gontor
Untuk mewujudkan ide-idenya, para pendiri Gontor memilih menghidupkan kembali Pondok Gontor yang telah ditinggalkan oleh nenek moyang mereka. Pondok Gontor yang mereka hidupkan kembali ini dibangun di atas warisan dan tradisi luhur pesantren yang diintegrasikan dengan sistem dan metode pendidikan modern. Dalam artian, idealisme, jiwa dan filsafat hidup berikut sistem asramanya tetap mengacu kepada khazanah dunia pesantren, tetapi penyelenggaraannya dilakukan secara efektif dan efisien yang menjadi kekhasan system pendidikan modern, dengan berbekal nilai, falsafah, orientasi yang menjadi dasar dari perumusan visi,misi, dan tujuan sebagaimana akan dijelaskan berikut :
Panca Jiwa Pondok180
Nilai-nilai dasar yang ditanamkan para pendiri Ponodk ini tertuang dalam Panca Jiwa Pondok Pesantren, yaitu:
Jiwa Keikhlasan
Jiwa ini berarti sepi ing pamrih, yakni berbuat sesuatu itu bukan karena didorong oleh keinginan memperoleh keuntungan tertentu. Segala pekerjaan dilakkukan dengan niat   semata-mata   ibadah,   lillah.   Kyai   ikhlas   dalam mendidik, santri ikhlas dididik dan mendidik diiri sendiri, dan para pembantu kyai ikhlas dalam membantu menjalankan proses pendidikan.
Jiwa Kesederhanaan
Kehidupan di dalam pondok diliputi oleh suasana kesederhanaan. Sederhana tidak berarti pasif atau nerima, tidak juga berarti miskin dan melarat. Kesederhanaan itu berarti sesuai dengan kebutuhan dan kewajaran. Kesederhanaan mengandung nilai-nilai kekuatan, kesanggupan,   ketabahan,   dan   penguasaan   diri   dalam menghadapi perjuangan hidup. Di balik kesederhanaan ini terpancar jiwa besar, berani, maju, dan pantang mundur dalam segala keadaan.
Jiwa Berdikari
Berdikari  atau  kesanggupan  menolong  diri  sendiri  tidak saja dalam arti bahwa santri sanggup belajar dan berlatih mengurus segala kepentingannya sendiri, tetapi pondok pesantren  itu  sendiri  sebagai  lembaga  pendidikan  juga harus sanggup berdikari, sehingga ia tidak menyadarkan kelangsungan hidupnya kepada bantuan atau belas kasihan pihak lain.
Ukhuwah Islamiyah
Kehidupan di pondok pesantren diliputi suasana persaudaraan yang akrab, segala suka dan duka dirasakan bersama   dalam   jalinan   persaudaraan   sebagai   sesama Muslim. Ukhuwwah ini bukan saja selama mereka di dalam Pondok,  tetapi  juga  mempengaruhi  kea  rah  persatuan ummat   dalam   masyarakat   sepulangn   para   santri   dari Pondok.
Kebebasan
Bebas  dalam  berpikir  dan  berbuat,  bebas  dalam menentukan masa depan, bebas dalam memilih jalan hidup, dan bahkan bebas dari berbagai pengaruh negative dari luar. Kebebasan ini tidak boleh disalah gunakan menjadi terlalu bebas (liberal) sehingga kehilangan arah dan tujuan atau prinsip. Karena itu, kebebasan ini harus dikembalikan ke aslinya,  yaitu  bebas  di  dalam  garis-garis  disiplin  yang positif, dengan penuh tanggungjawab: baik didalam kehidupan pondok pesantren itu sendiri, maupun dalam kehidupan masyarakat. Kebebasan ini harus selalu didasarkan kepada ajaran-ajaran agama yang benar berdasarkan kepada Kitab dan Sunnah.
Motto[footnoteRef:32] [32:  KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, Gontor dan Pembaharuan Pendidikan Pesantren, hal. 103.] 

Berbudi Tinggi
Berbudi tinggi merupakan landasan yang ditanamkan oleh Pondok kepada seluruh santrinya. Ini merupakan inti dan tujuan utama dari seluruh proses pendidikan dan pengajaran yang   diselenggarakan   pesantren.   Seluruh   kegiatan   di Pondok   harus   mengandung   unsur   pendidikan   akhlak karimah ini .
Berbadan Sehat
Pondok adalah lembaga kaderisasi pemimpin. Seorang pemimpin  haruslah  sehat  jasmani,  disamping  tentu  saja sehat  rohani.  Dengan  tubuh  yang  sehat  seseorang  akan dapat  menjalankan  tugas,  peran,  dan  fungsinya  dengan baik.
Berpengetahuan Luas
Para santri dibekali dengan berbagai pengetahuan untuk menjadi bekal hidup mereka. Dengan berbekal pengetahuan yang   luas  seseorang   akan  menjadi  lebih   arief  dalam bersikap. Tetapi harus diperhatikan bahwa berpengetahuan luas itu tidak boleh lepas dari berbudi luhur.
Pikiran Bebas
Berpikir bebas berarti memiliki sikap terbuka dan bertanggung jawab dalam menghadapi persoalan apapun. Tetapi bebas disini bukanlah bebas sebebasbebasnya sehingga menjadi liberal. Kebebasan merupakan lambang kedewasaan dan kematangan. Seorang santri bebas untuk memilih lapangan hiduplah perjuangannya di masyarakat. Penerapan jiwa bebas disini harus dilandasi dengan budi tinggi dan didasarikan pad ajaran-ajaran Islam yang benar yang didasarkan kepada Kitab dan Sunnah.
Aplikasi Wakaf di Pondok Modern Darussalam Gontor (PMDG)
Pondok Modern Darussalam Gontor dengan penerapan system pendidikan yang berbeda dapat berkembang pesat, terlebih lagi setealah Trimurti selaku Pemimpin Pondok mengambil langkah strategic dengan melakukan modernitas tidak terbatas pada system penyelenggaraan, tetapi menyentuh bidang pengelolaan yang tidak terkonsentrasi pada figur Kyai. Langkah awal yang dilakukannya adalah menyerahkan Pondok melalui ikrar wakaf kepada  sebuah  lembaga  yang  disebut  Badan  Wakaf.
Penyerahan tersebut terjadi pada tahun 1958 sehingga Badan Wakaf pasca ikrar memperoleh otoritas untuk mengelola dan mengembangkan Pondok menjadi sebuah lembaga pendidikan Islam yang kompetitif dan mampu mentransformasikan ajaran Islam secara kaffah.[footnoteRef:33] Penyerahan Pondok dilaksanakan secara resmi dalam sebuah upaca yang dihadiri oleh pejabat pemerintah, ulama, pimpinan organisasi tingkat  pusat dan daerah serta perwakilan Negara-negara sahabat. Langkah ini merupakan langkah strategic yang tidak dilakukan oleh pondok-pondok pesantren pada umumnya, karena dengan penyerahan pondok kepada sebuah lembaga tersebut Kyai selaku pemilik pondok telah mengubah system manajemen dari  tradisi  pengelolaan  yang  sentralistik  dan  paternalistic  menjadi demokratik dan aspiratif sehingga akhirnya Pondok Modern Darussalam Gontor mendapat kepercayaan dari masyarakat. [33:  Juhaya S. Praja dan Mukhlisin Muzarie, Pranata Ekonomi…, hal. 180.] 

Setelah diikrarkan wakafnya pada tahun 1958, Pondok Modern Darussalam Gontor berkembang hingga tahun 2000 memiliki 5 buah pondok cabang, suatu perkembangan yang signifikan. Perkembangan lebih signifikan terjadi setelah KMI mendapatkan pengakuan dari Departemen Agama dan Departemen Pendidikan Nasional sebgai pendidikan formal. Berdasarkan keputusan Menteri Agama tahun 1999 program KMI tiga tahun pertama disamakan statusnya dengan MTs dan tiga tahun berikutnya disamakan dengan MA (mu‟adalah). Disusul dengan keputusan Menteri Pendidikan Nasional tahun 2000 yang menyamakan program KMI tiga tahun pertama dengan SMP dan tiga tahun terakhir dengan SMA. Faktanya menunjukkan bahwa Pondok Modern Darussalam Gontor paska mu‟adalah lebih kurang sepuluh tahun mampu membangun 14 buah pondok cabang sehingga jumlahnya menjadi 19 buah.[footnoteRef:34] [34:  Wardun Gontor 2013] 

Sekarang ini Pimpinan Pondok Modern Darussalam Gontor dipegang oleh KH. Abdullah Syukri Zarkasyi, KH. Hasan Abdullah Sahal, dan KH. Syamsul Hadi Abdan, mempunyai santri (Gontor Pusat dan Cabang) sebanyak  20.757  orang  dan  luas  tanah  wakaf Pondok,  secara keseluruhan menjadi 747,27 hektar.[footnoteRef:35] [35:  Wardun Gontor 2013] 

Jenis  dan  Aset  Wakaf  
Praktek wakaf di Pondok Modern Darrusalam Gontor tidak terbatas hanya pada wakaf tanah, tetapi Trimurti menggagas wakaf yang lebih terbuka dan eksploratif. Wakaf Gontor tidak hanya diproses melalui   ikrar,  melainkan  juga  melalui   penerimaan   zakat,   infak, sedekah, hibah, iuran dan lain-lain. Asset wakaf meliputi benda-benda tidak  bergerak  (property),  benda-benda  bergerak  (komoditas),  uang (cash  waqf),  dan  jasa  pelayanan  (wakaf  diri/kaderisasi).[footnoteRef:36]   Dengan demikian dapat diakses oleh masyarakat dalam berbagai kalangan. a.   Wakaf Tanah (Property) Wakaf Pondok Modern Darussalam Gontor sangat luas, hingga tahun 2012,  tanah  wakaf  PMDG  yang  dikelola  yayasan seluas 747,27 ha, tersebar di 21 kabupaten di seluruh Indonsia. Khusus tahun 2012 hingga 2013, pembelian tanah baru untuk perluasan milik pondok mencapai 1.158.822 m2.[footnoteRef:37] [36:  Mukhlisin Muzarie, Sukses memberdayakan wakaf,… hal. 65]  [37:  Wardun Gontor 2013] 

Disamping      upaya      memperluas      wakaf,      Yayasan Pemeliharaan dan Perluasan Wakaf Pondok Modern (YPPWM/Yayasan) juga mengemban amanat terwujudnya jangka Khizanatullah. Untuk mengembangkan khizanatullah, YPPWM terus berupaya menggali potensi wkonomi dari dalam maupun luar pondok. Kekuatan khizanatullah akan membuat Pondok Modern Darussalam   Gontor   semakin   mandiri,   terutama   dalam   hal pendanaan. 
Wakaf  Pondok  Modern  Darussalam  Gontor  mendapat  perhatian  dari  masyarakat  luas sehingga memperoleh sumber-sumber wakaf tidak bergerak seperti Tanah   dan   bangunan,   melainkan   menjangkau   benda-benda bergerak seperti peralatan industry, mesin cetak, mesin potong hewan, mesin konveksi, hewan ternak, hewan potong, kendaraan, computer, perlengkapan kantor, barang-barang kelontong, dan lain- lainnya. Peralatan industry dan mesin-mesin tersebut sebagiannya diperoleh dari hasil pembelian dan sebagiannya lagi diperoleh dari sumbangan-sumbangan yang dapat diklaim sebagai wakaf.[footnoteRef:38] [38:  Mukhlisin Muzarie, Sukses memberdayakan wakaf,… hal. 86] 

Banyaknya bantuan yang diberikan pihak luar kepada Pondok dalam berbagai bentuk mengartikan bahwa sumber wakaf produktif Pondok Modern Darussalam Gontor tidak terbatas pada benda-benda bergerak seperti peralatan kantor dan kendaraan yang dioperasikan  dalam  pelayanan  di  BKSM  atau  angkutan  santri, tetapi berupa hewan ternak dan hewan potong.
Infak wali santri yang ditujukan untuk pondok diklaim sebagai wakaf, dengan alasan dana tersebut tidak secara langsung digunakan untuk operasional pondok, tetapi menjadi asset pondok yang selanjutnya diberdayakan melalui unit-unit usaha milik pondok. Sumber wakaf yang diperoleh dari infak wali santri jumlahnya cukup besar. Setiap wali santri pada awal tahun memberikan  infak  dengan  beberapa  rincian  diantaranya  uang pangkal,  uang  penambahan  bangunan  baru,  uang  pembangunan kampus baru, kesehatan, administrasi, dan kepanitiaan jumlahnya Rp. 3.600.000,-/tahun 2013.
Wakaf yang berasal dari infak wali santri cukup besar jumlahnya  mencapai  puluhan  milyar  rupiah.  Jumlah  ini  setiap tahun diprediksi akan terus meningkat sesuai dengan program pengembangan pondok yang telah direncanakan. Secara internal Pondok Modern Darussalam Gontor tidak banyak terpengaruh oleh resesi ekonomi  yang terjadi di luar pondok, berkat usaha-usaha kemandirian yang semakin mantap. Namun demikian program pengembangan  pondok  yang  terus  berlanjut  dan  harga  material yang selalu berubah, tentu kenaikan infak di masa-masa mendatangtidak dapat dihindari.
Santri senior dalam jumlah yang cukup banyak setiap tahun mewakafkan dirinya ke Gontor selama satu tahun. Guru (Ustadz) dan dosen sebagiannya mewakafkan diri untuk beberapa tahun lamanya (mu‟aqqat)  dan sebagian lagi mewakaf kan untukselama-lamanya  (mu‟abbad),  Guru  (Ustadz)  dan  dosen  yang mewakafkan diri untuk selama-lamanya adalah kader-kader Gontor pilihan yang dengan suka rela (Ikhlas) serta tidak ada paksaan dari pihak manapun menyatakan bahwa seluruh hidupnya disediakan untuk mengabdi, membangun dan memajukan Pondok Modern Darussalam Gontor.
Badan Wakaf Pondok Modern
Badan  wakaf  seperti  yang  telah  dijelaskan  dalam  piagam, adalah lembaga yang secara umum bertugas untuk melaksanakan visi dan misi pondok (amanat Trimurti). Hal   lainnya,   Badan   Wakaf   Pondok   Modern   bertujuan melaksanakan agar pondok menjadi:[footnoteRef:39] [39:  Sejarah Badan Wakaf  Pondok Modern Darussalam Gontor, Wardun Gontor 2013] 

1. Balai Pendidikan Islam yang tunduk kepada ketentuan-ketentuan Hukum Agama Islam menjadi „amal jariyah dan tempat beramal,
2.  Sumber Ilmu Pengetahuan Agama Islam, bahasa Al-Qur‟an/bahasa Arab, Ilmu Pengetahuan Umum dan tetap berjiwa pondok;
3. Lembaga yang berkhidmat kepada masyarakat, pembentuk karakter/pribadi ummat, guna kesejahteraan lahir-batin, dunia akhirat;
4. Universitas Islam yang bermutu dan berarti.
Ketentuan tersebut telah dinyatakan dalam ikrar penyerahan wakaf pondok, bahwa mulai hari dan tanggal penyerahan, anak cucu Pendiri (Trimurti) turun-temurun tidak mempunyai hak milik harta benda wakaf Pondok Modern sebagai ahli waris.[footnoteRef:40] [40:  Sejarah Badan Wakaf  Pondok Modern Darussalam Gontor, Wardun Gontor 2013] 

Pimpinan Pondok merupakan badan Eksekutif (setelah wafatnya  para  pendiri  pondok)  yang  dipilih  oleh  Badan  wakaf setiap 5 tahun sekali. Dengan demikian Pimpinan Pondok adalah mandataris Badan Wakaf yang mendapatkan amanah untuk menjalankan keputusan-keputusan Badan Wakaf dan bertanggung jawab kepada Badan Wakaf.[footnoteRef:41] [41:  Sejarah Badan Wakaf  Pondok Modern Darussalam Gontor, Wardun Gontor 2013] 

Di samping berwenang memilih dan mengangkat serta mengganti Pimpinan PMDG, Badan Wakaf juga berwenang memilih dan mengangkat serta mengganti pimpinan atau anggota lembaga-lembaga di Balai Pendidikan PMDG, serta berwenang meminta  pertanggung-jawaban  lembaga-lembaga  sewaktu-waktu jika dianggap perlu.
Anggota Badan Wakaf PMDG ini, sebanyak-banyaknya, terdiri  dari  15  orang  dengan  susunan  sebagai  berikut  :  Ketua Umum, Ketua I, Ketua II, Sekretaris I, Sekretaris II, Bendahara, dan Anggota,  mereka adalah:[footnoteRef:42] [42:  Sejarah Badan Wakaf Pondok Modern Darussalam Gontor, Wardun Gontor 2013] 

K.H. Kafrawi Ridwan, M.A (Ketua Umum)
K.H. Dr. Hidayat Nur Wahid, M.A (Ketua I)
K.H. Drs. M. Akrim Mariyat, Dipl.A.Ed. (Ketua II)
K.H. Dr. Amal Fathullah Zarkasyi, M.A (Sekeretaris I)
K.H. Abdullah Sa‟id Baharmus, Lc (Sekretaris II)
K.H. Drs. Rusydi Bey Fannanie (Bendahara)
K.H. Abdullah Syukri Zarkasyi, M.A (Anggota)
K.H. Hasan Abdullah Sahal (Anggota)
K.H. Syamsul Hadi Abdan (Anggota)
Prof. Dr. K.H. Dien Syamsuddin (Anggota)
K.H. M. Masruh Ahmad, M.A., M.B.A., (Anggota)
K.H. M. Abdul Aziz Asyhuri (Anggota)
Prof. Dr. K.H. Afatun Muchtar (Anggota)
K.H. Drs. Muhammad Dawam Saleh (Anggota), dan
K.H. Masyhudi Subari, M.A. (Anggota)
Nilai dan Falsafah di Balik Pewakafan Pondok
Dasar utama penyerahan wakaf ini adalah keihklasan. Selama ini, umumnya, pondok pesantren adalah milik perorangan atau milik keluarga kyai pendiri.Ide pewakafan ini juga diilhami oleh keberadaan Universitas Al-Azhar di Mesir, yang memiliki tanah wakaf yang luas, sehingga mampu memberikan beasiswa kepada para mahasiswa asing. Selanjutnya, pewakafan diikuti dengan sejumlah ketetapan mengenai system dan mekanisme organisasi pondok, tentang batasan hak, wewenang, dan kewajiban para pengelolanya. Hal ini, diharapkan agar PMDG   dapat   terus   hidup,   maju,   meskipun   telah   ditinggalkan pendirinya.[footnoteRef:43] [43:  Sejarah Badan Wakaf Pondok Modern Darussalam Gontor, Wardun Gontor 2013] 

Langkah ini merupakan salah satu bentuk modernisasi system pendidikan   pesantren   yang   akan   menjadi   pondasi   bagi   proses  pengembangan Pondok Modern Darussalam Gontor di masa yang akan datang. Peristiwa bersejarah ini juga merupakan bukti bahwa, untuk pondok, para pendiri telah melakukan “labuh banda, bau, piker, lek perlu, sak nyawane pisan” („harta, tenaga, pikiran, kalau perlu, nyawa sekalian‟). Sebagai sentral figure, Trimurti Pendiri telah menjadi contoh, tinggal bagaimana generasi penerus akan berbuat, melanjutkan estafet perjuangan pondok.216
Wakaf Diri di Pondok Modern Darussalam Gontor (PMDG)
Sejarah timbul dan tenggelamnya suatu usaha, terutama hidup dan matinya Pondok-pondok di tanah air, memberikan pelajaran kepada para Pendiri Pondok tentang pentingnya perhatian terhadap kaderisasi. Sudah banyak riwayat tentang Pondok-pondok yang maju dan terkenal pada suatu ketika, tetapi kemudian menjadi mundur dan bahkan mati setelah pendiri atau kyai Pondok itu meninggal dunia. Di antara faktor terpenting yang menyebabkan kemunduran ataupun matinya Pondok-pondok tersebut adalah tidak adanya program kaderisasi yang baik.
Bercermin pada kenyataan ini, Pondok Modern Darussalam Gontor memberikan perhatian terhadap upaya menyiapkan kader yang akan melanjutkan cita-cita Pondok. Dahulu Pondok Modern Darussalam  Gontor  sempat  mati,  karena  Pendiri  Pondok  Modern Darussalam Gontor meninggal dunia dan tidak ada penerusnya. Dari kejadian  tersebut,  maka  Pengasuh  Pondok   Modern  Darussalam Gontor  menanamkan  jiwa  kaderisasi  kepada  seluruh  santri  yang benar-benar rela hidup dan matinya hanya untuk Pondok.
Pondok Modern Darussalam Gontor tidak menanamkan bahwa penerus Pondok  Modern  Darussalam  Gontor adalah keturunannya, tetapi para kader yang benar-benar rela hidup dan matinya untuk Pondok itu adalah Penerus Pondok. Pengasuh pondok selalu memberikan   nasihat   bahwa   para   kaderlah   yang   membutuhkan Pondok, bukan Pondok yang membutuhkan kader. Dari nasihat- nasihat  dan  pengarahan  pengasuh  membuat  jiwa-jiwa  para  kader selalu mantap dan yakin bahwa jiwa dan raganya hanya untuk Pondok dan  selalu  siap  ditempatkan  di  manapun  sesuai  dengan  perintah Pengasuh.
Eksistensi Pondok Modern Darussalam Gontor yang terus berlanjut hingga saat ini, tidak terlepas dari sistem kaderisasi yang telah dicanangkan oleh Trimurti dan para penerusnya. Sebagai salah satu Panca Jangka Pondok Modern Darussalam Gontor, kaderisasi sangat penting guna menyiapkan generasi pemegang tongkat estafet kepemimpinan di Gontor. Mereka harus memahami dan mampu menjaga serta melaksanakan visi dan misi, nilai dan sistem, jiwa dan filsafat hidup Pondok secara total dan penuh dedikasi.
Kaderisasi bagi Pondok Modern Darussalam Gontor (PMDG) adalah factor penting bagi kelangsungan hidup pondok. Para Trimurti pendiri telah menyadari bahwa factor utama siritnya sebuah lembaga pesantren adalah karena lemahnya kaderisasi. Karena itu, kaderisasi di PMDG menjadi salah satu pilar Panca Jangka Pondok. Selain sebagai  pembantu  utama  Pimpinan  Pondok,  kader  adalah  juga pelestari nilai-nilai dan sunnah pondok. Suksesnya kaderisasi akan membuat pondok tetap berjalan pada relnya.[footnoteRef:44] [44:  Wardun Gontor 2013] 

Sejak tahun 1951-2013 sudah ada 184 orang yang mewakafkan diri di Pondok Modern Darussalam Gontor, mereka itu adalah alumni dari Pondok Modern Darussalam Gontor. Tetapi ada yang sudah meninggal 11 orang, dan bahkan ada yang keluar dari kader yaitu 14 orang. Beliau keluar karena sudah tidak sejalan dengan pemikiran Pimpinan Pondok dan merasakan kebosanan berada di Pondok.
Jumlah kader sejak tahun 1951 hingga 2000 berjumlah 73 orang, tahun 2001 bertambah 8 orang, tahun 2002 bertambah delapan orang, tahun 2004 bertambah 5 orang, tahun 2005 bertambah 14 orang, tahun 2007 bertambah 8 orang, tahun bertambah 2 orang, tahun 2009 bertambah 26 orang, tahun 2010 bertambah 11 orang, tahun 2011 bertambah 4 orang, tahun 2012 bertambah 17 orang, tahun 2013 bertambah 18 orang. Adapun yang keluar atau mengundurkan diri  dari kader atau wakaf berjumlah 14 orang.[footnoteRef:45] [45:  Pondok Modern Darussalam Gontor Ponorogo Indonesia, Daftar Nama Kader Pondok Modern, Hal. 9-23.] 

Para kader sebagian besar adalah dari daerah Ponorogo sendiri, tetapi ada juga yang berasal dari luar daerah Ponorogo. Mereka rela hidupnya hanya untuk kemajuan Pondok Modern Darussalam Gontor. Di  dalam  bukunya  Mukhlisin  Muzarie  yang   berjudul “Hukum Perwakafan dan Implikasinya Terhadap Kesejahteraan Masyarakat (Implementasi Wakaf di Pondok Modern Darussalam Gontor)” dijelaskan bahwa guru-guru senior dan para dosen yang telah mengabdikan dirinya ke Pondok. Bidang kesejahteraan keluarga melalui usaha kecil yang hasilnya bisa dijual kewarung- warung Pondok. Guru dan dosen sesungguhnya telah mendapatkan jaminan yang cukup dari Pondok, baik bidang ekonomi maupun pendidikan dan kesehatan.
Tetapi berbeda dengan para ustadz dan ustadzah yang tidak mewakafkan  dirinya,  maka  beliau  hanya  mendapatkan  bisyaroh dari pondok saja, mereka tidak mendapatkan kesejahteraan hidup dari usaha-usaha yang ada di pondok.
Konsep wakaf Pondok Modern Darusssalam Gontor mengacu pada tujuan hukum Islam (maqashid al-Syari‟ah) yaitu mewujudkan kemaslahatan dan menghindarkan kemadaratan.
Pondok  Gontor  mengembangkan  sumber-sumber  wakaf  hingga mencakup benda tidak bergerak, benda bergerak, uang dan jasa. Trimurti selaku pimpinan pondok merumuskan konsep wakaf yang eksploratif dan terbuka. Trimurti melegalkan semua bentuk wakaf meliputi semua jenis barang dan jasa yang memiliki nilai ekonomis dangan tujuan agar dapat diakses   oleh   masyarakat.   Selain   itu,   Trimurti   melegalkan   berbagai transaksi yang ditujukan untuk Pondok sebagai wakaf yang sah.
Trimurti tidak hanya memberikan gagasan wakaf eksploratif dan terbuka kepada masyarakat, tetapi langsung memberikan contoh berwakaf dengan menyerahkan semua aset Pondok untuk kepentingan pendidikan. Trimurti   dalam   penyerahan   wakafnya   memberikan   amanat    yang dituangkan  dalam  piagam  wakaf. Teks  piagam  mengamanatkan bahwa Badan  Wakaf   dalam  menjalankan  program  Pondoknya  agar  selaluberpedoman kepada ketentuan-ketentuan syari‟at. Piagam tidak menjelaskan  secara  eksplisit  tema-tema  fiqh  yang  dimaksud  dengan ketentuan  syari‟at tersebut,  tetapi  dilihat  dari  pernyataan  normatifnya menyiratkan pesan tentang pentingnya menjaga kelestarian wakaf.[footnoteRef:46] [46:  Tim Penyusun, Piagam Penyerahan Wakaf PMD Gontor dan AD-ART Badan Wakaf(Ponorogo, Sekretariat PMD Gontor, 1994.	] 

Yayasan Pemeliharaan dan Perluasan Wakaf Pondok Modern Gontor (YPPWPM) adalah kepanjangan tangan dari Badan Wakaf yang bertugas mengelola dan mengembangkan wakaf. Mengingat tugas-tugas dan tanggung jawabnya yang sangat luas, lembaga ini dilengkapi dengan komposisi yang kuat, terdiri atas dewan pembina, dewan pengawas, dewan pengurus, pengurus harian dan bagian-bagian serta staf sebanyak 15 orang. Dewan Pembina melibatkan unsur Badan Wakaf, dewan pengawas melibatkan unsur Pimpinan Pondok, dewan pengurus dan pengurus harian serta bagian-bagian dipilih dari kader-kader yang terpercaya dan berpengalaman dibidangnya. Sistem pengelolaan keuangan wakaf Gontor bersifat statistik, yaitu sistem keuangan yang terpusat pada Pimpinan Pondok. Uang yang masuk dari berbagai sumber yang diklaim sebagai wakaf diterima oleh bendahara Pondok (kepala bagian administrasi keuangan). Uang yang sudah terkumpul kemudian disalurkan keunit-unit usaha untuk diberdayakan. Selanjutnya hasil wakaf digunakan untuk membiayai operasional pondok, operasional lembaga, perawatan gedung, pembangunan asrama dan prasarana serta pengembangan unit-unit usaha baru.
Pondok Modern Darussalam Gontor mengakomodir wakaf diri dengan   tujuan   untuk   menjamin   kelangsungan   hidup   Pondok   dan memandangnya  sebagai  bagian  dari  wakaf  jasa,  karena  pada  dasarnya praktik wakaf yang demikian telah dilakukan oleh masyarakat. Di Pondok Modern Darussalam Gontor sudah ada praktek Wakaf Diri sejak tahun 1951 sampai sekarang. Ada 2 istilah wakaf diri di Pondok Modern Darussalam Gontor yaitu wakaf diri di dalam Pondok Modern Darussalam Gontor dan wakaf diri di luar Pondok Modern Darussalam Gontor. Yang melakukan wakaf diri adalah para santri senior, guru (ustadz) dan dosen, ada yang mewakafkan diri untuk sementara (wakaf diri luar) dan ada yang mewakafkan diri untuk selama-lamanya (wakaf diri dalam).
Kesimpulan
Konsep wakaf dalam perspektif fiqh dan UU No. 41 Tahun 2004 lebih ditekankan pada status harta wakaf. Dalam perspektif fiqh harta wakaf adalah milik Allah atau menjadi milik umum ketika telah diwakafkan, tetapi dalam UU, harta wakaf masih bisa menjadi hak milik seseorang karena dalam UU masih terdapat ketentuan berlakunya, penguasaan harta wakaf (ada dalam jangka waktu tertentu).
Wakaf diri yang dipraktekkan di Pondok Modern Darusslam Gontor mengacu kepada maqȃshid syarȋah yaitu mewujudkan kemaslahatan dan menghindarkan kemadaratan. Sebuah bentuk pengabdian yang ditujukan demi kemaslahatan dan kemajuan Pondok Modern Darussalam   Gontor   yang   juga   dalam   proses   wakaf   diri   ini menggunakan ikrar wakaf diri di hadapan Badan Wakaf Pondok Modern dan dua orang saksi serta memenuhi unsur dan atau rukun wakaf.
Kedudukan wakaf diri dalam perspektif fiqh ada dua klasifikasi, yaitu: a). Wakaf diri diperbolehkan dan sah menurut Imam Abu Hanifah dan Imam Malik, karena benda wakaf tetap menjadi milik wakif, sedang yang disedekahkan atau diwakafkan hanyalah manfaatnya yaitu berupa jasa dan tenaga wakif demi kemaslahatan dan kemajuan Pondok Modern Darussalam Gontor. Karena substansi ajaran wakaf itu tidak semata-mata terletak pada pemeliharan bendanya (wakaf), tetapi yang jauh lebih penting adalah nilai manfaat dari benda tersebut untuk kepentingan umum. Madzhab Hanafi menyatakan bahwa jangka waktu wakaf harus selamanya dan tidak boleh dibatasi waktu. b). Wakaf diri tidak sah ditinjau dari Madzhab Syafi’I dan Madzhab Hanbali, karena syarat  benda  wakaf  adalah  milik  penuh  wakif,  sedangkan  manusia tidak mempunyai hak milik atas dirinya sendiri menurut syara’. Hal ini dikarenakan perbuatan wakaf adalah menggugurkan hak kepemilikan harta dengan cara tabarru’ sejak ia mengikrarkannya dan harta yang diwakafkannya  seketika  menjadi  milik  Allah  atau  milik  umum. Menurut ibn siraij dari kalangan madzhab Syafi’I jangka waktu wakaf boleh  dibatasi  oleh  waktu  dan  tidak  harus  selamanya.  
Kedudukan wakaf diri dalam perspektif UU No.41 Tahun  2004 tentang  wakaf menyatakan bahwa wakaf diri yang dipraktekkan di Pondok Modern Darussalam Gontor masih belum sesuai sepenuhnya dengan UU No.41 Tahun 2004, karena tidak sesuai dengan ketentuan yang ada, bahwa benda wakaf itu harus lepas dari wakif, kemudian ikrar wakaf harus dilakukan di hadapan PPAIW, dalam hal ini hanya dilakukan di hadapan  Badan  Wakaf  Pondok  Modern  Darussalam  Gontor,  nadzir juga seharusnya melaporkan kegiatan wakaf kepada Badan Wakaf Indonesia.
AFTAR PUSTAKA
Abdurrahim, Muhammad & Ahmad Abu Lail,Muhammad al-Waqf; Mafhumuh wa Masy’uriyatuh, Anwa’uh wa Hukmuh, wa Syartuh, dalam Muktamar Wakaf Kerajaan Syaudi Arabia, Makah, 1422 H.
Abu  Zahra,  Muhammad,  Muhadharat  fi  al-Wakf,  Mathba’ah  Ahmad,  Kairo,
1959
Asy-Syafi’i, al-Umm, juz 3
Amrullah,  Ahmad,  SF.  Dkk.,  Dimensi  Hukum  Islam  Dalam  Sistem  Hukum
Nasional Jakarta: Gema Insani Press, 1966
Ash-Ashiddieqy, Hasbi, Falsafah Hukum Islam, Cet III, Bulan Bintang Jakarta,
1988
Asrahah, Hanun, Sejarah Pendidikan Islam, Logos Wacana Ilmu, Jakarta  1999, Al-Syatibi, Abu Ishaq, Al-Muwafaqat fi Ushul al-Syari’ah, Beirut, Dar al-Kutub
al-Ilmiyah
-------, Al-Muwafaqat fi Usul asy-Syari’ah, Jilid II, (Beirut : Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah,2005)
Atabik, Ali dan Ahmad Zuhdi Muhdlor, Kamus al-Ashrie, Yogyakarta, Yayasan
Ali Ma’sum, 1996
Ahmad Ibrahim Beik, Mausu’ah Ahkam al-Waqf ‘ala Mazahib al-Arba’ah, (Kairo: al-Maktabah al-Azhariyah li at-Turats, 2009),
Al-Maragi, Ahmad Mustafa, Terjemah Tafsir Al-Maraghi, juz 17, Semarang : Karya Toha Putra, tth
Al Munawar, Said Agil Husain, Hukum Islam dan Pluralisme Sosial, Jakarta : Penamadani, 2004
Al-Ansari, Abi Yahya Zakariyah, Fath al-Wahhab, juz 1, Beirut : Dar al-Fikr, dikutip oleh Ahmad Rofiq
Anshari, Abdul Ghofur, Hukum dan Praktek Perwakafan di Indonesia, Yogyakarta: Pilar Media, 2006, cet 2
Al-Tirmidzî, Sunan Al-Tirmidzî, Beirŭt: Dâr al-Fikr, 1994, juz V
8

Azra, Azyumardi, "Diskursus Filantropi Islam dan Civil Society", dalam Idris
Thaha (ed.) Berderma Untuk Semua, Jakarta: PBB dan FF, 2003
Abu, Zaed Ahmad, Nizam al-Waqf al-Islami, Tatwir Asalib al-‘Amal wa Tahlil
Nataij ba’d ad-Dirasat al-Hadisah, (Rabat : ISESCO, 2000),
Al-Kabisi,  Muhammad  Abid  Abdullah,  Hukum  Wakaf,  Depok:  IIMan  Press,
2004
Bataji, Muhammad manhaj Umar bin Khattab fi al-tasyri’ ,Kairo, Dar al-salam,
2003
Bakri, al-DimyatSayyid i, I’anah al-Talibin, juz 3, Beirut : Dar al-Fikr
Daud, Ali Muhammad, Sistem Ekonomi Islam, Jakarta: UI Press, 1988, cet 1
Dahlan, Abdul Aziz, Ensiklopedi Hukum Islam, Jakarta: PT Intermasa, 2003, cet
6
Departemen Agama RI, Wakaf Tunai Dalam Perspektif Hukum Islâm, Jakarta: Dirjen Bimbingan Masyarakat Islam dan Penyelenggaraan Haji Direktorat Pengembangan Zakat dan Wakaf, 2005
-------,  Potensi  Ekonomi  Pondok  Pesantren  di Indonesia, Jakarta:  Direktorat
Pekapontren, 2004
-------, Proses Lahirnya Undang-Undang No. 41 tahun 2004 Tentang Wakaf,
Jakarta: Direktorat Pengembangan Wakaf dan Zakât, 2005.
-------, Pedoman Pengelolaan Wakaf Tunai, Jakarta: Direktorat Pengembangan
Zakât dan Wakaf, 2005.
-------, Paradigma Baru Wakaf di Indonesia, Jakarta: Direktorat Pengembangan
Zakât dan Wakaf, 2004.
-------, Fiqh Wakaf, Jakarta: Direktorat Pemberdayaan Wakaf, 2006
Deliar Noer, Gerakan Modern Islam di Indonesia 1900-1942, Jakarta: LP3ES,
1996
Djunaidi,  Achmad  dan  al-Asyhar,  Thobieb,  Menuju  Era  Wakaf  Produktif Sebuah  Upaya  Profresif  Untuk  Kesejahteraan  Umat,  Jakarta:  Mitra Abadi Press, 2005.
-------, Menuju Era wakaf Produktif, Mumtaz Publishing, cet ke-4, 2007


Halim, Abdul, Hukum Perwakafan di Indonesia, Jakarta: Ciputat Press, 2005
Hasanah, Uswatun, Disertasi Peranan Wakaf dalam Mewujudkan Kesejahteraan Sosial (Studi Kasus Pengelolaan Wakaf di Jakarta Selatan), Jakarta: Program Pascasarjana IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 1997
-------, "Manajemen Kelembagaan Wakaf", makalah pada Workshop Internasional tentang Pemberdayaan Ekonomi Umat melalui Wakaf Produktif, Batam, Wisma Haji Batam, 7-8 Januari 2002
Irawan, Prasetya, Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif untuk Ilmu-ilmu Sosial, FISIP UI, Jakarta, 2006
Irfan,  Abu Bakar, "Pelembagaan Wakaf di Pesantren Tebuireng Jombang", dalam Chaider S.Bamualim dan Irfan Abu Bakar (ed.), Revitalisasi Filantropi Islam : Studi Kasus Lembaga Zakat dan Wakaf di Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa dan Budaya UIN Jakarta dan Ford foundation, 2005
Muslim, Imam, Shahih Muslim, Jilid III, Beirut: Darul Kutub Ilmiah, tth Nasution, Mustafa Edwin, (et.al), Pengenalan Eksklusif Ekonomi Islam Khallaf, Wahhab, Abd, Ilmu Ushul Fiqhi, Kuwait: Dar al-Qalam, 1978
Muzarie,  Mukhlisin,  KH,  Dr,  Sukses  memberdayakan  wakaf  di  Pesantren
Modern Gontor, STAI Press P3I-STAI Cirebon
-------, Artikel permasalahan wakaf dan praktik wakaf di Indonesia, www.saripedia.com

Moleong,  J,  Lexy,  Metode  Penelitian  Kualitatif,    PT.  Remaja  Rosda  Karya, Bandung 1997.
Mulyana,  Deddy,  Metodologi  Penelitian  Kualitatif;  Paradigma  Baaru  Ilmu
Komunikasi dan Ilmu Sosial Lainnya, PT. Remaja Rosdakarya, Bandung
Mughniyah, Muhammad Jawad, Fiqih Lima Mazhab, Terj Masykur A.B, Afif
Muhammad & Idrus Al-Kaff, Jakarta : Penerbit Lentera, 2007
-------, al-Ahwad al-Syakhsiyah
-------, Fiqih Lima Madzhab, PT. Lentera Basritama, Jakarta, 2000
Muhammad Kâmal Kamâludîn, Al-Washâya wa al-Waqaf fi Islâm Maqâshid wa
Qowâ'id, Iskandariyah: Mathba`ah al-Intidzâr, 1999

Muhammad Rawas Qal’ah, Mausu’ah Fiqh ‘Umar ibn al-Khattab, Beirut : Dar al- Nafais, 1409H/1989M
Muhamad    Abid    Abdullah    Al-Kabisi,    Hukum    Wakaf,    terj.    Ahrulsani
Fathurrahman dkk (Jakarta : IIMaN, 2004)
Najib, A Tuti dan Ridwan al-Makassary (editor), Wakaf, Tuhan, dan Agenda Kemanusiaan Studi Tentang Wakaf Dalam Perspektif Keadilan Sosial di Indonesia, Kerjasama CSRC dan UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2006
Nawawi, Ar-Raudhah,  jilid IV (Bairut : Dar al-Kutub al-Ilmiah), Nazir, Moh. Metode Penelitian PT. Ghalia Jakarta, Indonesia, 2003
Pradja, S Juhaya. dan Muzarie, Mukhlisin, Pranata Ekonomi Islam Wakaf, Yogyakarta: Dinamika, 2009
Pradja, S Juhaya. Hukum Islam, Pemikiran dan Praktek Remaja Rosdakarya, Bandung,1994
-------, Aliran-aliran Filsafat dan Etika, Bandung, yayasan Piara, 1997
Pondok  Modern  Darussalam  Gontor,   Sejarah  Balai  Penddidikan  Pondok
Modern Gontor, Penggal I
-------,Penjelesan Singkat Tentang Pondok Dar Al- Salam Gontor Ponorogo
Indonesia (Ponorogo: Sekretariar Pondok Gontor, 1992),
-------,Daftar Nama Kader Pondok Modern, Pondok Modern Darussalam Gontor
Ponorogo Indonesia
-------Tim Penyusun, Piagam Penyerahan Wakaf PMD Gontor dan AD-ART Badan Wakaf (Ponorogo, Sekretariat PMD Gontor, 1994)
Qahaf, Mundzir, Al-Waqf al-Islâmî Tathawwuruhu, Idâratuhu, Tanmiyatuhu, Libanon: Dâr al-Fikr, 2000.
Rofiq, Ahmad, Hukum Islam di Indonesia, Jakarta: PT Raja Grafindo Persada,
2007
Sari, Elsa Kartika, Pengantar Hukum Zakat dan Wakaf, Jakarta: Grasindo, 2007
Sabiq,Sayyid, Fiqh al-Sunnah, jilid 3, Beirut, Dar al-Fikr, 1977
Supardi, Metodologi penelitian ekonomi dan bisnis UII Press, Yogyakarta, 2005

Suharsimi, Prosedur Penelitian, Rineka Cipta, Yogyakarta 2002)
Syalaby, Ahmad, Sejarah Pendidikan Islam, terj. Mukhtar Yahya dan sanusi latif, Jakarta 1978, Bulan Bintang
Said A. Arjomand, "Philantrophy, The Law, and Public Policy in The Islamic World Before The Modern Era", dalam Ilchman, F. Warren (ed.), Philantrophy in The Worlds Traditions, Bloomington, Ind: Indiana University Press, 1998
Taqiyuddin Abi Bakr, Kifayah al Akhyar, Juz 1, Mesir: Dar al-Kitab al-Araby, t.th
Zuhaili,,Wahbah Al-Fiqhu al-Islami wa ‘Adillatuhu, Damaskus: Dar al-Fikr al-
Mu’ashir, 2008
-------, Al-Washâyâ wa al-Waqf fi al-Fiqh al-Islâmî, Beirŭt: Dâr al-Fikr, 1996.
Wardun Gontor, Vol. 66, Sya’ban, 1434
Zarkasyî, Abdullâh Syukri, DR.KH, MA., Gontor dan Pembaharuan Pendidikan
Pesantren, Jakarta: PT Raja Garfindo Persada, 2005.
-------,   Bekal   untuk   pemimpin,   pengalaman   mempimpin   Gontor,   cet-1, Ponorogo Trimurti Press, 2011,
-------Manajemen Pesantren Pengalaman Pondok Modern Gontor, Gontor: Trimurti Press, 2005.
-------,Makalah  System  Pendidikan  Pondok  Pesantren;Pengalaman  Pondok
Modern Darussalam Gontor.
25

