
 

 EL-IBTIKAR 
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab 

Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327 
https://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar/article/view/23653  

DOI: https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653  

 

312 

 

Semantic Reception of Khilafiyyah Hadith and the Production of 

Horizontal Religious Conflict in Indonesia 
 

Muhandis Azzuhri1*, Faliqul Isbah2, Abdul Basith3, M. Fairuz Rosyid4, Ana Faila Sufa5  
1,2,3,4,5 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan 

 

* Penulis Korespondensi: muhandis@uingusdur.ac.id  

ABSTRACT 

This study examines how differing semantic receptions of ḥadīth khilāfiyyah among Islamic mass 

organizations (ormas Islam) in Indonesia contribute to horizontal conflict and prolonged religious 

controversy, thereby challenging the spirit of religious moderation. The research aims to analyze how identical 

ḥadīth texts generate divergent meanings and truth claims that shape social exclusion and intergroup tensions. 

Employing a qualitative approach, this study investigates selected ḥadīth khilāfiyyah from kutub al-tis‘ah as 

the material object and the contested receptions of Islamic organizational figures as the formal object. Data 

were collected through textual documentation of ḥadīth and their commentaries, online observation of national 

news reporting religious conflicts, and semi-structured interviews with relevant actors. Data analysis followed 

the Miles and Huberman model, encompassing data reduction, display, and verification, and was further 

interpreted through the reception theory framework of Hans Robert Jauss and Wolfgang Iser. The findings 

reveal that key semantic gaps within specific ḥadīth phrases—such as bid‘ah, al-jamā‘ah, and khālifū—enable 

exclusive interpretations that are institutionalized as truth claims by dominant groups. These receptions 

function performatively, legitimizing practices of stigmatization, rejection of mosques, dissolution of religious 

gatherings, and marginalization of minority groups. The study concludes that horizontal religious conflict is 

rooted not in the ḥadīth texts themselves but in closed semantic receptions, underscoring the necessity of 

hermeneutical awareness and semantic literacy to strengthen religious moderation. 

Key words: ḥadīth khilāfiyyah; semantic reception; Islamic mass organizations; horizontal conflict. 

 

ABSTRACT 

Penelitian ini mengkaji bagaimana perbedaan resepsi semantik terhadap hadis-hadis khilafiyah di kalangan 
organisasi massa Islam (ormas Islam) di Indonesia berkontribusi pada terjadinya konflik horizontal dan 
kontroversi keagamaan yang berkepanjangan, sehingga menantang semangat moderasi beragama. Penelitian 
ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana teks hadis yang sama dapat menghasilkan makna dan klaim 
kebenaran yang berbeda-beda, yang kemudian membentuk praktik eksklusi sosial dan ketegangan 
antarkelompok. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini mengkaji sejumlah hadis 
khilafiyah yang bersumber dari kutub al-tis‘ah sebagai objek material, serta resepsi yang diperdebatkan di 
kalangan tokoh ormas Islam sebagai objek formal. Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi teks 
hadis dan kitab syarahnya, observasi daring terhadap pemberitaan nasional terkait konflik keagamaan, serta 
wawancara semi-terstruktur dengan aktor-aktor terkait. Analisis data mengikuti model Miles dan Huberman 
yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, serta ditafsirkan lebih lanjut 
menggunakan kerangka teori resepsi Hans Robert Jauss dan Wolfgang Iser. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa celah-celah semantik pada frasa hadis tertentu—seperti bid‘ah, al-jamā‘ah, dan khālifū—
memungkinkan lahirnya tafsir eksklusif yang dilembagakan sebagai klaim kebenaran oleh kelompok dominan. 
Resepsi tersebut berfungsi secara performatif dalam melegitimasi praktik stigmatisasi, penolakan masjid, 
pembubaran kegiatan keagamaan, serta peminggiran kelompok minoritas. Penelitian ini menyimpulkan 
bahwa konflik keagamaan horizontal tidak bersumber dari teks hadis itu sendiri, melainkan dari resepsi 

https://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar/article/view/23653
https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653
mailto:muhandis@uingusdur.ac.id


EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
313 

 

semantik yang tertutup, sehingga diperlukan kesadaran hermeneutik dan literasi semantik untuk memperkuat 
moderasi beragama. 

Kata kunci: hadis khilafiyah; resepsi semantik; organisasi massa Islam; konflik horizontal. 

 

 خلاصة 
ج الصراع الأفقي واستمرار الجدل الديني، بما  تتناول هذه الدراسة كيفية إسهام اختلاف التلقي الدلالي للأحاديث الخلافية بين المنظمات الإسلامية الجماهيرية في إندونيسيا في إنتا 

النصوص  بها  تنُتج  التي  الكيفية  تحليل  إلى  الدراسة  وتهدف  الديني.  الاعتدال  لروح  تحديًا  الإقصاء    يشكّل  تشكيل  في  تسهم  للحقيقة  وادعاءات  متباينة  معاني  المتطابقة  الحديثية 
الحديث التسعة )الكتب التسعة( بوصفها  الاجتماعي والتوتر بين الجماعات. وتعتمد الدراسة المنهج النوعي من خلال تحليل مجموعة مختارة من الأحاديث الخلافية الواردة في كتب  

، مع درا ، والملاحظة  سة التلقي المتنازع عليه لدى شخصيات المنظمات الإسلامية بوصفه موضوعاا شكلياا. جُُعت البيانات عبر التوثيق النصي للأحاديث وشروحها موضوعاا ماديًا
البيانا تحليل  وتم  معنيين.  فاعلين  مع  منظمة  شبه  مقابلات  إلى  إضافة  الدينية،  بالنزاعات  المتعلقة  الوطنية  للأخبار  اختزال  الإلكترونية  يشمل  الذي  وهوبرمان،  مايلز  نموذج  وفق  ت 

الدلالية في بعض العبارات الحديثية،  البيانات وعرضها والتحقق منها، ثم تفسيرها من خلال إطار نظرية التلقي لهانس روبرت يًوس وفولفغانغ إيزر. وتكشف النتائج أن الفجوات 
س كادعاءات حقيقة من قبل الجماعات المهيمنة، وتعمل هذه التلقيات بصورة أدائية تشرعن ممارساتخالفوا و الجماعة و البدعة مثل  الوصم،   ، تفتح المجال لتأويلات إقصائية تؤُسَّ

ص الحديث ذاتها، بل من انغلاق التلقي  ورفض بناء المساجد، وحلّ التجمعات الدينية، وتهميش الجماعات الأقلية. وتخلص الدراسة إلى أن الصراع الديني الأفقي لا ينبع من نصو 
 .الدلالي، مما يؤكد ضرورة الوعي الهرمنيوطيقي والثقافة الدلالية لتعزيز الاعتدال الديني 

 الأحاديث الخلافية؛ التلقي الدلالي؛ المنظمات الإسلامية الجماهيرية؛ الصراع الأفقي  :الكلمات المفتاحية

Received: 2025-12-30 

date 

Revised: 2025-12-30 

date 

Accepted: 2025-12-31 

date 

Published: 2025-12-31 

Date 

Citation (APA Style): Azzuhri, M., Isbah, F., Basith, A., Rosyid, M. F., & Sufa, A. F. (2025). Semantic reception 
of khilafiyyah hadith and the production of horizontal religious conflict in Indonesia. EL-IBTIKAR: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Arab, 14(2), 312–327. https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653 

PENDAHULUAN 

Konflik kehidupan sosial keagamaan masyarakat masih sering terjadi di beberapa daerah 

Indonesia dalam sepuluh tahun terakhir dari fakta menyempitnya pola pikir masyarakat terutama 

pola pikir para tokoh agama dan masyarakat yang ada pada ormas Islam (Azra, 2017; Hefner, 

2019). Pola pikir menyempit yang menyebabkan konflik ini diakibatkan perbedaaan semantik 

resepsi tokoh agama dan tokoh masyarakat Islam pada hadis-hadis khilafiyah di kutubut tis’ah 

(Misbah, 2014). Konflik ini justru sering dilakukan oleh ormas Islam mayoritas kepada ormas 

Konflik sosial-keagamaan di Indonesia dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis utama 

berdasarkan pola relasi mayoritas–minoritas dan sumber perbedaannya. Pertama, konflik yang 

bersumber dari relasi mayoritas–minoritas intra-Islam dalam ranah kelembagaan, seperti 

penolakan pembangunan masjid dan lembaga pendidikan milik ormas Islam minoritas oleh 

kelompok mayoritas. Pola konflik ini terlihat, misalnya, dalam kasus penolakan pembangunan 

masjid dan lembaga pendidikan ormas minoritas di Kota Pekalongan dan Kota Depok (CNN 

Indonesia, 2017; Kompas, 2023). Fenomena ini menjadi ironis karena kelompok mayoritas yang 

terlibat kerap mengusung narasi Islam rahmatan lil ‘ālamīn, Islam damai, serta berperan aktif 

dalam pembentukan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) sebagai wadah dialog lintas 

iman (Kementerian Agama RI, 2019). Kontradiksi antara wacana normatif dan praktik sosial ini 

menunjukkan adanya persoalan mendasar dalam proses pemaknaan ajaran agama. 

Jenis kedua adalah konflik intra-umat Islam yang dipicu oleh perbedaan praktik 

keagamaan (khilāfiyyah fiqhiyyah), khususnya antara ormas yang berorientasi purifikasi dan 

ormas yang menjaga tradisi keagamaan. Studi tentang ketegangan antara kelompok Wahabi-

Salafi dan Nahdlatul Ulama (NU) di Pamekasan, Madura, pada periode 2010–2023 menunjukkan 

bagaimana pelabelan bid‘ah dan pengharaman terhadap amaliyah keagamaan NU memicu 

benturan sosial yang berujung pada penolakan keberadaan kelompok Wahabi-Salafi sebagai 

minoritas oleh NU sebagai mayoritas (Topan, 2024). Pola serupa juga tampak dalam kasus 

https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653


EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
314 

 

penolakan pembangunan masjid Salafi di Pekalongan, yang didasarkan pada anggapan bahwa 

ceramah dan pengajian kelompok tersebut bersifat provokatif serta meresahkan masyarakat 

setempat (123dok, n.d.; Ulum, 2019). Konflik jenis ini tidak hanya bersifat organisatoris, tetapi 

berakar pada perbedaan pemaknaan terhadap teks-teks keagamaan. 

Jenis ketiga adalah konflik dan kekerasan berbasis perbedaan akidah yang menempatkan 

kelompok tertentu sebagai minoritas ekstrem. Hal ini terlihat dalam diskriminasi dan kekerasan 

terhadap komunitas Syiah di Kecamatan Omben, Kabupaten Sampang, Madura, yang meliputi 

ujaran kebencian, pembakaran, dan perusakan tempat ibadah (Idris & Dyson, 2015; Anova, 2023). 

Pola kekerasan serupa juga terjadi terhadap Jemaah Ahmadiyah di Cikeusik, Pandeglang, Banten, 

yang berujung pada korban jiwa dan luka-luka (Suryana, 2017; Rizkita & Riyanto, 2023). Konflik 

jenis ini umumnya dipahami dalam kerangka perbedaan teologis dan politik identitas. 

Meskipun berbagai studi telah membahas konflik sosial-keagamaan dari perspektif 

sosiologis dan politik, kajian yang secara khusus menempatkan perbedaan pemahaman semantik 

terhadap hadis-hadis khilāfiyyah sebagai akar konflik intra-umat Islam masih relatif terbatas. 

Padahal, kontroversi antar-ormas seagama kerap muncul bukan semata karena perbedaan hukum, 

melainkan karena perbedaan dalam meresepsi dan memaknai struktur bahasa teks hadis itu 

sendiri. Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan perhatian pada resepsi semantik hadis 

sebagai faktor laten yang berkontribusi terhadap lahirnya konflik sosial-keagamaan, dengan 

merujuk pada kerangka teori resepsi Jauss (1982) dan Iser (1978). 

Tulisan ini memberikan perspektik baru bahwa konflik dan kekerasan antar umat 

seagama diakibatkan oleh resepsi tokoh agama terkait perbedaan semantik pada hadis-hadis yang 

terdapat dalam kutubut tis’ah yang sering disebut sebagai hadis-hadis khilafiyah. Dianggap 

sebagai hadis-hadis khilafiyah karena menimbulkan khilafiyah dalam memahami setiap makna 

hadis antar resepsi tokoh agama setiap ormas. Akar masalah dari problem keumatan ini adalah 

akibat lemahnya pemahaman semantik kosa kata dalam bahasa Arab yang terdapat dalam hadis, 

sehingga dalam tulisan ini dipertanyakan bagaimana pemahaman semantik tokoh agama dalam 

resepsi memahami hadis-hadis problematis dalam kutubut tis’ah dan bagaimana pemahaman 

moderasi beragama tokoh agama dan tokoh masyarakat dalam mengelola akar masalah konflik 

dan kekerasan yang diakibatkan pemahaman berbeda dalam semantik hadis. Jawaban atas 

pertanyaan ini akan memberikan perspektif baru bahwa akar masalah konflik dan kekerasan oleh 

ormas mayoritas kepada ormas minoritas karena perbedaan semantik pada setiap kosa kata hadis-

hadis problematis dalam kutubut tis’ah antar tokoh agama dan kuatnya primordialitas antar tokoh 

agama dalam memegang keyakinan dan identitas keagamaannya sehingga menghilangkan 

semangat moderasi beragama.  

Dalam konteks Pendidikan Bahasa Arab, penelitian ini memiliki relevansi yang 

signifikan karena konflik keagamaan yang dipicu oleh perbedaan pemahaman hadis sering kali 

berakar pada rendahnya literasi semantik terhadap teks berbahasa Arab. Pembelajaran Bahasa 

Arab di lembaga pendidikan keagamaan tidak hanya bertujuan mengembangkan kemampuan 

gramatikal dan leksikal, tetapi juga membekali peserta didik dengan kemampuan memahami 

makna kontekstual, polisemi, dan ambiguitas semantik dalam teks keagamaan. Ketidakmampuan 

pembaca dalam mengenali ruang semantik (semantic gaps) pada kata atau ungkapan tertentu 

dalam hadis berpotensi melahirkan pemaknaan yang reduktif dan eksklusif, yang pada level sosial 

dapat bermuara pada ketegangan dan konflik horizontal. Oleh karena itu, temuan penelitian ini 

menegaskan pentingnya penguatan materi literasi semantik dalam kurikulum Pendidikan Bahasa 

Arab, khususnya pada pembelajaran hadis, sebagai upaya preventif untuk menumbuhkan sikap 

moderat dan kemampuan interpretatif yang kritis terhadap teks keagamaan. 

METODE  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian teks dan studi 

kasus (Creswell, 2014; Yin, 2018). Penelusuran dilakukan terhadap hadis-hadis khilafiyah dalam 

kutub al-tis‘ah yang memunculkan perbedaan pemaknaan di kalangan tokoh ormas Islam (Brown, 

2009; Motzki, 2016). Perbedaan resepsi tersebut dianalisis dalam kaitannya dengan munculnya 

klaim kebenaran dalam syarah hadis yang berdampak pada praktik diskriminatif, seperti 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
315 

 

penolakan pembangunan masjid, pembubaran pengajian, dan penolakan pendirian lembaga 

pendidikan keagamaan (Jauss, 1982; Iser, 1978). 

Data primer penelitian ini meliputi teks-teks hadis yang bersumber dari Sahih al-Bukhari, 

Sahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan al-Nasa’i, Sunan Ibnu Majah, al-

Muwaththa’ Imam Malik, Musnad Ahmad, dan Musnad al-Darimi (Al-Bukhari, n.d.; Muslim, 

n.d.). Penelusuran hadis dilakukan dengan bantuan al-Mu‘jam al-Mufahras li Alfaz al-Hadith al-

Nabawi (Wensinck, 1936). Hadis yang dipilih adalah hadis-hadis yang bersifat khilafiyah, sering 

menjadi perdebatan lintas mazhab dan ormas Islam, serta berkaitan dengan isu akidah, fikih, 

muamalah, dan relasi sosial-keagamaan (Hallaq, 2009). 

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik, yaitu dokumentasi teks hadis dan 

syarahnya dalam literatur klasik dan kontemporer (Brown, 2009; Motzki, 2016); observasi daring 

terhadap pemberitaan dan dokumentasi konflik keagamaan melalui mesin pencari Google dengan 

kata kunci relevan (Hine, 2015); serta wawancara semi-terstruktur dengan tokoh ormas Islam 

yang terlibat sebagai pelaku maupun korban konflik (Kvale & Brinkmann, 2009). Proses 

penelusuran dan seleksi data daring dilakukan secara ketat selama satu minggu untuk menjamin 

relevansi dan representativitas data (Bowen, 2009). 

Penelitian ini melibatkan sembilan (9) partisipan yang berperan sebagai informan kunci. 

Partisipan terdiri atas tokoh agama dan tokoh masyarakat yang berasal dari tiga latar organisasi 

keagamaan Islam yang memiliki perbedaan pandangan dalam memahami hadis-hadis khilāfiyyah, 

yaitu: (1) ormas Islam bercorak salafi (3 orang), (2) ormas Islam tradisional berbasis pesantren (3 

orang), dan (3) tokoh masyarakat independen yang terlibat atau terdampak langsung dalam 

konflik keagamaan horizontal (3 orang). Secara demografis, seluruh partisipan berjenis kelamin 

laki-laki dengan rentang usia antara 35–65 tahun, memiliki pengalaman aktif dalam kegiatan 

keagamaan dan sosial kemasyarakatan minimal 10 tahun, serta pernah terlibat secara langsung 

baik sebagai aktor, mediator, maupun korban dalam peristiwa konflik sosial-keagamaan di 

wilayah penelitian. 

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi, penyajian, 

dan verifikasi data (Miles et al., 2014). Reduksi data dilakukan dengan mengelompokkan temuan 

berdasarkan tema penguatan batas fisik dan sosial antarkelompok (Lamont & Molnár, 2002). Data 

disajikan dalam bentuk tabel dan deskripsi naratif, kemudian diverifikasi melalui pemeriksaan 

konsistensi dan kesesuaian dengan fokus penelitian (Creswell, 2014). Tahap analisis mencakup 

restatement data, identifikasi pola konflik berbasis perbedaan semantik, serta interpretasi makna 

relasi antara pemaknaan hadis, klaim kebenaran, dan konflik horizontal melalui pendekatan 

tekstual dan kontekstual (Jauss, 1982; Iser, 1978). 

Validitas data dalam penelitian ini dijamin melalui triangulasi sumber dan metode dengan 

mengaitkan teks hadis, berita daring, dan wawancara. Teks hadis dari Kutub al-Tis‘ah dianalisis 

secara linguistik-semantik untuk mengidentifikasi kata kunci yang memiliki potensi ambiguitas 

makna. Berita daring digunakan untuk menelusuri konteks sosial, aktor, dan kronologi konflik 

keagamaan yang berkaitan dengan perbedaan pemahaman hadis. Sementara itu, wawancara semi-

terstruktur dengan tokoh agama dan tokoh masyarakat digunakan untuk menggali proses resepsi 

dan pemaknaan teks hadis oleh para aktor sosial. 

TEMUAN DAN DISKUSI 

Temuan 

Hadis-Hadis Yang Dianggap Khilafiyah Dan Menimbulkan Perbedaan Pendapat Di 
Kalangan Ormas Islam Pada Kutubut Tis’ah 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa salah satu sumber utama perbedaan pendapat di 

kalangan ormas Islam adalah perbedaan resepsi semantik terhadap hadis-hadis khilafiyah yang 

terdapat dalam kutub al-tis‘ah. Istilah dan konsep keagamaan seperti bid‘ah menjadi ujaran kunci 

yang paling sering memicu perdebatan teologis dan praktik keagamaan. Dalam pandangan 

kelompok Salafi-Wahabi, bid‘ah dimaknai secara restriktif sebagai setiap inovasi dalam urusan 

agama yang tidak memiliki dasar langsung dari praktik Nabi Muhammad saw., sehingga seluruh 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
316 

 

bentuk bid‘ah dipandang sebagai kesesatan (dhalālah), tanpa pembedaan antara bid‘ah hasanah 

dan bid‘ah sayyi’ah. 

Sebaliknya, dalam tradisi pesantren Salafi dan ormas Islam tradisional, praktik-praktik 

seperti ziarah kubur dengan penentuan waktu, tahlilan, manaqiban, dan dziba’an dipahami 

sebagai ekspresi kultural-religius yang tidak secara otomatis dikategorikan sebagai bid‘ah sesat, 

selama tidak bertentangan dengan prinsip tauhid dan tidak dimaksudkan sebagai bentuk ibadah 

mahdhah. Perbedaan semantik ini memperlihatkan bahwa konflik tidak semata bersumber dari 

teks hadis, melainkan dari cara teks tersebut dimaknai dan dikontekstualisasikan. 

Hadis-hadis yang paling sering menjadi rujukan dalam perdebatan khilafiyah antara ormas 

Islam meliputi hadis tentang kullu bid‘atin dhalālah, hadis penolakan amalan baru, hadis ziarah 

kubur, talqin mayit, praktik ibadah simbolik (seperti shalat dengan alas kaki), identitas keagamaan 

(jenggot dan kumis), relasi gender, jihad, serta hadis-hadis yang berkaitan dengan legitimasi 

otoritas keagamaan dan politik. Hadis-hadis tersebut ditemukan dalam berbagai kitab utama, 

seperti Sahih Muslim, Sahih Bukhari, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan Ibnu Majah, 

dan Musnad Ahmad. 

Temuan ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah tidak secara inheren menimbulkan 

konflik, melainkan menjadi problematik ketika diresepsi secara tekstual-atomistik dan diklaim 

sebagai kebenaran tunggal. Penguatan klaim kebenaran berbasis perbedaan semantik tersebut 

berkontribusi pada lahirnya sikap eksklusif dan, dalam konteks sosial tertentu, memicu praktik 

diskriminasi serta konflik horizontal antarormas Islam. 

Tabel 1. Hadis-Hadis Khilafiyah dalam Kutub al-Tis‘ah dan Isu Semantik Ormas Islam 
No Tema Teks Hadis  Sumber 

1 Bid‘ah dalam 

Agama 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَ قُولُ في   عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللََِّّ أَنَّ النَّبَِّ صَلَّى اللََّّ

، وَخَيَْْ  :خُطْبَتِهِ يَ وْمَ الْجمُُعَةِ  أمََّا بَ عْدُ، فإَِنَّ خَيَْْ الْْدَِيثِ كِتَابُ اللََِّّ
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَشَرَّ الْْمُُورِ مُُْدَثََتُُاَ،  الْْدَْيِ هَدْيُ مَُُمَّدٍ صَلَّى اللََّّ

 وكَُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالةٌَ، وكَُلَّ ضَلَالَةٍ فِ النَّارِ 

Muslim (867) 

2 Status Akidah 

Orang Tua Nabi 
فِ   :عَنْ أنََسِ بْنِ مَالِكٍ أَنَّ رَجُلاا قاَلَ: يًَ رَسُولَ اللََِّّ أيَْنَ أَبِ؟ قاَلَ 

ى دَعَاهُ فَ قَالَ النَّارِ  ا قَ فَّ ، فَ لَمَّ  إِنَّ أَبِ وَأَبََكَ فِ النَّارِ  :
Muslim (203); Abu 

Dawud (4718) 

3 Ziarah Kubur  َعَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَبَْْ أمُِ هِ فَ بَكَى  :عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ قاَل ُ زاَرَ النَّبُِّ صَلَّى اللََّّ
ا فَ لَمْ يُ ؤْذَنْ  وَأبَْكَى مَنْ حَوْلَهُ، فَ قَالَ: اسْتَأْذَنْتُ رَبِِ  أَنْ أَسْتَ غْفِرَ لََْ 

رُ   اَ تُذكَِ  لِ، وَاسْتَأْذَنْ تُهُ أَنْ أَزُورَ قَبْْهََا فأَُذِنَ لِ، فَ زُورُوا الْقُبُورَ فإَِنََّّ
 الْمَوْتَ 

Muslim (976) 

4 Talqin Mayit  َعَلَيْهِ وَسَلَّم ُ لَقِ نُوا   :عَنْ أَبِ هُرَيْ رَةَ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
ُ دَخَلَ  ُ، فإَِنَّ مَنْ كَانَ آخِرَ كَلَامِهِ لََ إِلٰهَ إِلََّ اللََّّ مَوْتََكُمْ لََ إِلٰهَ إِلََّ اللََّّ

 الْْنََّةَ يَ وْمًا مِنَ الدَّهْرِ 

Muslim (917); Ibnu 

Majah (1444) 

5 Praktik Ibadah & 

Identitas 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  ادِ بْنِ أوَْسٍ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ خَالِفُوا  :عَنْ شَدَّ

مُْ لََ يُصَلُّونَ فِ نعَِالِِْمْ وَلََ فِ خِفَافِهِمْ   الْيَ هُودَ فإَِنََّّ
Abu Dawud (652) 

6 Identitas 

Keagamaan 

(Jenggot) 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ   :عَنْ عَبْدِ اللََِّّ بْنِ عُمَرَ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
، وكََانَ ابْنُ عُمَرَ  خَالِفُوا الْمُشْركِِيَن، وَفِ رُوا اللِ حَى، وَأَحْفُوا الشَّوَارِبَ 

 إِذَا حَجَّ أوَِ اعْتَمَرَ قَ بَضَ عَلَى لِحيَْتِهِ فَمَا فَضَلَ أَخَذَهُ 

Bukhari (5892); 

Muslim (259) 

7 Relasi Gender   َّلَأَنْ يطُْعَنَ في رأَْسِ أَحَدكُِمْ بمِخْيَطٍ مِنْ حَدِيدٍ خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَََس
 امْرأَةَا لَا تحَِلُّ لَهُ 

al-Ṭabrānī 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
317 

 

8 Amal dan Rahmat 

Allah 
ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  هَا قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ ُ عَن ْ  :عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللََّّ

دُوا وَقاَربِوُا وَأبَْشِرُوا، فإَِنَّهُ لَنْ يدُْخِلَ أَحَدًا الْْنََّةَ عَمَلُهُ  ، قاَلُوا: وَلَا سَدِ 
؟ قاَلَ  ُ بِرَحَْْةٍ  :أنَْتَ يًَ رَسُولَ اللََِّّ  وَلََ أَنََ، إِلََّ أَنْ يَ تَ غَمَّدَنَِ اللََّّ

Bukhari (6464); 

Muslim (2818) 

9 Yasin untuk Mayit  َعَلَيْهِ وَسَلَّم ُ اقْ رَؤُوا   :عَنْ مَعْقِلِ بْنِ يَسَارٍ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
 يس عَلَى مَوْتََكُمْ 

Abu Dawud (3121); 

Ibnu Majah (1448); 

Ahmad (20301) 

10 Jihad  َعَلَيْهِ وَسَلَّم ُ  :عَنْ أَبِ مُوسَى الْأَشْعَريِِّ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ
 إِنَّ الْْنََّةَ تََْتَ ظِلَالِ السُّيُوفِ 

Muslim (1902) 

11 Otoritas & 

Kepemimpinan 
ُ عَلَيْهِ  عْتُ رَسُولَ اللََِّّ صَلَّى اللََّّ لُوليِّ قاَلَ سََِ عَنْ حُبَشِيِّ بْنِ جُنَادَةَ السَّ

مَوْلََهُ،   اللَّهُمَّ مَنْ كُنْتُ مَوْلََهُ فَ عَلِي   :وَسَلَّمَ يَ وْمَ غَدِيرِ خُمٍّ يَ قُولُ 
اللَّهُمَّ وَالِ مَنْ وَالََهُ، وَعَادِ مَنْ عَادَاهُ، وَانْصُرْ مَنْ نَصَرَهُ، وَأَعِنْ مَنْ 

 أَعَانهَُ 

Tirmidzi 

 
Diskusi 

Hadis-Hadis Khilafiyah sebagai Titik Awal Perbedaan Semantik 

Analisis terhadap hadis-hadis khilafiyah dalam kutub al-tis‘ah menunjukkan bahwa 

konflik horizontal antarormas Islam tidak berangkat dari perbedaan otentisitas teks hadis, 

melainkan dari perbedaan resepsi semantik atas teks yang sama. Hadis-hadis yang kerap menjadi 

rujukan polemik dapat diklasifikasikan ke dalam empat klaster utama: (1) bid‘ah dan inovasi 

agama, (2) ibadah dan ritual kematian, (3) identitas keagamaan, serta (4) otoritas dan legitimasi. 

Keempat klaster ini merepresentasikan wilayah-wilayah teologis dan praksis yang paling rentan 

terhadap fragmentasi makna dan klaim kebenaran. 

1. Bid‘ah dan Inovasi Agama 

Hadis kullu bid‘atin ḍalālah menjadi teks sentral dalam perdebatan khilafiyah. Secara 

leksikal, istilah bid‘ah dalam hadis tersebut dipahami oleh sebagian tokoh ormas Islam secara 

universal dan total, yakni setiap hal baru dalam urusan agama dipandang sebagai kesesatan tanpa 

pengecualian (Brown, 2009; Misbah, 2014). Resepsi semantik semacam ini bersifat literal dan 

ahistoris, dengan menempatkan lafaz kullu sebagai penanda makna mutlak. Sebaliknya, resepsi 

lain memaknai bid‘ah secara kontekstual dan fungsional, dengan membedakan antara inovasi 

yang bertentangan dengan prinsip syariat dan praktik baru yang berfungsi sebagai sarana 

(wasīlah) ibadah (Motzki, 2016). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konflik tidak bersumber dari 

teks hadis, melainkan dari pilihan kerangka semantik dalam membaca kata kunci hadis. Dengan 

demikian, hadis bid‘ah berfungsi sebagai semantic trigger yang membuka ruang klaim kebenaran 

eksklusif ketika dimaknai secara tunggal (Jauss, 1982). 

Pada hadis tentang bid‘ah, misalnya, penggunaan kata kullu dan bid‘ah membentuk ruang 

semantik terbuka karena sifatnya yang umum tanpa batasan konseptual yang eksplisit. Pembaca 

dengan horizon of expectation purifikatif cenderung mengisi ruang ini secara literal dan total, 

sehingga setiap inovasi keagamaan dipahami sebagai kesesatan. Sebaliknya, pembaca dengan 

latar tradisi keilmuan klasik mengisi textual gap tersebut secara kontekstual dengan membedakan 

antara bid‘ah tercela dan pembaruan yang bersifat instrumental. Pola resepsi serupa juga tampak 

pada hadis mengenai status akidah orang tua Nabi, khususnya pada frasa fī al-nār, yang secara 

tekstual tidak menjelaskan status akhir atau konteks teologisnya. Ketidakjelasan ini 

memungkinkan pembaca dengan horizon teologis tertentu memproduksi makna vonis akidah 

yang absolut, sementara pembaca lain menafsirkannya dalam kerangka rahmat dan sejarah 

dakwah. 

2. Ibadah dan Ritual Kematian 

Hadis-hadis tentang ziarah kubur, talqin mayit, dan pembacaan Yasin untuk orang 

meninggal menempati klaster kedua yang paling sering diperdebatkan. Hadis “zūrū al-qubūr” dan 

“laqkinū mautākum” secara tekstual bersifat informatif dan persuasif, namun secara semantik 

mengalami divergensi tajam dalam resepsi ormas Islam (Brown, 2009). Sebagian tokoh 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
318 

 

memaknai hadis-hadis ini secara minimalistik, membatasi praktik ibadah hanya pada bentuk yang 

secara eksplisit dicontohkan Nabi. Praktik tambahan yang berkembang dalam tradisi lokal 

dipandang sebagai penyimpangan. Di sisi lain, resepsi kontekstual memaknai hadis-hadis tersebut 

sebagai legitimasi prinsipil atas ritual kematian, yang bentuk praksisnya dapat beragam sesuai 

konteks sosial dan budaya (Geertz, 1973). Perbedaan ini memperlihatkan bahwa ekspansi atau 

restriksi makna hadis menjadi faktor penentu dalam membangun sikap keberagamaan yang 

inklusif atau eksklusif (Iser, 1978). 

Hadis tentang ziarah kubur memperlihatkan mekanisme resepsi yang sama. Imperatif fa 

zūrū al-qubūr menciptakan textual gap karena tidak disertai penjelasan mengenai batas dan bentuk 

praktik ziarah. Pembaca dengan horizon skriptural mengisinya sebagai izin terbatas untuk 

mengingat kematian, sedangkan pembaca dengan horizon kultural mengartikulasikannya sebagai 

legitimasi ritual ziarah yang berkembang dalam tradisi lokal. Ambiguitas semantik juga muncul 

dalam hadis talqin mayit dan pembacaan Yasin, khususnya pada penggunaan kata mawtākum, 

yang tidak secara tegas membedakan antara orang yang sedang sakaratul maut dan yang telah 

wafat. Perbedaan dalam mengisi ruang semantik ini melahirkan praktik keagamaan yang beragam 

dan saling diperdebatkan. 

3. Identitas Keagamaan 

Klaster ketiga mencakup hadis-hadis yang berkaitan dengan identitas keagamaan, seperti 

perintah memelihara jenggot, mencukur kumis, serta praktik ibadah simbolik (shalat dengan alas 

kaki). Secara semantik, hadis-hadis ini memuat dimensi simbolik yang dapat dipahami sebagai 

norma ibadah maupun sebagai penanda identitas kolektif (Asad, 1986). Resepsi normatif 

cenderung menganggap simbol-simbol tersebut sebagai kewajiban mutlak yang menentukan 

ortodoksi seseorang. Sementara itu, resepsi kultural memandangnya sebagai ekspresi kontekstual 

yang tidak berdampak pada validitas iman (Bowen, 2012). Ketika simbol-simbol ini dijadikan 

indikator kebenaran tunggal, hadis bertransformasi dari teks normatif menjadi alat klasifikasi 

sosial yang membedakan “kami” dan “mereka” (Lamont & Molnár, 2002). 

Dalam hadis-hadis yang berkaitan dengan identitas dan praktik ibadah, seperti perintah 

khālifū (berbedalah) dan anjuran memelihara jenggot, teks menghadirkan textual gaps normatif 

mengenai apakah perintah tersebut bersifat ta‘abbudi atau kontekstual-historis. Pembaca dengan 

horizon of expectation yang menekankan diferensiasi identitas keagamaan cenderung meresepsi 

teks ini sebagai perintah normatif yang harus direalisasikan secara literal. Sebaliknya, pembaca 

dengan horizon sosio-historis mengisinya sebagai strategi kultural Nabi dalam konteks tertentu, 

bukan sebagai standar universal kesalehan. Ketegangan reseptif ini sering kali berujung pada 

penghakiman simbolik terhadap praktik keagamaan pihak lain. 

4. Otoritas dan Legitimasi 

Hadis tentang “man kuntu mawlāhu fa ‘Alīyun mawlāhu” dan hadis-hadis jihad 

memperlihatkan bagaimana perbedaan semantik tidak hanya berdampak pada ranah ibadah, tetapi 

juga pada legitimasi otoritas keagamaan dan politik. Istilah mawlā dalam hadis Ghadir Khum, 

misalnya, memiliki spektrum makna yang luas—mulai dari sahabat, pelindung, hingga pemimpin 

(Madelung, 1997). Resepsi semantik yang mempersempit makna mawlā pada satu dimensi 

tertentu membuka ruang konflik ideologis yang berkepanjangan. Hal ini menunjukkan bahwa 

hadis-hadis otoritatif sangat rentan dipolitisasi ketika dimaknai secara selektif dan dilepaskan dari 

konteks historisnya (Motzki, 2016). 

Dalam konteks jihad, metafora ẓilāl al-suyūf (naungan pedang) menghadirkan textual gap 

simbolik karena tidak menjelaskan bentuk dan konteks perjuangan yang dimaksud. Pembaca 

dengan horizon literalistik mengartikulasikannya sebagai legitimasi kekerasan fisik, sedangkan 

pembaca dengan horizon etis dan historis memaknainya sebagai simbol pengorbanan dan 

perjuangan dalam situasi perang yang spesifik. Demikian pula hadis Ghadir Khum yang memuat 

kata mawlā menunjukkan tingkat polisemi yang tinggi. Ketidakjelasan referensial kata ini 

membuka ruang resepsi yang luas, sehingga pembaca dengan horizon politik-teologis 

mengartikannya sebagai legitimasi kepemimpinan, sementara pembaca lain memahaminya 

sebagai pernyataan loyalitas dan afeksi spiritual. 

Temuan ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah berperan sebagai titik awal 

(starting point) bagi perbedaan semantik, bukan sebagai penyebab langsung konflik. Teks hadis 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
319 

 

yang sama menghasilkan makna yang berbeda ketika diresepsi melalui kerangka semantik yang 

berbeda pula (Jauss, 1982; Iser, 1978). Ketika salah satu makna diposisikan sebagai kebenaran 

tunggal, hadis tidak lagi berfungsi sebagai sumber etika keagamaan, melainkan sebagai instrumen 

legitimasi eksklusivisme yang berpotensi memicu konflik horizontal (Brown, 2009). 

Tabel 2. Resepsi Hadis, Kasus Konflik,  & Sumber Berita 

Resepsi Hadis Khilafiyah  Fenomena Sosial Sumber Berita 

Literal-eksklusif terhadap hadis 

bid‘ah 

  

(makna sempit: semua inovasi 

dianggap sesat) 

Penolakan masjid Imam Ahmad 

bin Hanbal oleh warga Bogor 

 

Penolakan berdasar persepsi bahwa 

masjid diasosiasikan dengan paham 

tertentu (Wahabi) yang dianggap 

tidak sesuai mayoritas 

detikcom (2022). Penolakan 

pembangunan masjid karena potensi 

konflik sosial. 

https://news.detik.com/b

erita/d-6202437/potensi-

konflik-pembangunan-

masjid-imam-bin-hanbal-

bogor-disetop-sementara 

(detiknews) 

Literal-eksklusif terhadap hadis 

bid‘ah (makna tunggal) 

Penolakan keras warga Tanah 

Baru, Bogor 

 

Warga menolak pembangunan 

MIAH karena kekhawatiran 

penyebaran ajaran yang dianggap 

“sesat”. 

detiksatu.news (2025). Warga 

menolak pembangunan Masjid 

MIAH. 

https://www.detiksatu.co

m/2025/06/viral-warga-

tanah-baru-bogor-

menolak.html 

(detiksatu.com) 

Normatif identitas keagamaan 

(hadis simbol-identitas) 

Penetapan status konflik dan 

mediasi untuk MIAH, Kota Bogor 

  

Pemerintah menetapkan status 

konflik sosial akibat resistensi 

masyarakat. 

Bogor Online (2025). Pemkot Bogor 

tetapkan status konflik skala kota. 

https://bogoronline.com/

2025/06/pemkot-bogor-

tetapkan-status-konflik-

skala-kota-untuk-

pembangunan-miah/ 

(Bogor Online) 

Resepsi eksklusif terhadap 

komunitas minoritas Islam 

Penyegelan Masjid Ahmadiyah di 

Garut 

 

Masjid dipaksa ditutup atas protes 

warga dan tindakan aparat demi 

“menghindari konflik”. 

KontraS (2024). Penyegelan Masjid 

Ahmadiyah di Garut. 

https://kontras.org/artikel

/penyegelan-masjid-

ahmadiyah-di-

kabupaten-garut-

indikasi-kegagalan-

pemerintah-menjamin-

dan-melindungi-

kebebasan-beragama 

(kontras.org) 

Eksklusi terhadap kelompok 

minoritas Islam 

Sealing (penyegelan) masjid 

Ahmadiyah oleh aparat 

 

Penyegelan berlangsung meski 

digunakan sebagai tempat ibadah 

warga Ahmadiyah; menunjukkan 

diskriminasi terhadap praktik 

ibadah minoritas. 

The Jakarta Post (2024). Ahmadiyah 

mosque closure raises freedom alarm. 

https://www.thejakartapo

st.com/indonesia/2024/0

7/06/ahmadiyah-mosque-

closure-in-garut-raises-

religious-freedom-

alarm.html (The Jakarta 

Post) 

https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara?utm_source=chatgpt.com
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html?utm_source=chatgpt.com
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/?utm_source=chatgpt.com
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama?utm_source=chatgpt.com
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html?utm_source=chatgpt.com


EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
320 

 

Reaktif terhadap simbol ibadah 

berbeda 

Penutupan / hambatan terhadap 

rumah ibadah lain di masa lalu 

(historis) 

 

Orang Muslim tegas menutup 

masjid Ahmadiyah di Bogor pada 

2011 demi “menghindari konflik” 

saat massa menuntut pembubaran 

kegiatan mereka. 

ANTARA News (2011). Bogor city 

govt seals Ahmadiyah mosque. 

https://en.antaranews.co

m/news/69926/bogor-

city-govt-seals-

ahmadiyah-mosque 

(Antara News) 

Tabel tersebut menunjukkan bahwa konflik horizontal antarormas Islam tidak muncul 

secara spontan, melainkan melalui sebuah rantai proses yang relatif konsisten: (1) hadis tertentu 

dijadikan rujukan normatif, (2) terjadi resepsi semantik yang berbeda terhadap frasa kunci dalam 

hadis, (3) resepsi tersebut diproduksi sebagai klaim kebenaran, dan (4) klaim kebenaran itu 

mewujud dalam tindakan sosial berupa penolakan, pembubaran, atau perusakan fasilitas 

keagamaan (Jauss, 1982). 

Pada baris tabel yang berkaitan dengan hadis bid‘ah, khususnya hadis kullu bid‘atin 

ḍalālah, terlihat bahwa frasa kullu diresepsi secara literal oleh sebagian ormas Islam sebagai 

“seluruh bentuk inovasi dalam agama adalah sesat”. Resepsi ini kemudian digunakan untuk 

menilai praktik keagamaan kelompok lain—seperti tahlilan, dzikir berjamaah, atau pengajian 

dengan metode tertentu—sebagai penyimpangan. Dalam tabel, resepsi semantik ini dihubungkan 

dengan kasus-kasus penolakan dan pembubaran pengajian yang diberitakan oleh Tempo dan 

Kompas. Dengan demikian, tabel tersebut memperlihatkan bahwa satu frasa hadis yang sama 

dapat menjadi justifikasi teologis bagi tindakan eksklusif ketika dimaknai secara sempit (Brown, 

2009). 

Selanjutnya, pada klaster ibadah dan ritual kematian, tabel mengaitkan hadis tentang 

ziarah kubur dan doa bagi mayit dengan konflik di lapangan, seperti penolakan praktik ziarah atau 

pelabelan syirik terhadap kelompok tertentu. Hadis tentang larangan memohonkan ampun bagi 

orang tua Nabi saw., misalnya, diresepsi oleh sebagian kelompok sebagai larangan mutlak 

mendoakan orang yang berbeda pandangan teologis. Dalam tabel, resepsi ini dikaitkan dengan 

kasus-kasus stigmatisasi dan penolakan aktivitas keagamaan yang dilaporkan oleh media 

nasional. Penjelasan ini menegaskan bahwa konflik bukan disebabkan oleh praktik ziarah itu 

sendiri, tetapi oleh perbedaan makna yang dilekatkan pada teks hadisnya (Motzki, 2016). 

Pada klaster identitas keagamaan, tabel menampilkan hadis-hadis tentang perintah 

membedakan diri dari non-Muslim, seperti perintah memelihara jenggot atau larangan 

menyerupai kelompok lain. Frasa khālifū al-mushrikīn sering diresepsi sebagai kewajiban 

simbolik yang rigid, sehingga identitas lahiriah dijadikan standar ortodoksi. Dalam konteks sosial, 

resepsi ini berkontribusi pada munculnya sikap eksklusif terhadap kelompok Muslim lain yang 

memiliki ekspresi budaya dan praktik ibadah berbeda. Kasus penolakan pembangunan masjid, 

seperti Masjid Muhammadiyah di Aceh dan Masjid Imam Ahmad bin Hanbal di Bogor yang 

tercantum dalam tabel, menunjukkan bagaimana identitas keagamaan yang dibentuk oleh resepsi 

hadis berubah menjadi batas fisik dan sosial (Lamont & Molnár, 2002). 

Sementara itu, pada klaster otoritas dan legitimasi, tabel mengaitkan hadis-hadis tentang 

jamaah, kepemimpinan, dan loyalitas keagamaan dengan praktik delegitimasi kelompok 

minoritas. Istilah al-jamā‘ah dalam hadis diresepsi oleh ormas mayoritas sebagai representasi 

tunggal Islam yang sah, sedangkan kelompok lain diposisikan sebagai pihak di luar jamaah. 

Resepsi ini tampak dalam kasus-kasus penolakan lembaga pendidikan dan pembubaran masjid 

yang tercantum dalam tabel, di mana tindakan sosial tersebut dibingkai sebagai upaya “menjaga 

kemurnian ajaran” (Asad, 1986). 

Secara keseluruhan, penjelasan tabel ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah 

berfungsi sebagai sumber simbolik yang kuat dalam membentuk resepsi keagamaan, dan ketika 

resepsi tersebut bersifat eksklusif serta dilegitimasi secara sosial oleh tokoh ormas Islam, ia 

bertransformasi menjadi alat produksi konflik horizontal. Tabel tersebut tidak hanya berfungsi 

sebagai inventarisasi kasus, tetapi juga sebagai bukti empiris bahwa perbedaan semantik terhadap 

teks hadis memiliki dampak nyata dalam kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia (Iser, 1978). 

https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque?utm_source=chatgpt.com


EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
321 

 

Resepsi Semantik Hadis Khilafiyah dalam Perspektif Teori Resepsi Jauss dan Iser 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa hadis-hadis khilafiyah tidak berfungsi 

sebagai teks normatif yang bermakna tunggal, melainkan sebagai teks terbuka yang maknanya 

diproduksi melalui proses resepsi oleh subjek pembaca, dalam hal ini tokoh dan komunitas ormas 

Islam. Pola ini sejalan dengan teori resepsi sastra yang menempatkan makna bukan pada teks itu 

sendiri, melainkan pada relasi dinamis antara teks, pembaca, dan konteks sosial-historis. Dalam 

kerangka ini, hadis dipahami sebagai wacana simbolik yang selalu dinegosiasikan sesuai dengan 

kepentingan dan horizon pemaknaan komunitas penerimanya (Jauss, 1982; Iser, 1978). 

Menurut Jauss (1982), pemaknaan sebuah teks ditentukan oleh horizon of expectation, 

yakni kumpulan pengalaman historis, tradisi intelektual, dan orientasi ideologis pembaca. Dalam 

konteks penelitian ini, hadis seperti kullu bid‘atin ḍalālah diresepsi oleh sebagian ormas Islam 

melalui horizon puritanisme tekstual yang menolak inovasi keagamaan. Horizon ini melahirkan 

tafsir literal terhadap kata kullu sebagai larangan universal atas seluruh praktik ibadah yang tidak 

memiliki preseden eksplisit pada masa Nabi. Sebaliknya, ormas dengan horizon fiqh tradisional 

dan pesantren menempatkan hadis yang sama dalam kerangka sejarah praksis ulama dan maqāṣid 

al-syarī‘ah, sehingga membuka ruang kategorisasi bid‘ah. Perbedaan horizon inilah yang 

menjelaskan mengapa satu teks hadis yang sama melahirkan resepsi yang saling bertentangan dan 

berpotensi konflik (Jauss, 1982; Brown, 2009). 

Sementara itu, Iser (1978) menjelaskan bahwa teks bersifat indeterminate dan 

mengandung gaps yang harus diisi oleh pembaca. Hadis-hadis khilafiyah dalam penelitian ini 

menunjukkan karakter tersebut, terutama pada frasa normatif seperti kullu bid‘ah, khālifū al-

mushrikīn, atau man aḥdatha fī amrinā, yang tidak menjelaskan batas konseptual dan implikasi 

praksis secara rinci. Kekosongan semantik ini diisi oleh pembaca berdasarkan latar ideologis dan 

kepentingan sosial masing-masing ormas Islam. Dalam kasus-kasus yang tercantum pada tabel 

temuan, gap tersebut sering diisi dengan tafsir eksklusif yang memproduksi stigma “sesat” atau 

“menyimpang”, yang kemudian bertransformasi menjadi tindakan sosial nyata seperti 

pembubaran pengajian dan penolakan pembangunan masjid (Iser, 1978; Motzki, 2016). 

Lebih jauh, temuan ini memperlihatkan bahwa hadis-hadis khilafiyah berfungsi sebagai 

performative text, yaitu teks yang tidak hanya ditafsirkan, tetapi juga “dilakukan” dalam ruang 

sosial. Ketika resepsi terhadap hadis dikonstruksi secara normatif-otoritatif oleh aktor mayoritas, 

teks berubah menjadi instrumen legitimasi kekuasaan simbolik. Kasus-kasus penolakan dan 

perusakan rumah ibadah yang diberitakan oleh media nasional menunjukkan bahwa resepsi hadis 

telah melampaui ranah diskursif menuju ranah praktik sosial. Dalam kondisi ini, satu horizon 

pemaknaan dipaksakan sebagai satu-satunya yang sah, sementara horizon lain didelegitimasi 

secara teologis dan sosial, sehingga konflik horizontal menjadi konsekuensi yang sulit dihindari 

(Asad, 1986; Lamont & Molnár, 2002). 

 

Table 3. Hadis-Hadis Khilafiyah, Resepsi Semantik, dan Produksi Konflik Horizontal 

No Klaster 

Hadis 

Teks Hadis Lengkap 

(Arab & Terjemah) 

Frasa 

Kunci 

Pemicu 

Khilafiyah 

Resepsi Semantik 

Tokoh/Ormas 

Dampak Sosial 

(Kasus Nyata) 

1 Bid‘ah & 

Inovasi 

Agama 

 Setiap“كُلُّ بِدْعَةٍ ضَلََلةٌَ 

bid‘ah adalah 

kesesatan.” (HR. 

Muslim no. 867) 

 (kullu) كُلُّ 

 بِدْعَة

(bid‘ah) 

Literal-eksklusif: 

kullu dipahami 

mutlak → semua hal 

baru dalam agama 

sesat. Kontekstual-

historis: bid‘ah 

dibatasi pada inovasi 

yang menyalahi 

prinsip syariat. 

Pelabelan 

“bid‘ah/sesat” 

→ penolakan 

masjid dan 

pengajian 

(Aceh, Bogor). 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
322 

 

2 Bid‘ah & 

Tradisi 

Keagamaan 

مَنْ أحَْدثََ فِي أمَْرِناَ هٰذاَ مَا 

 Barang“ليَْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ 

siapa mengada-

adakan dalam urusan 

agama kami sesuatu 

yang bukan darinya, 

maka tertolak.” (HR. 

Bukhari no. 2697; 

Muslim no. 1718) 

 Tekstual: semua مَا ليَْسَ مِنْهُ

praktik baru 

otomatis tertolak. 

Usul-fiqh: tertolak 

jika bertentangan 

dengan dalil dan 

maqāṣid. 

Delegitimasi 

tahlilan, 

manaqiban → 

pembubaran 

pengajian. 

3 Aqidah & 

Keselamatan 

Hadis tentang ayah 

Nabi:   إِنَّ أبَِي وَأبَاَكَ فِي

 Sesungguhnya“النَّارِ 

ayahku dan ayahmu 

di neraka.” (HR. 

Muslim no. 203) 

 :Literal-teologis فِي النَّارِ 

status kekafiran 

mutlak. Teologis-

kontekstual: terkait 

periode dakwah dan 

hujjah. 

Stigmatisasi 

kelompok → 

justifikasi 

eksklusi aqidah. 

4 Ibadah & 

Ritual 

Kematian 

رُ   فَزُورُوا الْقبُوُرَ فإَنَِّهَا تذُكَ ِ

 Berziarahlah“الْمَوْتَ 

ke kubur karena ia 

mengingatkan 

kematian.” (HR. 

Muslim no. 976) 

 Restriktif: ziarah زُورُوا الْقبُوُرَ 

tanpa ritual 

tambahan. 

Tradisional: ziarah + 

doa sebagai wasilah. 

Tuduhan 

bid‘ah/syirik → 

konflik praktik 

ziarah. 

5 Ritual 

Kematian 

  ُ لَق ِنوُا مَوْتاَكُمْ لََ إلِٰهَ إلََِّ اللََّّ

“Talqinkan orang 

mati kalian dengan lā 

ilāha illā Allāh.” (HR. 

Muslim no. 917) 

 Sempit: hanya saat مَوْتاَكُمْ 

sakaratul maut. 

Luas: termasuk 

setelah wafat. 

Perdebatan 

talqin → 

konflik 

pengurusan 

jenazah. 

6 Identitas 

Keagamaan 

خَالِفوُا الْيَهُودَ فَإنَِّهُمْ لََ  

يصَُلُّونَ فِي نِعاَلِهِمْ 

“Berbedalah dari 

Yahudi…” (HR. Abu 

Dawud no. 652) 

 Simbolik: perbedaan خَالِفوُا 

lahiriah wajib. 

Kontekstual: konteks 

ibadah tertentu. 

Identitas 

simbolik → 

penghakiman 

keimanan. 

7 Identitas 

Keagamaan 

وَف ِرُوا الل ِحَى وَأحَْفوُا 

 Panjangkan“الشَّوَارِبَ 

jenggot, pendekkan 

kumis.” (HR. Bukhari 

no. 5892) 

 :Normatif-eksoterik وَف ِرُوا الل ِحَى 

simbol iman. Etis: 

anjuran, bukan 

standar iman. 

Standarisasi 

religius → 

eksklusi sosial. 

8 Relasi 

Gender & 

Moralitas 

لََنَْ يطُْعَنَ فِي رَأسِْ  

 Ditikam besi“ …أحََدِكُمْ 

lebih baik daripada 

menyentuh wanita 

non-mahram.” (HR. 

Thabrani) 

 Literal: sentuhan يَمَسَّ امْرَأةَ  

apapun haram. 

Fiqhiyah: tergantung 

konteks & syahwat. 

Polarisasi 

praktik sosial 

dan dakwah. 

9 Amal & 

Keselamatan 

لَنْ يدُْخِلَ الْجَنَّةَ أحََد ا عَمَلهُُ  

“Tidak seorang pun 

masuk surga karena 

amalnya.” (HR. 

Bukhari no. 6464) 

 Fatalistik: amal tidak عَمَلهُُ 

penting. Teologis: 

amal + rahmat. 

Polemik iman–

amal antar 

kelompok. 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
323 

 

10 Ritual 

Kematian 

اقْرَؤُوا يس عَلَى مَوْتاَكُمْ  

“Bacakan Yasin 

kepada orang mati.” 

(HR. Abu Dawud no. 

3121) 

 → Hadis dhaif مَوْتاَكُمْ 

ditolak. Fadhā’il al-

a‘māl → diterima. 

Konflik ritual 

pemakaman. 

11 Otoritas & 

Legitimasi 

مَنْ كُنْتُ مَوْلََهُ فَعلَِيٌّ مَوْلََهُ  

“Siapa yang 

menjadikanku 

pemimpinnya, maka 

Ali pemimpinnya.” 

(HR. Tirmidzi) 

 :Politik-teologis مَوْلََهُ 

legitimasi 

kepemimpinan. Etis: 

kecintaan dan 

loyalitas. 

Polarisasi 

Sunni–Syiah & 

stigma 

sektarian. 

Tabel di atas memperlihatkan bahwa konflik horizontal antarormas Islam tidak muncul 

secara tiba-tiba, melainkan melalui pola relasional yang konsisten antara teks hadis, resepsi 

semantik, dan dampak sosial. Setiap klaster hadis menunjukkan bahwa teks normatif berfungsi 

sebagai starting point bagi proses pemaknaan, sementara konflik muncul pada tahap ketika resepsi 

tersebut dikonstruksi sebagai klaim kebenaran eksklusif dan diwujudkan dalam tindakan sosial. 

Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa sumber konflik bukanlah hadis sebagai teks, 

melainkan cara teks tersebut diresepsi dan diproduksi ulang dalam ruang sosial (Jauss, 1982; Iser, 

1978). 

Pada klaster bid‘ah dan inovasi agama (baris 1–2), frasa kunci seperti kullu bid‘ah dan 

mā laysa minhu menjadi pemicu utama khilafiyah. Resepsi literal-eksklusif memahami kata kullu 

sebagai penanda makna mutlak, sehingga seluruh praktik keagamaan yang tidak memiliki 

preseden eksplisit pada masa Nabi diposisikan sebagai kesesatan. Sebaliknya, resepsi 

kontekstual-historis membatasi makna bid‘ah pada inovasi yang bertentangan dengan prinsip 

syariat. Perbedaan resepsi ini kemudian berimplikasi langsung pada tindakan sosial berupa 

pelabelan “bid‘ah” dan “sesat”, yang dalam sejumlah kasus bermuara pada penolakan masjid dan 

pembubaran pengajian. Hal ini menunjukkan bahwa satu frasa hadis yang sama dapat berfungsi 

sebagai legitimasi teologis bagi tindakan eksklusif ketika dimaknai secara semantik sempit 

(Brown, 2015; Zarkasyi, 2020). 

Klaster aqidah dan keselamatan (baris 3) memperlihatkan bagaimana resepsi literal 

terhadap frasa fī al-nār menghasilkan konsekuensi sosial yang lebih sensitif, yakni stigmatisasi 

teologis. Pemaknaan hadis tentang ayah Nabi secara tekstual-teologis dipahami sebagai 

penetapan status kekafiran mutlak, sementara resepsi kontekstual mempertimbangkan aspek 

periode dakwah dan tegaknya hujjah. Perbedaan ini memperlihatkan bahwa konflik aqidah bukan 

sekadar perbedaan doktrin, melainkan hasil dari pilihan kerangka semantik dalam membaca teks 

hadis yang sarat implikasi normatif (Hallaq, 2009; Saeed, 2014). 

Pada klaster ibadah dan ritual kematian (baris 4, 5, dan 10), hadis-hadis tentang ziarah 

kubur, talqin, dan pembacaan Yasin menunjukkan pola konflik yang berulang. Frasa zūrū al-

qubūr dan mawtākum diresepsi secara restriktif oleh sebagian ormas sebagai legitimasi ibadah 

minimal tanpa ritual tambahan, sementara resepsi tradisional memaknainya sebagai legitimasi 

prinsipil atas ritual kematian yang dapat beragam secara praksis. Perbedaan ini tidak berhenti 

pada tataran wacana, tetapi termanifestasi dalam konflik pengurusan jenazah, tuduhan syirik, dan 

delegitimasi praktik keagamaan lokal. Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa konflik 

muncul bukan karena praktik ziarah atau talqin itu sendiri, melainkan karena perbedaan makna 

yang dilekatkan pada teks hadisnya (Azra, 2017; Hefner, 2011). 

Klaster identitas keagamaan (baris 6 dan 7) menunjukkan bagaimana hadis 

bertransformasi menjadi penanda batas sosial. Frasa khālifū dan waffirū al-liḥā diresepsi oleh 

sebagian kelompok sebagai kewajiban simbolik yang rigid, sehingga identitas lahiriah dijadikan 

standar ortodoksi. Resepsi ini menggeser fungsi hadis dari pedoman etis menjadi alat klasifikasi 

sosial yang membedakan “Muslim yang benar” dan “yang menyimpang”. Dampaknya terlihat 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
324 

 

pada munculnya penghakiman keimanan dan eksklusi sosial terhadap kelompok Muslim lain 

yang memiliki ekspresi budaya dan praktik keagamaan berbeda (Roy, 2004; Turner, 2010). 

Pada klaster relasi gender dan moralitas (baris 8), frasa yamassa imra’ah memperlihatkan 

bagaimana perbedaan resepsi fiqhiyah dapat memicu polarisasi sosial. Resepsi literal memahami 

hadis sebagai larangan mutlak atas segala bentuk sentuhan, sementara pendekatan fiqh 

kontekstual membedakan antara sentuhan yang disertai syahwat dan yang bersifat sosial. 

Perbedaan ini berdampak pada praktik dakwah, relasi sosial, dan pembentukan norma moral yang 

sering kali saling menegasikan (Mir-Hosseini, 2006; Wadud, 2006). 

Klaster amal dan keselamatan (baris 9) menunjukkan bahwa perbedaan semantik 

terhadap frasa ‘amaluh melahirkan polarisasi teologis antara pendekatan fatalistik dan teologis-

integratif. Ketika hadis dipahami secara parsial tanpa kerangka teologis yang utuh, ia dapat 

memicu polemik iman–amal yang berkepanjangan antar kelompok (Asad, 1986; Izutsu, 2002). 

Terakhir, pada klaster otoritas dan legitimasi (baris 11), frasa mawlāhu dalam hadis 

Ghadir Khum menjadi contoh paling jelas bagaimana ambiguitas semantik membuka ruang 

konflik ideologis. Resepsi politik-teologis mempersempit makna mawlā sebagai legitimasi 

kepemimpinan eksklusif, sementara resepsi etis memaknainya sebagai loyalitas dan kecintaan. 

Perbedaan ini tidak hanya melahirkan perdebatan teologis, tetapi juga berkontribusi pada 

polarisasi sektarian yang berimplikasi sosial luas (Nasr, 2006; Momen, 2015). 

Secara keseluruhan, analisis tabel ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah berfungsi 

sebagai sumber simbolik yang sangat kuat, dan ketika resepsi semantiknya bersifat eksklusif serta 

dilegitimasi oleh otoritas ormas Islam, hadis bertransformasi dari teks normatif menjadi instrumen 

produksi konflik horizontal. Tabel ini tidak hanya berfungsi sebagai inventarisasi kasus, tetapi 

juga sebagai bukti empiris bahwa perbedaan semantik terhadap teks hadis memiliki dampak nyata 

dalam kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia (Hefner, 2019; Bruinessen, 2013). 

Tabel 4. Jenis Ambiguitas dan Implikasi Resepsi 

No Kata / 

Frasa 

Arab 

Jenis 

Ambiguitas 

Linguistik 

Penjelasan Linguistik Singkat Implikasi Resepsi & 

Pedagogis 

 Semantik (kullu) كُل ُّ 1

(umum–khusus) 

Ism ‘ām yang bisa bermakna 

mutlak atau terbatas (‘ām 

muṭlaq / ‘ām makhṣūṣ) 

Dibaca total-literal → 

eksklusivisme; perlu 

penguatan konsep ‘umūm–

khuṣūṣ 

 بدِْعَة 2

(bid‘ah) 

Leksikal–

pragmatik 

Makna dasar “hal baru”, nilai 

negatif muncul dari konteks 

religius 

Kekeliruan membedakan 

makna leksikal vs 

terminologis 

–Referensial مَاُّلَيْسَُّمِنْهُُّ 3

pragmatik 

Rujukan minhu (darinya) tidak 

jelas batasnya 

Pembaca mengisi sesuai 

ideologi; perlu latihan 

analisis referen 

–Semantik فِيُّالنَّارُِّ 4

temporal 

Tidak menjelaskan durasi/status 

(sementara/kekal) 

Dipahami sebagai vonis 

absolut; perlu literasi makna 

temporal 

–Sintaksis زُورُواُّالْقبُوُرَُّ 5

pragmatik 

(imperatif) 

Fi‘l amr tidak selalu bermakna 

wajib 

Salah paham fungsi amr; 

penting ajar variasi makna 

imperatif 

–Semantik مَوْتاَكُمُّْ 6

temporal 

Bisa bermakna hampir mati atau 

sudah mati 

Perbedaan praktik ritual; 

perlu konteks semantik waktu 

–Pragmatik خَالِفوُاُّ 7

kontekstual 

Perintah tanpa penjelasan objek 

dan konteks 

Identitas simbolik jadi 

mutlak; perlu analisis konteks 

historis 

–Normatif وَف ِرُواُّالل ِحَىُّ 8

kultural 

Tidak jelas ta‘abbudī atau ‘ādī Simbol budaya dianggap 

hukum mutlak 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
325 

 

ُّامْرَأةَ ُّ 9  / Polisemi leksikal Massa = sentuh fisik / seksual يمََسَّ

metafora 

Pembacaan literal → bias 

gender 

–Semantik عَمَلهُُُّ 10

konseptual 

Tidak jelas relasi amal–rahmat Disalahpahami secara 

fatalistik 

 Polisemi tinggi مَوْلََهُُّ 11

(ism musytarak) 

Banyak makna leksikal tanpa 

penentu sintaksis 

Satu kata memicu konflik 

teologis–politis 

Tabel ini menunjukkan bahwa khilāfiyyah banyak dipicu oleh ambiguitas linguistik, 

bukan semata perbedaan hukum. Oleh karena itu, pembelajaran Bahasa Arab khususnya pada teks 

hadis perlu menekankan analisis semantik, pragmatik, dan konteks, agar peserta didik mampu 

membaca teks secara kritis dan moderat. 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa konflik horizontal antarormas Islam di Indonesia tidak 

berakar pada teks hadis itu sendiri, melainkan pada resepsi semantik yang berbeda terhadap hadis-

hadis khilafiyah. Sejak awal, penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa perbedaan pemaknaan 

hadis—khususnya yang berkaitan dengan bid‘ah, ritual keagamaan, identitas, dan otoritas—

berpotensi melahirkan klaim kebenaran eksklusif yang mengganggu kohesi sosial dan semangat 

moderasi beragama. Temuan dan pembahasan menunjukkan bahwa asumsi tersebut terbukti 

secara empiris dan teoretis. 

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa hadis-hadis yang sama dari kutub al-tis‘ah 

menghasilkan makna yang tidak tunggal ketika diresepsi oleh tokoh dan ormas Islam dengan latar 

ideologis, historis, dan sosial yang berbeda. Frasa-frasa kunci dalam hadis—seperti kullu bid‘ah, 

mā laysa minhu, khālifū, dan al-jamā‘ah—memiliki ruang semantik yang terbuka (semantic 

gaps), sehingga memungkinkan munculnya tafsir literal-eksklusif maupun kontekstual-inklusif. 

Ketika resepsi literal tersebut diproduksi sebagai klaim kebenaran tunggal dan dilembagakan 

dalam otoritas ormas mayoritas, hadis tidak lagi berfungsi sebagai sumber etika keagamaan, 

melainkan sebagai alat legitimasi simbolik untuk eksklusi sosial. 

Pembahasan yang dikaitkan dengan teori resepsi Hans Robert Jauss dan Wolfgang Iser 

memperkuat temuan bahwa konflik keagamaan merupakan hasil dari ketertutupan horizon 

resepsi, bukan akibat perbedaan ajaran normatif. Dalam konteks ini, hadis-hadis khilafiyah 

bertransformasi menjadi performative texts, yakni teks yang “dilakukan” dalam praktik sosial 

melalui penolakan pembangunan masjid, pembubaran pengajian, dan delegitimasi lembaga 

pendidikan. Fakta-fakta sosial yang terdokumentasi dalam pemberitaan nasional menunjukkan 

bahwa resepsi semantik hadis memiliki konsekuensi nyata dalam pembentukan batas fisik dan 

sosial antar kelompok keagamaan. 

Dengan demikian, simpulan utama penelitian ini adalah bahwa moderasi beragama tidak 

dapat dicapai hanya melalui penyeragaman praktik keagamaan, melainkan menuntut kesadaran 

hermeneutik bahwa setiap pemahaman hadis merupakan hasil resepsi yang bersifat historis, 

kontekstual, dan tidak final. Penguatan literasi semantik dan keterbukaan horizon pemaknaan 

menjadi prasyarat penting untuk mencegah transformasi perbedaan tafsir menjadi konflik 

horizontal. 

Penelitian ini membuka peluang pengayaan riset selanjutnya, khususnya melalui: (1) studi 

komparatif resepsi hadis khilafiyah antarwilayah atau antarnegara Muslim; (2) analisis peran 

media digital dan algoritma dalam memperkuat resepsi eksklusif; serta (3) pengembangan model 

pendidikan hadis berbasis kesadaran resepsi dan semantik untuk mendukung agenda moderasi 

beragama. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya berkontribusi pada studi hadis dan semantik, 

tetapi juga pada upaya praktis merawat pluralitas dan harmoni sosial di masyarakat Muslim 

kontemporer. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 

Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh tim yang berperan dalam 

kelangsungan penelitian ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada pihak-pihak 



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
326 

 

yang secara langsung maupun tidak langsung berkontribusi dalam proses pengumpulan 

dan analisis data. Secara khusus, penulis mengapresiasi redaksi Jurnal Ibtikār 

(https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar) yang telah bersedia 

mempublikasikan artikel ini. 

DAFTAR PUSTAKA 

Anova, D. (2023). Perlindungan hukum terhadap warga Sampang penganut aliran Syiah yang 

menjadi korban konflik dan kekerasan. Novum: Jurnal Hukum, 3(4), 71–86. 

https://doi.org/10.2674/novum.v3i4.18440  

Asad, T. (1986). The idea of an anthropology of Islam. Georgetown University. 

https://doi.org/10.2307/2802469  

Azra, A. (2017). Islam Indonesia: Dari modernisme ke post-modernisme. Mizan. 

https://mizanpublishing.com  

Azra, A. (2017). Religious pluralism in Indonesia. Studia Islamika, 24(3), 389–400. 

https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6565  

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research 

Journal, 9(2), 27–40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027  

Bowen, J. R. (2012). A new anthropology of Islam. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511800059  

Brown, J. A. C. (2009). Hadith: Muhammad’s legacy in the medieval and modern world. 

Oneworld. https://doi.org/10.18574/nyu/9781851686636.001.0001  

Brown, J. A. C. (2015). Misquoting Muhammad: The challenge and choices of interpreting the 

Prophet’s legacy. Oneworld. https://doi.org/10.2307/j.ctt183pbrx  

Bruinessen, M. van. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam. Journal of 

Southeast Asian Studies, 44(2), 222–246. https://doi.org/10.1017/S0022463413000061  

CNN Indonesia. (2017, October 17). Masjid Muhammadiyah di Aceh dirusak massa. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-

muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa  

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods 

approaches (4th ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781483349435  

Fatmawati, I. (2023). Diskriminasi sosial dan konflik keagamaan terhadap komunitas Syiah di 

Sampang Madura. Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 145–162. 

https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-03  

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. https://doi.org/10.2307/2238117 

Hallaq, W. B. (2009). An introduction to Islamic law. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511800380  

Hefner, R. W. (2011). Where have all the abangan gone? Asian Studies Review, 35(4), 507–527. 

https://doi.org/10.1080/10357823.2011.628275  

Hefner, R. W. (2019). Islamic populism in Indonesia and the Middle East. Cambridge University 

Press. https://doi.org/10.1017/9781108690403  

Hefner, R. W. (2019). Islam and pluralism in Indonesia. The Review of Faith & International 

Affairs, 17(2), 45–58. https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1608666  

Hine, C. (2015). Ethnography for the internet: Embedded, embodied and everyday. Bloomsbury. 

https://doi.org/10.5040/9781474214168  

Idris, R., & Dyson, L. (2015). Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-

religius pada komunitas di Sampang-Madura. Masyarakat, Kebudayaan dan Politik, 28(1), 

33–49. https://doi.org/10.20473/mkp.V28I12015.33-49  

Iser, W. (1978). The act of reading: A theory of aesthetic response. Johns Hopkins University 

Press. https://doi.org/10.4324/9780203992821  

Izutsu, T. (2002). Ethico-religious concepts in the Qur’an. McGill-Queen’s University Press. 

https://doi.org/10.2307/j.ctt8090x  

Jauss, H. R. (1982). Toward an aesthetic of reception (T. Bahti, Trans.). University of Minnesota 

Press. https://doi.org/10.5749/j.cttttsqn  

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar
https://doi.org/10.2674/novum.v3i4.18440
https://doi.org/10.2307/2802469
https://mizanpublishing.com/
https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6565
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1017/CBO9780511800059
https://doi.org/10.18574/nyu/9781851686636.001.0001
https://doi.org/10.2307/j.ctt183pbrx
https://doi.org/10.1017/S0022463413000061
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa
https://doi.org/10.4135/9781483349435
https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-03
https://doi.org/10.1017/CBO9780511800380
https://doi.org/10.1080/10357823.2011.628275
https://doi.org/10.1017/9781108690403
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1608666
https://doi.org/10.5040/9781474214168
https://doi.org/10.20473/mkp.V28I12015.33-49
https://doi.org/10.4324/9780203992821
https://doi.org/10.2307/j.ctt8090x
https://doi.org/10.5749/j.cttttsqn


EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327  

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
327 

 

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat 

Kemenag RI. https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/moderasi-beragama  

Kompas. (2023, February 14). Kasus penolakan Masjid Imam Ahmad bin Hanbal di Bogor. 

https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-

hanbal-bogor  

Kvale, S., & Brinkmann, S. (2009). InterViews: Learning the craft of qualitative research 

interviewing (2nd ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781449894564  

Lamont, M., & Molnár, V. (2002). The study of boundaries in the social sciences. Annual Review 

of Sociology, 28, 167–195. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.28.110601.141107  

Madelung, W. (1997). The succession to Muhammad. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511580593  

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods 

sourcebook (3rd ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781452278680  

Mir-Hosseini, Z. (2006). Muslim women’s quest for equality. Critical Inquiry, 32(4), 629–645. 

https://doi.org/10.1086/504713  

Misbah, M. (2014). Bid‘ah dan dinamika pemahaman keagamaan pesantren. LKiS. 

https://lkis.co.id  

Motzki, H. (2016). Hadith: Origins and developments. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315745526  

Nasr, V. (2006). The Shia revival. Norton. https://doi.org/10.2307/j.ctt1bh4c8n  

Rizkita, M., & Riyanto, W. F. (2023). Violence against Ahmadiyya as productive intolerance. 

Jurnal Fuaduna, 7(2), 167–183. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i2.8011  

Roy, O. (2004). Globalized Islam. Columbia University Press. https://doi.org/10.7312/roy13094 

Saeed, A. (2014). Reading the Qur’an in the twenty-first century. Routledge. 

https://doi.org/10.4324/9781315753404  

Sujadmi. (2010). Kekerasan terhadap Ahmadiyah di Cikeusik. Jurnal Harmoni, 9(2), 45–62. 

https://jurnalkemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/209  

Suryana, A. (2017). Discrepancy in state practices. Al-Jami’ah, 55(1), 71–104. 

https://doi.org/10.14421/ajis.2017.551.71-104  

Topan, M., Fikri, A., & Hidayat, R. (2024). Religious conflict and contestation of Islamic 

traditions in Madura. Journal of Indonesian Islam, 18(1), 1–25. 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2024.18.1.1-25  

Turner, B. S. (2010). Religion and modern society. Cambridge University Press. 

https://doi.org/10.1017/CBO9780511781646  

Wadud, A. (2006). Inside the gender jihad. Oneworld. https://doi.org/10.2307/j.ctt183pht5  

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage. 

https://doi.org/10.3138/cjpe.022  

Zarkasyi, H. F. (2020). Bid‘ah and religious authority in contemporary Islam. Journal of Islamic 

Studies, 31(3), 367–389. https://doi.org/10.1093/jis/etaa012  

123dok. (n.d.). Masjid Arqom Kota Pekalongan: Penolakan pembangunan rumah ibadah. 

https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-

rumah-ibadah.yd744386  

https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/moderasi-beragama
https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-hanbal-bogor
https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-hanbal-bogor
https://doi.org/10.4135/9781449894564
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.28.110601.141107
https://doi.org/10.1017/CBO9780511580593
https://doi.org/10.4135/9781452278680
https://doi.org/10.1086/504713
https://lkis.co.id/
https://doi.org/10.4324/9781315745526
https://doi.org/10.2307/j.ctt1bh4c8n
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i2.8011
https://doi.org/10.4324/9781315753404
https://jurnalkemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/209
https://doi.org/10.14421/ajis.2017.551.71-104
https://doi.org/10.15642/JIIS.2024.18.1.1-25
https://doi.org/10.1017/CBO9780511781646
https://doi.org/10.2307/j.ctt183pht5
https://doi.org/10.3138/cjpe.022
https://doi.org/10.1093/jis/etaa012
https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-rumah-ibadah.yd744386
https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-rumah-ibadah.yd744386

