EL-IBTIKAR

;i_“\*uo Jurnal Pendidikan Bahasa Arab
o Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

https://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar/article/view/23653
DOI: https://doi.org/l 0.24235/ibtikar.v13i2.23653

Semantic Reception of Khilafiyyah Hadith and the Production of
Horizontal Religious Conflict in Indonesia

Muhandis Azzuhri', Faliqul Isbah?, Abdul Basith3, M. Fairuz Rosyid*, Ana Faila Sufa’
1.2345 Universitas Islam Negeri K.H. Abdurrahman Wahid Pekalongan

* Penulis Korespondensi: muhandis@uingusdur.ac.id

ABSTRACT

This study examines how differing semantic receptions of hadith khilafiyyah among Islamic mass
organizations (ormas Islam) in Indonesia contribute to horizontal conflict and prolonged religious
controversy, thereby challenging the spirit of religious moderation. The research aims to analyze how identical
hadith texts generate divergent meanings and truth claims that shape social exclusion and intergroup tensions.
Employing a qualitative approach, this study investigates selected hadith khilafiyyah from kutub al-tis ‘ah as
the material object and the contested receptions of Islamic organizational figures as the formal object. Data
were collected through textual documentation of hadith and their commentaries, online observation of national
news reporting religious conflicts, and semi-structured interviews with relevant actors. Data analysis followed
the Miles and Huberman model, encompassing data reduction, display, and verification, and was further
interpreted through the reception theory framework of Hans Robert Jauss and Wolfgang Iser. The findings
reveal that key semantic gaps within specific hadith phrases—such as bid ‘ah, al-jama ‘ah, and khalifi—enable
exclusive interpretations that are institutionalized as truth claims by dominant groups. These receptions
function performatively, legitimizing practices of stigmatization, rejection of mosques, dissolution of religious
gatherings, and marginalization of minority groups. The study concludes that horizontal religious conflict is
rooted not in the hadith texts themselves but in closed semantic receptions, underscoring the necessity of
hermeneutical awareness and semantic literacy to strengthen religious moderation.

Key words: hadith khildfiyyah,; semantic reception; Islamic mass organizations, horizontal conflict.

ABSTRACT

Penelitian ini mengkaji bagaimana perbedaan resepsi semantik terhadap hadis-hadis khilafiyah di kalangan
organisasi massa Islam (ormas Islam) di Indonesia berkontribusi pada terjadinya konflik horizontal dan
kontroversi keagamaan yang berkepanjangan, sehingga menantang semangat moderasi beragama. Penelitian
ini bertujuan untuk menganalisis bagaimana teks hadis yang sama dapat menghasilkan makna dan klaim
kebenaran yang berbeda-beda, yang kemudian membentuk praktik eksklusi sosial dan ketegangan
antarkelompok. Dengan menggunakan pendekatan kualitatif, penelitian ini mengkaji sejumlah hadis
khilafiyah yang bersumber dari kutub al-tis‘ah sebagai objek material, serta resepsi yang diperdebatkan di
kalangan tokoh ormas Islam sebagai objek formal. Pengumpulan data dilakukan melalui dokumentasi teks
hadis dan kitab syarahnya, observasi daring terhadap pemberitaan nasional terkait konflik keagamaan, serta
wawancara semi-terstruktur dengan aktor-aktor terkait. Analisis data mengikuti model Miles dan Huberman
yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, serta ditafsirkan lebih lanjut
menggunakan kerangka teori resepsi Hans Robert Jauss dan Wolfgang Iser. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa celah-celah semantik pada frasa hadis tertentu—seperti bidah, al-jamd ‘ah, dan khalifi—
memungkinkan lahirnya tafsir eksklusif yang dilembagakan sebagai klaim kebenaran oleh kelompok dominan.
Resepsi tersebut berfungsi secara performatif dalam melegitimasi praktik stigmatisasi, penolakan masjid,
pembubaran kegiatan keagamaan, serta peminggiran kelompok minoritas. Penelitian ini menyimpulkan

bahwa konflik keagamaan horizontal tidak bersumber dari teks hadis itu sendiri, melainkan dari resepsi

312


https://syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar/article/view/23653
https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653
mailto:muhandis@uingusdur.ac.id

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

semantik yang tertutup, sehingga diperlukan kesadaran hermeneutik dan literasi semantik untuk memperkuat

moderasi beragama.

Kata kunci: hadis khilafiyah; resepsi semantik; organisasi massa Islam; kontlik horizontal.

Lo

L el Jadbt jlacaly Y1 gleall 5] (3 L 9] (3 Al Sl Yl Sledadld o &3O ol SU (1Y) 3l O3l plgs] 228 2yl o Jolis
sLasY) S5 (3 g 2htoel) lslonly ulan slas alarl) apadl osad) U mid 3 aAS U ) bl Bady o) JlassYl oyt Gd Ky
Lios (Bl oS Bl g td) 8 (3 830 B3N sl Y1 e 512 oga LIE IS n o gl g Bl sty L olelodl (e Ssdly slez Yl
Sy gy 5y a3l cadl GBI pe SUL WSS Baoge ahoy Bdl ) Slladll wlasid s ade gl Al 2> me (Gole Lgrse
It by 51 Olarsng shle 2568 (33 SULY JE F5 L cnime (alols mn dalaie i O3lan ) BL] ) el aaked) bl LS 35:80Y)
i) Slball Jans 3 AN el OF el aaSSy L p) Bl sl oy WU AR Bl B o s ¢ lgie iy Loy UL
o) St 0,3 35T 8000 LA odn Lol ctasgll el |8 r 2ide SlelealS” D ailal] SOyl S i il g deladly detd) fie
AN o 15 ol s e e Y Y S g1al) OF ) aelll aldy BB Sleladl feay cadl) Sleand) flg Ll el by

@ Dl ad AV Bl absa bl el 350 4S5 L (YA

Q,iiﬂ// Elrall el ] Gaden Y Soladich! ¢ JYA a2 sl Ve gLzl oS

Received: 2025-12-30 Revised: 2025-12-30 Accepted: 2025-12-31 Published: 2025-12-31
date date date Date

Citation (APA Style): Azzuhri, M., Isbah, F., Basith, A., Rosyid, M. F., & Sufa, A. F. (2025). Semantic reception
of khilafiyyah hadith and the production of horizontal religious conflict in Indonesia. EL-IBTIKAR: Jurnal
Pendidikan Bahasa Arab, 14(2), 312-327. https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653

PENDAHULUAN

Konflik kehidupan sosial keagamaan masyarakat masih sering terjadi di beberapa daerah
Indonesia dalam sepuluh tahun terakhir dari fakta menyempitnya pola pikir masyarakat terutama
pola pikir para tokoh agama dan masyarakat yang ada pada ormas Islam (Azra, 2017; Hefner,
2019). Pola pikir menyempit yang menyebabkan konflik ini diakibatkan perbedaaan semantik
resepsi tokoh agama dan tokoh masyarakat Islam pada hadis-hadis khilafiyah di kutubut tis’ah
(Misbah, 2014). Konflik ini justru sering dilakukan oleh ormas Islam mayoritas kepada ormas
Konflik sosial-keagamaan di Indonesia dapat diklasifikasikan ke dalam beberapa jenis utama
berdasarkan pola relasi mayoritas—minoritas dan sumber perbedaannya. Pertama, konflik yang
bersumber dari relasi mayoritas—minoritas intra-Islam dalam ranah kelembagaan, seperti
penolakan pembangunan masjid dan lembaga pendidikan milik ormas Islam minoritas oleh
kelompok mayoritas. Pola konflik ini terlihat, misalnya, dalam kasus penolakan pembangunan
masjid dan lembaga pendidikan ormas minoritas di Kota Pekalongan dan Kota Depok (CNN
Indonesia, 2017; Kompas, 2023). Fenomena ini menjadi ironis karena kelompok mayoritas yang
terlibat kerap mengusung narasi Islam rahmatan lil ‘alamin, Islam damai, serta berperan aktif
dalam pembentukan Forum Kerukunan Umat Beragama (FKUB) sebagai wadah dialog lintas
iman (Kementerian Agama RI, 2019). Kontradiksi antara wacana normatif dan praktik sosial ini
menunjukkan adanya persoalan mendasar dalam proses pemaknaan ajaran agama.

Jenis kedua adalah konflik intra-umat Islam yang dipicu oleh perbedaan praktik
keagamaan (khilafiyyah fighiyyah), khususnya antara ormas yang berorientasi purifikasi dan
ormas yang menjaga tradisi keagamaan. Studi tentang ketegangan antara kelompok Wahabi-
Salafi dan Nahdlatul Ulama (NU) di Pamekasan, Madura, pada periode 2010-2023 menunjukkan
bagaimana pelabelan bid‘ah dan pengharaman terhadap amaliyah keagamaan NU memicu
benturan sosial yang berujung pada penolakan keberadaan kelompok Wahabi-Salafi sebagai
minoritas oleh NU sebagai mayoritas (Topan, 2024). Pola serupa juga tampak dalam kasus

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
313


https://doi.org/10.24235/ibtikar.v13i2.23653

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

penolakan pembangunan masjid Salafi di Pekalongan, yang didasarkan pada anggapan bahwa
ceramah dan pengajian kelompok tersebut bersifat provokatif serta meresahkan masyarakat
setempat (123dok, n.d.; Ulum, 2019). Konflik jenis ini tidak hanya bersifat organisatoris, tetapi
berakar pada perbedaan pemaknaan terhadap teks-teks keagamaan.

Jenis ketiga adalah konflik dan kekerasan berbasis perbedaan akidah yang menempatkan
kelompok tertentu sebagai minoritas ekstrem. Hal ini terlihat dalam diskriminasi dan kekerasan
terhadap komunitas Syiah di Kecamatan Omben, Kabupaten Sampang, Madura, yang meliputi
ujaran kebencian, pembakaran, dan perusakan tempat ibadah (Idris & Dyson, 2015; Anova, 2023).
Pola kekerasan serupa juga terjadi terhadap Jemaah Ahmadiyah di Cikeusik, Pandeglang, Banten,
yang berujung pada korban jiwa dan luka-luka (Suryana, 2017; Rizkita & Riyanto, 2023). Konflik
jenis ini umumnya dipahami dalam kerangka perbedaan teologis dan politik identitas.

Meskipun berbagai studi telah membahas konflik sosial-keagamaan dari perspektif
sosiologis dan politik, kajian yang secara khusus menempatkan perbedaan pemahaman semantik
terhadap hadis-hadis khilafiyyah sebagai akar konflik intra-umat Islam masih relatif terbatas.
Padahal, kontroversi antar-ormas seagama kerap muncul bukan semata karena perbedaan hukum,
melainkan karena perbedaan dalam meresepsi dan memaknai struktur bahasa teks hadis itu
sendiri. Oleh karena itu, penelitian ini memfokuskan perhatian pada resepsi semantik hadis
sebagai faktor laten yang berkontribusi terhadap lahirnya konflik sosial-keagamaan, dengan
merujuk pada kerangka teori resepsi Jauss (1982) dan Iser (1978).

Tulisan ini memberikan perspektik baru bahwa konflik dan kekerasan antar umat
seagama diakibatkan oleh resepsi tokoh agama terkait perbedaan semantik pada hadis-hadis yang
terdapat dalam kutubut tis’ah yang sering disebut sebagai hadis-hadis khilafiyah. Dianggap
sebagai hadis-hadis khilafiyah karena menimbulkan khilafiyah dalam memahami setiap makna
hadis antar resepsi tokoh agama setiap ormas. Akar masalah dari problem keumatan ini adalah
akibat lemahnya pemahaman semantik kosa kata dalam bahasa Arab yang terdapat dalam hadis,
sehingga dalam tulisan ini dipertanyakan bagaimana pemahaman semantik tokoh agama dalam
resepsi memahami hadis-hadis problematis dalam kutubut tis’ah dan bagaimana pemahaman
moderasi beragama tokoh agama dan tokoh masyarakat dalam mengelola akar masalah konflik
dan kekerasan yang diakibatkan pemahaman berbeda dalam semantik hadis. Jawaban atas
pertanyaan ini akan memberikan perspektif baru bahwa akar masalah konflik dan kekerasan oleh
ormas mayoritas kepada ormas minoritas karena perbedaan semantik pada setiap kosa kata hadis-
hadis problematis dalam kutubut tis ‘ah antar tokoh agama dan kuatnya primordialitas antar tokoh
agama dalam memegang keyakinan dan identitas keagamaannya sehingga menghilangkan
semangat moderasi beragama.

Dalam konteks Pendidikan Bahasa Arab, penelitian ini memiliki relevansi yang
signifikan karena konflik keagamaan yang dipicu oleh perbedaan pemahaman hadis sering kali
berakar pada rendahnya literasi semantik terhadap teks berbahasa Arab. Pembelajaran Bahasa
Arab di lembaga pendidikan keagamaan tidak hanya bertujuan mengembangkan kemampuan
gramatikal dan leksikal, tetapi juga membekali peserta didik dengan kemampuan memahami
makna kontekstual, polisemi, dan ambiguitas semantik dalam teks keagamaan. Ketidakmampuan
pembaca dalam mengenali ruang semantik (semantic gaps) pada kata atau ungkapan tertentu
dalam hadis berpotensi melahirkan pemaknaan yang reduktif dan eksklusif, yang pada level sosial
dapat bermuara pada ketegangan dan konflik horizontal. Oleh karena itu, temuan penelitian ini
menegaskan pentingnya penguatan materi literasi semantik dalam kurikulum Pendidikan Bahasa
Arab, khususnya pada pembelajaran hadis, sebagai upaya preventif untuk menumbuhkan sikap
moderat dan kemampuan interpretatif yang kritis terhadap teks keagamaan.

METODE

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode kajian teks dan studi
kasus (Creswell, 2014; Yin, 2018). Penelusuran dilakukan terhadap hadis-hadis khilafiyah dalam
kutub al-tis ‘ah yang memunculkan perbedaan pemaknaan di kalangan tokoh ormas Islam (Brown,
2009; Motzki, 2016). Perbedaan resepsi tersebut dianalisis dalam kaitannya dengan munculnya
klaim kebenaran dalam syarah hadis yang berdampak pada praktik diskriminatif, seperti

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
314



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

penolakan pembangunan masjid, pembubaran pengajian, dan penolakan pendirian lembaga
pendidikan keagamaan (Jauss, 1982; Iser, 1978).

Data primer penelitian ini meliputi teks-teks hadis yang bersumber dari Sahih al-Bukhari,
Sahih Muslim, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan al-Nasa’i, Sunan Ibnu Majah, al-
Muwaththa’ Imam Malik, Musnad Ahmad, dan Musnad al-Darimi (Al-Bukhari, n.d.; Muslim,
n.d.). Penelusuran hadis dilakukan dengan bantuan a/-Mu jam al-Mufahras li Alfaz al-Hadith al-
Nabawi (Wensinck, 1936). Hadis yang dipilih adalah hadis-hadis yang bersifat khilafiyah, sering
menjadi perdebatan lintas mazhab dan ormas Islam, serta berkaitan dengan isu akidah, fikih,
muamalah, dan relasi sosial-keagamaan (Hallaq, 2009).

Pengumpulan data dilakukan melalui tiga teknik, yaitu dokumentasi teks hadis dan
syarahnya dalam literatur klasik dan kontemporer (Brown, 2009; Motzki, 2016); observasi daring
terhadap pemberitaan dan dokumentasi konflik keagamaan melalui mesin pencari Google dengan
kata kunci relevan (Hine, 2015); serta wawancara semi-terstruktur dengan tokoh ormas Islam
yang terlibat sebagai pelaku maupun korban konflik (Kvale & Brinkmann, 2009). Proses
penelusuran dan seleksi data daring dilakukan secara ketat selama satu minggu untuk menjamin
relevansi dan representativitas data (Bowen, 2009).

Penelitian ini melibatkan sembilan (9) partisipan yang berperan sebagai informan kunci.
Partisipan terdiri atas tokoh agama dan tokoh masyarakat yang berasal dari tiga latar organisasi
keagamaan Islam yang memiliki perbedaan pandangan dalam memahami hadis-hadis khilafiyyah,
yaitu: (1) ormas Islam bercorak salafi (3 orang), (2) ormas Islam tradisional berbasis pesantren (3
orang), dan (3) tokoh masyarakat independen yang terlibat atau terdampak langsung dalam
konflik keagamaan horizontal (3 orang). Secara demografis, seluruh partisipan berjenis kelamin
laki-laki dengan rentang usia antara 35-65 tahun, memiliki pengalaman aktif dalam kegiatan
keagamaan dan sosial kemasyarakatan minimal 10 tahun, serta pernah terlibat secara langsung
baik sebagai aktor, mediator, maupun korban dalam peristiwa konflik sosial-keagamaan di
wilayah penelitian.

Analisis data menggunakan model Miles dan Huberman yang meliputi reduksi, penyajian,
dan verifikasi data (Miles et al., 2014). Reduksi data dilakukan dengan mengelompokkan temuan
berdasarkan tema penguatan batas fisik dan sosial antarkelompok (Lamont & Molnar, 2002). Data
disajikan dalam bentuk tabel dan deskripsi naratif, kemudian diverifikasi melalui pemeriksaan
konsistensi dan kesesuaian dengan fokus penelitian (Creswell, 2014). Tahap analisis mencakup
restatement data, identifikasi pola konflik berbasis perbedaan semantik, serta interpretasi makna
relasi antara pemaknaan hadis, klaim kebenaran, dan konflik horizontal melalui pendekatan
tekstual dan kontekstual (Jauss, 1982; Iser, 1978).

Validitas data dalam penelitian ini dijamin melalui triangulasi sumber dan metode dengan
mengaitkan teks hadis, berita daring, dan wawancara. Teks hadis dari Kutub al-Tis ‘ah dianalisis
secara linguistik-semantik untuk mengidentifikasi kata kunci yang memiliki potensi ambiguitas
makna. Berita daring digunakan untuk menelusuri konteks sosial, aktor, dan kronologi konflik
keagamaan yang berkaitan dengan perbedaan pemahaman hadis. Sementara itu, wawancara semi-
terstruktur dengan tokoh agama dan tokoh masyarakat digunakan untuk menggali proses resepsi
dan pemaknaan teks hadis oleh para aktor sosial.

TEMUAN DAN DISKUSI

Temuan
Hadis-Hadis Yang Dianggap Khilafiyah Dan Menimbulkan Perbedaan Pendapat Di

Kalangan Ormas Islam Pada Kutubut Tis’ah

Temuan penelitian menunjukkan bahwa salah satu sumber utama perbedaan pendapat di
kalangan ormas Islam adalah perbedaan resepsi semantik terhadap hadis-hadis khilafiyah yang
terdapat dalam kutub al-tis‘ah. Istilah dan konsep keagamaan seperti bid ‘ah menjadi ujaran kunci
yang paling sering memicu perdebatan teologis dan praktik keagamaan. Dalam pandangan
kelompok Salafi-Wahabi, bid‘ah dimaknai secara restriktif sebagai setiap inovasi dalam urusan
agama yang tidak memiliki dasar langsung dari praktik Nabi Muhammad saw., sehingga seluruh

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
315



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

bentuk bid‘ah dipandang sebagai kesesatan (dhalalah), tanpa pembedaan antara bid ‘ah hasanah
dan bid ‘ah sayyi’ah.

Sebaliknya, dalam tradisi pesantren Salafi dan ormas Islam tradisional, praktik-praktik
seperti ziarah kubur dengan penentuan waktu, tahlilan, manaqiban, dan dziba’an dipahami
sebagai ekspresi kultural-religius yang tidak secara otomatis dikategorikan sebagai bid‘ah sesat,
selama tidak bertentangan dengan prinsip tauhid dan tidak dimaksudkan sebagai bentuk ibadah
mahdhah. Perbedaan semantik ini memperlihatkan bahwa konflik tidak semata bersumber dari
teks hadis, melainkan dari cara teks tersebut dimaknai dan dikontekstualisasikan.

Hadis-hadis yang paling sering menjadi rujukan dalam perdebatan khilafiyah antara ormas
Islam meliputi hadis tentang kul/lu bid ‘atin dhalalah, hadis penolakan amalan baru, hadis ziarah
kubur, talqin mayit, praktik ibadah simbolik (seperti shalat dengan alas kaki), identitas keagamaan
(jenggot dan kumis), relasi gender, jihad, serta hadis-hadis yang berkaitan dengan legitimasi
otoritas keagamaan dan politik. Hadis-hadis tersebut ditemukan dalam berbagai kitab utama,
seperti Sahih Muslim, Sahih Bukhari, Sunan Abu Dawud, Sunan al-Tirmidzi, Sunan Ibnu Majah,
dan Musnad Ahmad.

Temuan ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah tidak secara inheren menimbulkan
konflik, melainkan menjadi problematik ketika diresepsi secara tekstual-atomistik dan diklaim
sebagai kebenaran tunggal. Penguatan klaim kebenaran berbasis perbedaan semantik tersebut
berkontribusi pada lahirnya sikap eksklusif dan, dalam konteks sosial tertentu, memicu praktik
diskriminasi serta konflik horizontal antarormas Islam.

Tabel 1. Hadis-Hadis Khilafiyah dalam Kutub al-Tis‘ah dan Isu Semantik Ormas Islam

No Tema Teks Hadis Sumber
1  Bid‘ah dalam 2 Joks 5@;\‘;3 e Lo 2 Sdwe g s e Muslim (867)
Agama . ~ e

i) 15 gkt 555 ol QS bt 55 5 ig il
BBAE (i 539 Glas 4l D o ai2 s

2 Status Akidah Je et ot & Jos o des e s Sf ez, & Muslim (203); Abu
Yol Gpl A G =) ol & ) : g} s
Orang Tua Nabi i o PO Dawud (4718)

U 45 35 1l e W g el 4f &)
3 Ziarah Kubur J6 534 d‘ e S M; 56 V‘”“ﬁ e A w ;94\ 5 Muslim (976)
D3 ol U st O g Edsken - Qb g 1p Sl
506 G 5 145958 «J 53 ugd 45 of astes «J

&gl
4  Talqin Mayit {'L‘J <Ie 4 g;l" & 0505 36 J6 534 of 22 168 Muslim (917); Tonu
Majah (1444)

455 ) A Y IS 5T 0 3 6l i Y RSe
AU G G LB

5 Praktik Ibadah & o5 o o 1 1,25 06 J6 4f 3 532 50 148 AbuDawud (652)

Identitas . P P .
w8 G Y5 ol § Oslal ¥ s 354
6  Identitas 6&5 <o y & jj;j J6 J6 528 o3 & we e: Bukhari (5892);
Keagamaan s e wie o« e .o, Muslim (259)
(Jenggot) 75 B O3 (Gylgadt 1981 Sulll 15399 (LS et 15
siaf b Wtk el 281 55 1Y)
7 Relasi Gender 2% of i g3 RIERE e ('f"" Jb 3 &b; 4y al-Tabrani

ARIPRNHEY

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
316



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

8  Amal dan Rahmat Jos e s o 80 J2s J6 e s oo dase 2z:  Bukhari (6464);
('J“"J S Pl S &7 rhali .

Allah ST I T T Muslim (2818)

V5 110 adas &3 1usT - B DB (195009 165585 15300

J6 a1 Jutg b &3 & B 3ada OF ) (el g

9  Yasin untuk Mayit v‘i:‘j <k 4 J’” & Jys 36 06 g o Jasa e \”é}é\ Abu Dawud (3121);

Lo Ibnu Majah (1448);

#63 J& ~ Ahmad (20301)

10  Jihad /ri;ﬁj gle s Jo 40 Jszs 36 06 38 ot of g2 Muslim (1902)
Sptdt b E i )

11  Otoritas & <l &*‘ & Iy Eas J6 ley s o reick e Tirmidzi
Kepemimpinan s ) . , /“’; PRSI
Jsa o3 e a3 s o¥5s las o¥ia Cis e (gl
G el el e ety BB e 283 Y Ga U1y 28l
G
Diskusi

Hadis-Hadis Khilafiyah sebagai Titik Awal Perbedaan Semantik

Analisis terhadap hadis-hadis khilafiyah dalam kutub al-tis‘ah menunjukkan bahwa
konflik horizontal antarormas Islam tidak berangkat dari perbedaan otentisitas teks hadis,
melainkan dari perbedaan resepsi semantik atas teks yang sama. Hadis-hadis yang kerap menjadi
rujukan polemik dapat diklasifikasikan ke dalam empat klaster utama: (1) bid‘ah dan inovasi
agama, (2) ibadah dan ritual kematian, (3) identitas keagamaan, serta (4) otoritas dan legitimasi.
Keempat klaster ini merepresentasikan wilayah-wilayah teologis dan praksis yang paling rentan
terhadap fragmentasi makna dan klaim kebenaran.

1. Bid‘ah dan Inovasi Agama

Hadis kullu bid ‘atin dalalah menjadi teks sentral dalam perdebatan khilafiyah. Secara
leksikal, istilah bid ‘ah dalam hadis tersebut dipahami oleh sebagian tokoh ormas Islam secara
universal dan total, yakni setiap hal baru dalam urusan agama dipandang sebagai kesesatan tanpa
pengecualian (Brown, 2009; Misbah, 2014). Resepsi semantik semacam ini bersifat literal dan
ahistoris, dengan menempatkan lafaz kullu sebagai penanda makna mutlak. Sebaliknya, resepsi
lain memaknai bid ‘ah secara kontekstual dan fungsional, dengan membedakan antara inovasi
yang bertentangan dengan prinsip syariat dan praktik baru yang berfungsi sebagai sarana
(wastlah) ibadah (Motzki, 2016). Perbedaan ini menunjukkan bahwa konflik tidak bersumber dari
teks hadis, melainkan dari pilihan kerangka semantik dalam membaca kata kunci hadis. Dengan
demikian, hadis bid ‘ah berfungsi sebagai semantic trigger yang membuka ruang klaim kebenaran
eksklusif ketika dimaknai secara tunggal (Jauss, 1982).

Pada hadis tentang bid‘ah, misalnya, penggunaan kata ku//u dan bid‘ah membentuk ruang
semantik terbuka karena sifatnya yang umum tanpa batasan konseptual yang eksplisit. Pembaca
dengan horizon of expectation purifikatif cenderung mengisi ruang ini secara literal dan total,
sehingga setiap inovasi keagamaan dipahami sebagai kesesatan. Sebaliknya, pembaca dengan
latar tradisi keilmuan klasik mengisi textual gap tersebut secara kontekstual dengan membedakan
antara bid‘ah tercela dan pembaruan yang bersifat instrumental. Pola resepsi serupa juga tampak
pada hadis mengenai status akidah orang tua Nabi, khususnya pada frasa fi al-nar, yang secara
tekstual tidak menjelaskan status akhir atau konteks teologisnya. Ketidakjelasan ini
memungkinkan pembaca dengan horizon teologis tertentu memproduksi makna vonis akidah
yang absolut, sementara pembaca lain menafsirkannya dalam kerangka rahmat dan sejarah
dakwabh.

2. Ibadah dan Ritual Kematian

Hadis-hadis tentang ziarah kubur, talqin mayit, dan pembacaan Yasin untuk orang
meninggal menempati klaster kedua yang paling sering diperdebatkan. Hadis “ziri al-qubiir” dan
“lagkinii mautakum” secara tekstual bersifat informatif dan persuasif, namun secara semantik
mengalami divergensi tajam dalam resepsi ormas Islam (Brown, 2009). Sebagian tokoh

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
317



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

memaknai hadis-hadis ini secara minimalistik, membatasi praktik ibadah hanya pada bentuk yang
secara eksplisit dicontohkan Nabi. Praktik tambahan yang berkembang dalam tradisi lokal
dipandang sebagai penyimpangan. Di sisi lain, resepsi kontekstual memaknai hadis-hadis tersebut
sebagai legitimasi prinsipil atas ritual kematian, yang bentuk praksisnya dapat beragam sesuai
konteks sosial dan budaya (Geertz, 1973). Perbedaan ini memperlihatkan bahwa ekspansi atau
restriksi makna hadis menjadi faktor penentu dalam membangun sikap keberagamaan yang
inklusif atau eksklusif (Iser, 1978).

Hadis tentang ziarah kubur memperlihatkan mekanisme resepsi yang sama. Imperatif fa
zurii al-qubtr menciptakan textual gap karena tidak disertai penjelasan mengenai batas dan bentuk
praktik ziarah. Pembaca dengan horizon skriptural mengisinya sebagai izin terbatas untuk
mengingat kematian, sedangkan pembaca dengan horizon kultural mengartikulasikannya sebagai
legitimasi ritual ziarah yang berkembang dalam tradisi lokal. Ambiguitas semantik juga muncul
dalam hadis talqin mayit dan pembacaan Yasin, khususnya pada penggunaan kata mawtakum,
yang tidak secara tegas membedakan antara orang yang sedang sakaratul maut dan yang telah
wafat. Perbedaan dalam mengisi ruang semantik ini melahirkan praktik keagamaan yang beragam
dan saling diperdebatkan.

3. Identitas Keagamaan

Klaster ketiga mencakup hadis-hadis yang berkaitan dengan identitas keagamaan, seperti
perintah memelihara jenggot, mencukur kumis, serta praktik ibadah simbolik (shalat dengan alas
kaki). Secara semantik, hadis-hadis ini memuat dimensi simbolik yang dapat dipahami sebagai
norma ibadah maupun sebagai penanda identitas kolektif (Asad, 1986). Resepsi normatif
cenderung menganggap simbol-simbol tersebut sebagai kewajiban mutlak yang menentukan
ortodoksi seseorang. Sementara itu, resepsi kultural memandangnya sebagai ekspresi kontekstual
yang tidak berdampak pada validitas iman (Bowen, 2012). Ketika simbol-simbol ini dijadikan
indikator kebenaran tunggal, hadis bertransformasi dari teks normatif menjadi alat klasifikasi
sosial yang membedakan “kami” dan “mereka” (Lamont & Molnér, 2002).

Dalam hadis-hadis yang berkaitan dengan identitas dan praktik ibadah, seperti perintah
khalifi (berbedalah) dan anjuran memelihara jenggot, teks menghadirkan textual gaps normatif
mengenai apakah perintah tersebut bersifat ta‘abbudi atau kontekstual-historis. Pembaca dengan
horizon of expectation yang menekankan diferensiasi identitas keagamaan cenderung meresepsi
teks ini sebagai perintah normatif yang harus direalisasikan secara literal. Sebaliknya, pembaca
dengan horizon sosio-historis mengisinya sebagai strategi kultural Nabi dalam konteks tertentu,
bukan sebagai standar universal kesalehan. Ketegangan reseptif ini sering kali berujung pada
penghakiman simbolik terhadap praktik keagamaan pihak lain.

4. Otoritas dan Legitimasi

Hadis tentang “man kuntu mawlahu fa ‘Aliyun mawldhu” dan hadis-hadis jihad
memperlihatkan bagaimana perbedaan semantik tidak hanya berdampak pada ranah ibadah, tetapi
juga pada legitimasi otoritas keagamaan dan politik. Istilah mawla dalam hadis Ghadir Khum,
misalnya, memiliki spektrum makna yang luas—mulai dari sahabat, pelindung, hingga pemimpin
(Madelung, 1997). Resepsi semantik yang mempersempit makna mawla pada satu dimensi
tertentu membuka ruang konflik ideologis yang berkepanjangan. Hal ini menunjukkan bahwa
hadis-hadis otoritatif sangat rentan dipolitisasi ketika dimaknai secara selektif dan dilepaskan dari
konteks historisnya (Motzki, 2016).

Dalam konteks jihad, metafora zilal al-suyif (naungan pedang) menghadirkan textual gap
simbolik karena tidak menjelaskan bentuk dan konteks perjuangan yang dimaksud. Pembaca
dengan horizon literalistik mengartikulasikannya sebagai legitimasi kekerasan fisik, sedangkan
pembaca dengan horizon etis dan historis memaknainya sebagai simbol pengorbanan dan
perjuangan dalam situasi perang yang spesifik. Demikian pula hadis Ghadir Khum yang memuat
kata mawla menunjukkan tingkat polisemi yang tinggi. Ketidakjelasan referensial kata ini
membuka ruang resepsi yang luas, sehingga pembaca dengan horizon politik-teologis
mengartikannya sebagai legitimasi kepemimpinan, sementara pembaca lain memahaminya
sebagai pernyataan loyalitas dan afeksi spiritual.

Temuan ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah berperan sebagai titik awal
(starting point) bagi perbedaan semantik, bukan sebagai penyebab langsung konflik. Teks hadis

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
318



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

yang sama menghasilkan makna yang berbeda ketika diresepsi melalui kerangka semantik yang
berbeda pula (Jauss, 1982; Iser, 1978). Ketika salah satu makna diposisikan sebagai kebenaran
tunggal, hadis tidak lagi berfungsi sebagai sumber etika keagamaan, melainkan sebagai instrumen
legitimasi eksklusivisme yang berpotensi memicu konflik horizontal (Brown, 2009).

Tabel 2. Resepsi Hadis, Kasus Konflik, & Sumber Berita

Resepsi Hadis Khilafiyah

Fenomena Sosial

Sumber Berita

Literal-eksklusif terhadap hadis
bid‘ah

(makna sempit: semua inovasi
dianggap sesat)

Penolakan masjid Imam Ahmad
bin Hanbal oleh warga Bogor

Penolakan berdasar persepsi bahwa
masjid diasosiasikan dengan paham
tertentu (Wahabi) yang dianggap
tidak sesuai mayoritas

detikcom (2022). Penolakan
pembangunan masjid karena potensi
konflik sosial.

https://news.detik.com/b
erita/d-6202437/potensi-
konflik-pembangunan-
masjid-imam-bin-hanbal-
bogor-disetop-sementara
(detiknews)

Literal-eksklusif terhadap hadis
bid‘ah (makna tunggal)

Penolakan keras warga Tanah
Baru, Bogor

Warga menolak pembangunan
MIAH karena kekhawatiran
penyebaran ajaran yang dianggap
“sesat”.

detiksatu.news (2025). Warga
menolak pembangunan Masjid
MIAH.

https://www.detiksatu.co
m/2025/06/viral-warga-
tanah-baru-bogor-
menolak.html
(detiksatu.com)

Normatif identitas keagamaan
(hadis simbol-identitas)

Penetapan status konflik dan
mediasi untuk MIAH, Kota Bogor

Pemerintah menetapkan status
konflik sosial akibat resistensi
masyarakat.

Bogor Online (2025). Pemkot Bogor
tetapkan status konflik skala kota.

https://bogoronline.com/
2025/06/pemkot-bogor-
tetapkan-status-konflik-
skala-kota-untuk-
pembangunan-miah/
(Bogor Online)

Resepsi eksklusif terhadap
komunitas minoritas Islam

Penyegelan Masjid Ahmadiyah di
Garut

Masjid dipaksa ditutup atas protes
warga dan tindakan aparat demi
“menghindari konflik”.

KontraS (2024). Penyegelan Masjid
Ahmadiyah di Garut.

https://kontras.org/artikel
/penyegelan-masjid-
ahmadiyah-di-
kabupaten-garut-
indikasi-kegagalan-
pemerintah-menjamin-
dan-melindungi-
kebebasan-beragama
(kontras.org)

Eksklusi terhadap kelompok
minoritas Islam

Sealing (penyegelan) masjid
Ahmadiyah oleh aparat

Penyegelan berlangsung meski
digunakan sebagai tempat ibadah
warga Ahmadiyah; menunjukkan
diskriminasi terhadap praktik
ibadah minoritas.

The Jakarta Post (2024). Ahmadiyah

mosque closure raises freedom alarm.

https://www.thejakartapo
st.com/indonesia/2024/0
7/06/ahmadiyah-mosque-
closure-in-garut-raises-
religious-freedom-
alarm.html (The Jakarta
Post)

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X

319


https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara
https://news.detik.com/berita/d-6202437/potensi-konflik-pembangunan-masjid-imam-bin-hanbal-bogor-disetop-sementara?utm_source=chatgpt.com
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html
https://www.detiksatu.com/2025/06/viral-warga-tanah-baru-bogor-menolak.html?utm_source=chatgpt.com
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/
https://bogoronline.com/2025/06/pemkot-bogor-tetapkan-status-konflik-skala-kota-untuk-pembangunan-miah/?utm_source=chatgpt.com
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama
https://kontras.org/artikel/penyegelan-masjid-ahmadiyah-di-kabupaten-garut-indikasi-kegagalan-pemerintah-menjamin-dan-melindungi-kebebasan-beragama?utm_source=chatgpt.com
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.thejakartapost.com/indonesia/2024/07/06/ahmadiyah-mosque-closure-in-garut-raises-religious-freedom-alarm.html?utm_source=chatgpt.com

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

Reaktif terhadap simbol ibadah Penutupan / hambatan terhadap

berbeda rumah ibadah lain di masa lalu

(historis)
Orang Muslim tegas menutup ANTARA News (2011). Bogor city https://en.antaranews.co
masjid Ahmadiyah di Bogor pada govt seals Ahmadiyah mosque. m/news/69926/bogor-
2011 demi “menghindari konflik” city-govt-seals-
saat massa menuntut pembubaran ahmadiyah-mosque
kegiatan mereka. (Antara News)

Tabel tersebut menunjukkan bahwa konflik horizontal antarormas Islam tidak muncul
secara spontan, melainkan melalui sebuah rantai proses yang relatif konsisten: (1) hadis tertentu
dijadikan rujukan normatif, (2) terjadi resepsi semantik yang berbeda terhadap frasa kunci dalam
hadis, (3) resepsi tersebut diproduksi sebagai klaim kebenaran, dan (4) klaim kebenaran itu
mewujud dalam tindakan sosial berupa penolakan, pembubaran, atau perusakan fasilitas
keagamaan (Jauss, 1982).

Pada baris tabel yang berkaitan dengan hadis bid‘ah, khususnya hadis kullu bid ‘atin
dalalah, terlihat bahwa frasa kullu diresepsi secara literal oleh sebagian ormas Islam sebagai
“seluruh bentuk inovasi dalam agama adalah sesat”. Resepsi ini kemudian digunakan untuk
menilai praktik keagamaan kelompok lain—seperti tahlilan, dzikir berjamaah, atau pengajian
dengan metode tertentu—sebagai penyimpangan. Dalam tabel, resepsi semantik ini dihubungkan
dengan kasus-kasus penolakan dan pembubaran pengajian yang diberitakan oleh 7empo dan
Kompas. Dengan demikian, tabel tersebut memperlihatkan bahwa satu frasa hadis yang sama
dapat menjadi justifikasi teologis bagi tindakan eksklusif ketika dimaknai secara sempit (Brown,
2009).

Selanjutnya, pada klaster ibadah dan ritual kematian, tabel mengaitkan hadis tentang
ziarah kubur dan doa bagi mayit dengan konflik di lapangan, seperti penolakan praktik ziarah atau
pelabelan syirik terhadap kelompok tertentu. Hadis tentang larangan memohonkan ampun bagi
orang tua Nabi saw., misalnya, diresepsi oleh sebagian kelompok sebagai larangan mutlak
mendoakan orang yang berbeda pandangan teologis. Dalam tabel, resepsi ini dikaitkan dengan
kasus-kasus stigmatisasi dan penolakan aktivitas keagamaan yang dilaporkan oleh media
nasional. Penjelasan ini menegaskan bahwa konflik bukan disebabkan oleh praktik ziarah itu
sendiri, tetapi oleh perbedaan makna yang dilekatkan pada teks hadisnya (Motzki, 2016).

Pada klaster identitas keagamaan, tabel menampilkan hadis-hadis tentang perintah
membedakan diri dari non-Muslim, seperti perintah memelihara jenggot atau larangan
menyerupai kelompok lain. Frasa khalifi al-mushrikin sering diresepsi sebagai kewajiban
simbolik yang rigid, sehingga identitas lahiriah dijadikan standar ortodoksi. Dalam konteks sosial,
resepsi ini berkontribusi pada munculnya sikap eksklusif terhadap kelompok Muslim lain yang
memiliki ekspresi budaya dan praktik ibadah berbeda. Kasus penolakan pembangunan masjid,
seperti Masjid Muhammadiyah di Aceh dan Masjid Imam Ahmad bin Hanbal di Bogor yang
tercantum dalam tabel, menunjukkan bagaimana identitas keagamaan yang dibentuk oleh resepsi
hadis berubah menjadi batas fisik dan sosial (Lamont & Molnar, 2002).

Sementara itu, pada klaster otoritas dan legitimasi, tabel mengaitkan hadis-hadis tentang
jamaah, kepemimpinan, dan loyalitas keagamaan dengan praktik delegitimasi kelompok
minoritas. Istilah al-jama‘ah dalam hadis diresepsi oleh ormas mayoritas sebagai representasi
tunggal Islam yang sah, sedangkan kelompok lain diposisikan sebagai pihak di luar jamaah.
Resepsi ini tampak dalam kasus-kasus penolakan lembaga pendidikan dan pembubaran masjid
yang tercantum dalam tabel, di mana tindakan sosial tersebut dibingkai sebagai upaya “menjaga
kemurnian ajaran” (Asad, 1986).

Secara keseluruhan, penjelasan tabel ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah
berfungsi sebagai sumber simbolik yang kuat dalam membentuk resepsi keagamaan, dan ketika
resepsi tersebut bersifat eksklusif serta dilegitimasi secara sosial oleh tokoh ormas Islam, ia
bertransformasi menjadi alat produksi konflik horizontal. Tabel tersebut tidak hanya berfungsi
sebagai inventarisasi kasus, tetapi juga sebagai bukti empiris bahwa perbedaan semantik terhadap
teks hadis memiliki dampak nyata dalam kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia (Iser, 1978).

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
320


https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque
https://en.antaranews.com/news/69926/bogor-city-govt-seals-ahmadiyah-mosque?utm_source=chatgpt.com

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

Resepsi Semantik Hadis Khilafiyah dalam Perspektif Teori Resepsi Jauss dan Iser

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa hadis-hadis khilafiyah tidak berfungsi
sebagai teks normatif yang bermakna tunggal, melainkan sebagai teks terbuka yang maknanya
diproduksi melalui proses resepsi oleh subjek pembaca, dalam hal ini tokoh dan komunitas ormas
Islam. Pola ini sejalan dengan teori resepsi sastra yang menempatkan makna bukan pada teks itu
sendiri, melainkan pada relasi dinamis antara teks, pembaca, dan konteks sosial-historis. Dalam
kerangka ini, hadis dipahami sebagai wacana simbolik yang selalu dinegosiasikan sesuai dengan
kepentingan dan horizon pemaknaan komunitas penerimanya (Jauss, 1982; Iser, 1978).

Menurut Jauss (1982), pemaknaan sebuah teks ditentukan oleh horizon of expectation,
yakni kumpulan pengalaman historis, tradisi intelektual, dan orientasi ideologis pembaca. Dalam
konteks penelitian ini, hadis seperti kullu bid ‘atin dalalah diresepsi oleh sebagian ormas Islam
melalui horizon puritanisme tekstual yang menolak inovasi keagamaan. Horizon ini melahirkan
tafsir literal terhadap kata ku//u sebagai larangan universal atas seluruh praktik ibadah yang tidak
memiliki preseden eksplisit pada masa Nabi. Sebaliknya, ormas dengan horizon figh tradisional
dan pesantren menempatkan hadis yang sama dalam kerangka sejarah praksis ulama dan magasid
al-syari‘ah, sehingga membuka ruang kategorisasi bid‘ah. Perbedaan horizon inilah yang
menjelaskan mengapa satu teks hadis yang sama melahirkan resepsi yang saling bertentangan dan
berpotensi konflik (Jauss, 1982; Brown, 2009).

Sementara itu, Iser (1978) menjelaskan bahwa teks bersifat indeterminate dan
mengandung gaps yang harus diisi oleh pembaca. Hadis-hadis khilafiyah dalam penelitian ini
menunjukkan karakter tersebut, terutama pada frasa normatif seperti kullu bid‘ah, khalifi al-
mushrikin, atau man ahdatha fi amrinda, yang tidak menjelaskan batas konseptual dan implikasi
praksis secara rinci. Kekosongan semantik ini diisi oleh pembaca berdasarkan latar ideologis dan
kepentingan sosial masing-masing ormas Islam. Dalam kasus-kasus yang tercantum pada tabel
temuan, gap tersebut sering diisi dengan tafsir eksklusif yang memproduksi stigma “sesat” atau
“menyimpang”, yang kemudian bertransformasi menjadi tindakan sosial nyata seperti
pembubaran pengajian dan penolakan pembangunan masjid (Iser, 1978; Motzki, 2016).

Lebih jauh, temuan ini memperlihatkan bahwa hadis-hadis khilafiyah berfungsi sebagai
performative text, yaitu teks yang tidak hanya ditafsirkan, tetapi juga “dilakukan” dalam ruang
sosial. Ketika resepsi terhadap hadis dikonstruksi secara normatif-otoritatif oleh aktor mayoritas,
teks berubah menjadi instrumen legitimasi kekuasaan simbolik. Kasus-kasus penolakan dan
perusakan rumah ibadah yang diberitakan oleh media nasional menunjukkan bahwa resepsi hadis
telah melampaui ranah diskursif menuju ranah praktik sosial. Dalam kondisi ini, satu horizon
pemaknaan dipaksakan sebagai satu-satunya yang sah, sementara horizon lain didelegitimasi
secara teologis dan sosial, sehingga konflik horizontal menjadi konsekuensi yang sulit dihindari
(Asad, 1986; Lamont & Molnar, 2002).

Table 3. Hadis-Hadis Khilafiyah, Resepsi Semantik, dan Produksi Konflik Horizontal

No Klaster Teks Hadis Lengkap Frasa Resepsi Semantik Dampak Sosial
Hadis (Arab & Terjemah) Kunci Tokoh/Ormas (Kasus Nyata)
Pemicu
Khilafiyah
1 Bid‘ah & Dndey KeSetiap K (kullu) Literal-eksklusif: Pelabelan
Inovasi bid‘ah adalah iy kullu dipahami “bid‘ah/sesat”
Agama kesesatan.” (HR. (bid‘ah) mutlak — semua hal — penolakan
Muslim no. 867) baru dalam agama masjid dan
sesat. Kontekstual- pengajian
historis: bid‘ah (Aceh, Bogor).

dibatasi pada inovasi
yang menyalahi
prinsip syariat.

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
321



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

Bid‘ah & Lilabjs géadle dagall Tekstual: semua Delegitimasi
Tradisi 35 54 4 G“Barang praktik baru tahlilan,
Keagamaan  siapa mengada- otomatis tertolak. manaqiban —
adakan dalam urusan Usul-figh: tertolak pembubaran
agama kami sesuatu jika bertentangan pengajian.
yang bukan darinya, dengan dalil dan
maka tertolak.” (HR. magqasid.
Bukhari no. 2697;
Muslim no. 1718)
Aqidah & Hadis tentang ayah BRI Literal-teologis: Stigmatisasi
Keselamatan  Nabi: & &l 5 @—;i &) status kekafiran kelompok —
J4“Sesungguhnya mutlak. Teologis- justifikasi
ayahku dan ayahmu kontekstual: terkait eksklusi aqgidah.
di neraka.” (HR. periode dakwah dan
Muslim no. 203) hujjah.
Ibadah & R A sl ) 55 ol 1shs5  Restriktif: ziarah Tuduhan
Ritual & sall“Berziarahlah tanpa ritual bid‘ah/syirik —
Kematian ke kubur karena ia tambahan. konflik praktik
mengingatkan Tradisional: ziarah +  ziarah.
kematian.” (HR. doa sebagai wasilah.
Muslim no. 976)
Ritual AV Y RS R Sempit: hanya saat Perdebatan
Kematian “Talqinkan orang sakaratul maut. talgin —
mati kalian dengan 1a Luas: termasuk konflik
ilaha illa Allah.” (HR. setelah wafat. pengurusan
Muslim no. 917) jenazah.
Identitas NV é;«—ﬂ\ | salld | salld Simbolik: perbedaan  Identitas
Keagamaan > 8 ¢ slia) lahiriah wajib. simbolik —
“Berbedalah dari Kontekstual: konteks penghakiman
Yahudi...” (HR. Abu ibadah tertentu. keimanan.
Dawud no. 652)
Identitas 1saals Al 1,285 TR Normatif-eksoterik: ~ Standarisasi
Keagamaan &l sal“Panjangkan simbol iman. Etis: religius —
jenggot, pendekkan anjuran, bukan eksklusi sosial.
kumis.” (HR. Bukhari standar iman.
no. 5892)
Relasi wb}g Gakal Y HEI Literal: sentuhan Polarisasi
Gender & Ll “Ditikam besi apapun haram. praktik sosial
Moralitas lebih baik daripada Fighiyah: tergantung  dan dakwah.
menyentuh wanita konteks & syahwat.
non-mahram.” (HR.
Thabrani)
Amal & lae 1] 280 33 3 e Fatalistik: amal tidak ~Polemik iman—
Keselamatan  “Tidak seorang pun penting. Teologis: amal antar
masuk surga karena amal + rahmat. kelompok.

amalnya.” (HR.
Bukhari no. 6464)

322

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

10 Ritual 3865 e G 15508 REHER Hadis dhaif — Konflik ritual
Kematian “Bacakan Yasin ditolak. Fadha’il al-  pemakaman.
kepada orang mati.” a‘mal — diterima.
(HR. Abu Dawud no.
3121)
11  Otoritas & Wi ki i s Politik-teologis: Polarisasi
Legitimasi “Siapa yang legitimasi Sunni—Syiah &
menjadikanku kepemimpinan. Etis:  stigma
pemimpinnya, maka kecintaan dan sektarian.
Ali pemimpinnya.” loyalitas.

(HR. Tirmidzi)

Tabel di atas memperlihatkan bahwa konflik horizontal antarormas Islam tidak muncul
secara tiba-tiba, melainkan melalui pola relasional yang konsisten antara teks hadis, resepsi
semantik, dan dampak sosial. Setiap klaster hadis menunjukkan bahwa teks normatif berfungsi
sebagai starting point bagi proses pemaknaan, sementara konflik muncul pada tahap ketika resepsi
tersebut dikonstruksi sebagai klaim kebenaran eksklusif dan diwujudkan dalam tindakan sosial.
Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa sumber konflik bukanlah hadis sebagai teks,
melainkan cara teks tersebut diresepsi dan diproduksi ulang dalam ruang sosial (Jauss, 1982; Iser,
1978).

Pada klaster bid‘ah dan inovasi agama (baris 1-2), frasa kunci seperti kullu bid ‘ah dan
md laysa minhu menjadi pemicu utama khilafiyah. Resepsi literal-eksklusif memahami kata ku//u
sebagai penanda makna mutlak, sehingga seluruh praktik keagamaan yang tidak memiliki
preseden eksplisit pada masa Nabi diposisikan sebagai kesesatan. Sebaliknya, resepsi
kontekstual-historis membatasi makna bid‘ah pada inovasi yang bertentangan dengan prinsip
syariat. Perbedaan resepsi ini kemudian berimplikasi langsung pada tindakan sosial berupa
pelabelan “bid‘ah” dan “sesat”, yang dalam sejumlah kasus bermuara pada penolakan masjid dan
pembubaran pengajian. Hal ini menunjukkan bahwa satu frasa hadis yang sama dapat berfungsi
sebagai legitimasi teologis bagi tindakan eksklusif ketika dimaknai secara semantik sempit
(Brown, 2015; Zarkasyi, 2020).

Klaster aqidah dan keselamatan (baris 3) memperlihatkan bagaimana resepsi literal
terhadap frasa fi al-nar menghasilkan konsekuensi sosial yang lebih sensitif, yakni stigmatisasi
teologis. Pemaknaan hadis tentang ayah Nabi secara tekstual-teologis dipahami sebagai
penetapan status kekafiran mutlak, sementara resepsi kontekstual mempertimbangkan aspek
periode dakwah dan tegaknya hujjah. Perbedaan ini memperlihatkan bahwa konflik aqidah bukan
sekadar perbedaan doktrin, melainkan hasil dari pilihan kerangka semantik dalam membaca teks
hadis yang sarat implikasi normatif (Hallag, 2009; Saeed, 2014).

Pada klaster ibadah dan ritual kematian (baris 4, 5, dan 10), hadis-hadis tentang ziarah
kubur, talgin, dan pembacaan Yasin menunjukkan pola konflik yang berulang. Frasa ziri al-
qubiir dan mawtakum diresepsi secara restriktif oleh sebagian ormas sebagai legitimasi ibadah
minimal tanpa ritual tambahan, sementara resepsi tradisional memaknainya sebagai legitimasi
prinsipil atas ritual kematian yang dapat beragam secara praksis. Perbedaan ini tidak berhenti
pada tataran wacana, tetapi termanifestasi dalam konflik pengurusan jenazah, tuduhan syirik, dan
delegitimasi praktik keagamaan lokal. Dengan demikian, tabel ini menegaskan bahwa konflik
muncul bukan karena praktik ziarah atau talqin itu sendiri, melainkan karena perbedaan makna
yang dilekatkan pada teks hadisnya (Azra, 2017; Hefner, 2011).

Klaster identitas keagamaan (baris 6 dan 7) menunjukkan bagaimana hadis
bertransformasi menjadi penanda batas sosial. Frasa khalifii dan waffiri al-liha diresepsi oleh
sebagian kelompok sebagai kewajiban simbolik yang rigid, sehingga identitas lahiriah dijadikan
standar ortodoksi. Resepsi ini menggeser fungsi hadis dari pedoman etis menjadi alat klasifikasi
sosial yang membedakan “Muslim yang benar” dan “yang menyimpang”. Dampaknya terlihat

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
323



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

pada munculnya penghakiman keimanan dan eksklusi sosial terhadap kelompok Muslim lain
yang memiliki ekspresi budaya dan praktik keagamaan berbeda (Roy, 2004; Turner, 2010).

Pada klaster relasi gender dan moralitas (baris 8), frasa yamassa imra’ah memperlihatkan
bagaimana perbedaan resepsi fighiyah dapat memicu polarisasi sosial. Resepsi literal memahami
hadis sebagai larangan mutlak atas segala bentuk sentuhan, sementara pendekatan figh
kontekstual membedakan antara sentuhan yang disertai syahwat dan yang bersifat sosial.
Perbedaan ini berdampak pada praktik dakwah, relasi sosial, dan pembentukan norma moral yang
sering kali saling menegasikan (Mir-Hosseini, 2006; Wadud, 2006).

Klaster amal dan keselamatan (baris 9) menunjukkan bahwa perbedaan semantik
terhadap frasa ‘amaluh melahirkan polarisasi teologis antara pendekatan fatalistik dan teologis-
integratif. Ketika hadis dipahami secara parsial tanpa kerangka teologis yang utuh, ia dapat
memicu polemik iman—amal yang berkepanjangan antar kelompok (Asad, 1986; Izutsu, 2002).

Terakhir, pada klaster otoritas dan legitimasi (baris 11), frasa mawlahu dalam hadis
Ghadir Khum menjadi contoh paling jelas bagaimana ambiguitas semantik membuka ruang
konflik ideologis. Resepsi politik-teologis mempersempit makna mawla sebagai legitimasi
kepemimpinan eksklusif, sementara resepsi etis memaknainya sebagai loyalitas dan kecintaan.
Perbedaan ini tidak hanya melahirkan perdebatan teologis, tetapi juga berkontribusi pada
polarisasi sektarian yang berimplikasi sosial luas (Nasr, 2006; Momen, 2015).

Secara keseluruhan, analisis tabel ini menegaskan bahwa hadis-hadis khilafiyah berfungsi
sebagai sumber simbolik yang sangat kuat, dan ketika resepsi semantiknya bersifat eksklusif serta
dilegitimasi oleh otoritas ormas Islam, hadis bertransformasi dari teks normatif menjadi instrumen
produksi konflik horizontal. Tabel ini tidak hanya berfungsi sebagai inventarisasi kasus, tetapi
juga sebagai bukti empiris bahwa perbedaan semantik terhadap teks hadis memiliki dampak nyata
dalam kehidupan sosial-keagamaan di Indonesia (Hefner, 2019; Bruinessen, 2013).

Tabel 4. Jenis Ambiguitas dan Implikasi Resepsi

No Kata / Jenis Penjelasan Linguistik Singkat Implikasi Resepsi &
Frasa Ambiguitas Pedagogis
Arab Linguistik
1 & (kullu)  Semantik Ism ‘am yang bisa bermakna Dibaca  total-literal ——
(umum—khusus) mutlak atau terbatas (‘am eksklusivisme; perlu
mutlaq / ‘am makhsiis) penguatan konsep ‘umim—
khusiis
2 ey Leksikal— Makna dasar “hal baru”, nilai Kekeliruan membedakan
(bid‘ah) pragmatik negatif muncul dari konteks makna leksikal Vs
religius terminologis
3 aa (il la Referensial— Rujukan minhu (darinya) tidak Pembaca mengisi sesuai
pragmatik jelas batasnya ideologi;  perlu  latihan
analisis referen
4 A b Semantik— Tidak menjelaskan durasi/status Dipahami  sebagai  vonis
temporal (sementara/kekal) absolut; perlu literasi makna
temporal
5  Jsdllighs)  Sintaksis— Fi‘l amr tidak selalu bermakna Salah paham fungsi amr;
pragmatik wajib penting ajar variasi makna
(imperatif) imperatif
6 Al Semantik— Bisa bermakna hampir mati atau  Perbedaan praktik ritual;
temporal sudah mati perlu konteks semantik waktu
7 THE Pragmatik— Perintah tanpa penjelasan objek Identitas ~ simbolik  jadi
kontekstual dan konteks mutlak; perlu analisis konteks
historis
8 Ay Normatif- Tidak jelas ta‘abbudi atau ‘adi ~ Simbol budaya dianggap
kultural hukum mutlak

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X

324



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

9 31 54l Cuay Polisemi leksikal Massa = sentuh fisik / seksual / Pembacaan literal — bias

metafora gender
10 e Semantik— Tidak jelas relasi amal-rahmat ~ Disalahpahami secara
konseptual fatalistik
11 N3 Polisemi tinggi Banyak makna leksikal tanpa Satu kata memicu konflik
(ism musytarak)  penentu sintaksis teologis—politis

Tabel ini menunjukkan bahwa khilafiyyah banyak dipicu oleh ambiguitas linguistik,
bukan semata perbedaan hukum. Oleh karena itu, pembelajaran Bahasa Arab khususnya pada teks
hadis perlu menekankan analisis semantik, pragmatik, dan konteks, agar peserta didik mampu
membaca teks secara kritis dan moderat.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa konflik horizontal antarormas Islam di Indonesia tidak
berakar pada teks hadis itu sendiri, melainkan pada resepsi semantik yang berbeda terhadap hadis-
hadis khilafiyah. Sejak awal, penelitian ini berangkat dari asumsi bahwa perbedaan pemaknaan
hadis—khususnya yang berkaitan dengan bid‘ah, ritual keagamaan, identitas, dan otoritas—
berpotensi melahirkan klaim kebenaran eksklusif yang mengganggu kohesi sosial dan semangat
moderasi beragama. Temuan dan pembahasan menunjukkan bahwa asumsi tersebut terbukti
secara empiris dan teoretis.

Hasil penelitian memperlihatkan bahwa hadis-hadis yang sama dari kutub al-tis‘ah
menghasilkan makna yang tidak tunggal ketika diresepsi oleh tokoh dan ormas Islam dengan latar
ideologis, historis, dan sosial yang berbeda. Frasa-frasa kunci dalam hadis—seperti kullu bid ‘ah,
md laysa minhu, khalifi, dan al-jamd‘ah—memiliki ruang semantik yang terbuka (semantic
gaps), sehingga memungkinkan munculnya tafsir literal-eksklusif maupun kontekstual-inklusif.
Ketika resepsi literal tersebut diproduksi sebagai klaim kebenaran tunggal dan dilembagakan
dalam otoritas ormas mayoritas, hadis tidak lagi berfungsi sebagai sumber etika keagamaan,
melainkan sebagai alat legitimasi simbolik untuk eksklusi sosial.

Pembahasan yang dikaitkan dengan teori resepsi Hans Robert Jauss dan Wolfgang Iser
memperkuat temuan bahwa konflik keagamaan merupakan hasil dari ketertutupan horizon
resepsi, bukan akibat perbedaan ajaran normatif. Dalam konteks ini, hadis-hadis khilafiyah
bertransformasi menjadi performative texts, yakni teks yang “dilakukan” dalam praktik sosial
melalui penolakan pembangunan masjid, pembubaran pengajian, dan delegitimasi lembaga
pendidikan. Fakta-fakta sosial yang terdokumentasi dalam pemberitaan nasional menunjukkan
bahwa resepsi semantik hadis memiliki konsekuensi nyata dalam pembentukan batas fisik dan
sosial antar kelompok keagamaan.

Dengan demikian, simpulan utama penelitian ini adalah bahwa moderasi beragama tidak
dapat dicapai hanya melalui penyeragaman praktik keagamaan, melainkan menuntut kesadaran
hermeneutik bahwa setiap pemahaman hadis merupakan hasil resepsi yang bersifat historis,
kontekstual, dan tidak final. Penguatan literasi semantik dan keterbukaan horizon pemaknaan
menjadi prasyarat penting untuk mencegah transformasi perbedaan tafsir menjadi konflik
horizontal.

Penelitian ini membuka peluang pengayaan riset selanjutnya, khususnya melalui: (1) studi
komparatif resepsi hadis khilafiyah antarwilayah atau antarnegara Muslim; (2) analisis peran
media digital dan algoritma dalam memperkuat resepsi eksklusif; serta (3) pengembangan model
pendidikan hadis berbasis kesadaran resepsi dan semantik untuk mendukung agenda moderasi
beragama. Dengan demikian, kajian ini tidak hanya berkontribusi pada studi hadis dan semantik,
tetapi juga pada upaya praktis merawat pluralitas dan harmoni sosial di masyarakat Muslim
kontemporer.

UCAPAN TERIMA KASIH
Penulis menyampaikan terima kasih kepada seluruh tim yang berperan dalam
kelangsungan penelitian ini. Ucapan terima kasih juga disampaikan kepada pihak-pihak

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
325



EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

yang secara langsung maupun tidak langsung berkontribusi dalam proses pengumpulan
dan analisis data. Secara khusus, penulis mengapresiasi redaksi Jurnal Ibtikar
(https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar) yang telah bersedia
mempublikasikan artikel ini.

DAFTAR PUSTAKA

Anova, D. (2023). Perlindungan hukum terhadap warga Sampang penganut aliran Syiah yang
menjadi korban konflik dan kekerasan. Novum: Jurnal Hukum, 3(4), 71-86.
https://doi.org/10.2674/novum.v3i4.18440

Asad, T. (1986). The idea of an anthropology of Islam. Georgetown University.
https://doi.org/10.2307/2802469

Azra, A. (2017). Islam Indonesia: Dari modernisme ke post-modernisme. Mizan.
https://mizanpublishing.com

Azra, A. (2017). Religious pluralism in Indonesia. Studia Islamika, 24(3), 389-400.
https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6565

Bowen, G. A. (2009). Document analysis as a qualitative research method. Qualitative Research
Journal, 9(2), 27—40. https://doi.org/10.3316/QRJ0902027

Bowen, J. R. (2012). A new anthropology of Islam. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9780511800059

Brown, J. A. C. (2009). Hadith: Muhammad’s legacy in the medieval and modern world.
Oneworld. https://doi.org/10.18574/nyu/9781851686636.001.0001

Brown, J. A. C. (2015). Misquoting Muhammad: The challenge and choices of interpreting the
Prophet’s legacy. Oneworld. https://doi.org/10.2307/j.ctt183pbrx

Bruinessen, M. van. (2013). Contemporary developments in Indonesian Islam. Journal of
Southeast Asian Studies, 44(2), 222-246. https://doi.org/10.1017/S0022463413000061

CNN Indonesia. (2017, October 17). Masjid Muhammadiyah di Aceh dirusak massa.
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-
muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed methods
approaches (4th ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781483349435

Fatmawati, 1. (2023). Diskriminasi sosial dan konflik keagamaan terhadap komunitas Syiah di
Sampang Madura. Jurnal Sosiologi Agama, 17(2), 145-162.
https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-03

Geertz, C. (1973). The interpretation of cultures. Basic Books. https://doi.org/10.2307/2238117

Hallag, W. B. (2009). An introduction to Islamic law. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9780511800380

Hefner, R. W. (2011). Where have all the abangan gone? Asian Studies Review, 35(4), 507-527.
https://doi.org/10.1080/10357823.2011.628275

Hefner, R. W. (2019). Islamic populism in Indonesia and the Middle East. Cambridge University
Press. https://doi.org/10.1017/9781108690403

Hefner, R. W. (2019). Islam and pluralism in Indonesia. The Review of Faith & International
Affairs, 17(2), 45-58. https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1608666

Hine, C. (2015). Ethnography for the internet: Embedded, embodied and everyday. Bloomsbury.
https://doi.org/10.5040/9781474214168

Idris, R., & Dyson, L. (2015). Konflik Sunni-Syiah dan dampaknya terhadap komunikasi intra-
religius pada komunitas di Sampang-Madura. Masyarakat, Kebudayaan dan Politik, 28(1),
33-49. https://doi.org/10.20473/mkp.V28112015.33-49

Iser, W. (1978). The act of reading: A theory of aesthetic response. Johns Hopkins University
Press. https://doi.org/10.4324/9780203992821

Izutsu, T. (2002). Ethico-religious concepts in the Qur’an. McGill-Queen’s University Press.
https://doi.org/10.2307/j.ctt8090x

Jauss, H. R. (1982). Toward an aesthetic of reception (T. Bahti, Trans.). University of Minnesota
Press. https://doi.org/10.5749/j.cttttsqn

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
326


https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/ibtikar
https://doi.org/10.2674/novum.v3i4.18440
https://doi.org/10.2307/2802469
https://mizanpublishing.com/
https://doi.org/10.15408/sdi.v24i3.6565
https://doi.org/10.3316/QRJ0902027
https://doi.org/10.1017/CBO9780511800059
https://doi.org/10.18574/nyu/9781851686636.001.0001
https://doi.org/10.2307/j.ctt183pbrx
https://doi.org/10.1017/S0022463413000061
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa
https://www.cnnindonesia.com/nasional/20171017145023-20-249287/masjid-muhammadiyah-di-aceh-dirusak-massa
https://doi.org/10.4135/9781483349435
https://doi.org/10.14421/jsa.2023.172-03
https://doi.org/10.1017/CBO9780511800380
https://doi.org/10.1080/10357823.2011.628275
https://doi.org/10.1017/9781108690403
https://doi.org/10.1080/15570274.2019.1608666
https://doi.org/10.5040/9781474214168
https://doi.org/10.20473/mkp.V28I12015.33-49
https://doi.org/10.4324/9780203992821
https://doi.org/10.2307/j.ctt8090x
https://doi.org/10.5749/j.cttttsqn

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.312-327

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Badan Litbang dan Diklat
Kemenag RI. https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/moderasi-beragama

Kompas. (2023, February 14). Kasus penolakan Masjid Imam Ahmad bin Hanbal di Bogor.
https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-
hanbal-bogor

Kvale, S., & Brinkmann, S. (2009). InterViews: Learning the craft of qualitative research
interviewing (2nd ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781449894564

Lamont, M., & Molnar, V. (2002). The study of boundaries in the social sciences. Annual Review
of Sociology, 28, 167—195. https://doi.org/10.1146/annurev.soc.28.110601.141107

Madelung, W. (1997). The succession to Muhammad. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511580593

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldafa, J. (2014). Qualitative data analysis: A methods
sourcebook (3rd ed.). Sage. https://doi.org/10.4135/9781452278680

Mir-Hosseini, Z. (2006). Muslim women’s quest for equality. Critical Inquiry, 32(4), 629-645.
https://doi.org/10.1086/504713

Misbah, M. (2014). Bid‘ah dan dinamika pemahaman keagamaan pesantren. LKiS.
https://Ikis.co.id

Motzki, H. (2016). Hadith: Origins and developments. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315745526

Nasr, V. (2006). The Shia revival. Norton. https://doi.org/10.2307/j.ctt1bh4c8n

Rizkita, M., & Riyanto, W. F. (2023). Violence against Ahmadiyya as productive intolerance.
Jurnal Fuaduna, 7(2), 167—-183. https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i2.8011

Roy, O. (2004). Globalized Islam. Columbia University Press. https://doi.org/10.7312/roy13094

Saced, A. (2014). Reading the Qur’an in the twenty-first century. Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315753404

Sujadmi. (2010). Kekerasan terhadap Ahmadiyah di Cikeusik. Jurnal Harmoni, 9(2), 45-62.
https://jurnalkemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/209

Suryana, A. (2017). Discrepancy in state practices. Al-Jami’ah, 55(1), 71-104.
https://doi.org/10.14421/ajis.2017.551.71-104

Topan, M., Fikri, A., & Hidayat, R. (2024). Religious conflict and contestation of Islamic
traditions in  Madura. Journal of Indonesian  Islam,  18(1), 1-25.
https://doi.org/10.15642/J11S.2024.18.1.1-25

Turner, B. S. (2010). Religion and modern society. Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CB0O9780511781646

Wadud, A. (2006). Inside the gender jihad. Oneworld. https://doi.org/10.2307/j.ctt183pht5

Yin, R. K. (2018). Case study research and applications: Design and methods (6th ed.). Sage.
https://doi.org/10.3138/cjpe.022

Zarkasyi, H. F. (2020). Bid‘ah and religious authority in contemporary Islam. Journal of Islamic
Studies, 31(3), 367-389. https://doi.org/10.1093/jis/etaa012

123dok. (n.d.). Masjid Arqom Kota Pekalongan: Penolakan pembangunan rumah ibadah.
https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-
rumah-ibadah.yd744386

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN 2303-260X
327


https://balitbangdiklat.kemenag.go.id/moderasi-beragama
https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-hanbal-bogor
https://www.kompas.com/nasional/read/2023/02/14/penolakan-masjid-imam-ahmad-bin-hanbal-bogor
https://doi.org/10.4135/9781449894564
https://doi.org/10.1146/annurev.soc.28.110601.141107
https://doi.org/10.1017/CBO9780511580593
https://doi.org/10.4135/9781452278680
https://doi.org/10.1086/504713
https://lkis.co.id/
https://doi.org/10.4324/9781315745526
https://doi.org/10.2307/j.ctt1bh4c8n
https://doi.org/10.30983/fuaduna.v7i2.8011
https://doi.org/10.4324/9781315753404
https://jurnalkemenag.go.id/index.php/harmoni/article/view/209
https://doi.org/10.14421/ajis.2017.551.71-104
https://doi.org/10.15642/JIIS.2024.18.1.1-25
https://doi.org/10.1017/CBO9780511781646
https://doi.org/10.2307/j.ctt183pht5
https://doi.org/10.3138/cjpe.022
https://doi.org/10.1093/jis/etaa012
https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-rumah-ibadah.yd744386
https://123dok.com/article/masjid-arqom-kota-pekalongan-penolakan-pembangunan-rumah-ibadah.yd744386

