
 

 EL-IBTIKAR 
Jurnal Pendidikan Bahasa Arab 

Vol. 14 No. 2, Desember 2025, pp.185-195 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal%20/index.php/ibtikar/article/view/22179 

DOI: https://doi.org/10.24235/ibtikar.v14i2.22179 

 

185 

 

“Hoarding Wealth in the Perspective of the Qur’an:  

A Semantic Study of the Word Kanz” 
 

Ihya Rizky Audia1*, Zubair², Ali Hasan Al Bahar³, M. Husni T4, Baso Pallawagau5  

¹ UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

² UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

³ UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 
4 UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, Indonesia 

⁴ UIN Alauddin Makassar, Indonesia 

* Penulis Korespondensi: ihyalaudia07@gmail.com 

ABSTRACT 

This study aims to examine the meaning of the word kanz in the Qur'an using the semantic field theory 

approach. Primary data was obtained from Qur'anic verses containing the word kanz and its derivatives, 

while secondary data was sourced from hadith, tafsir books, fiqh, classical Arabic dictionaries, and other 

relevant literature through a literature review method. A comprehensive analysis was conducted on seven 

verses containing the word kanz, taking into account the linguistic and situational context of each verse. 

The novelty of this study lies in the finding that the meaning of kanz forms a contextual bipolar semantic 

field, not merely meaning “storage of treasure” or “buried treasure” in a purely lexical sense. The negative 

meaning arises when wealth is hoarded without fulfilling its social function and zakat obligations, resulting 

in punishment and destruction in the hereafter (QS. 9:34-35, 28:76, 26:58). Conversely, the positive 

meaning is present when wealth is managed and maintained as a trust for the benefit of the people, such as 

the protection of the inheritance of orphans (QS. 18:82). In QS. 25:8 and 11:12, the word kanz appears in 

the context of the mockery and sarcasm of the disbelievers who demanded materialistic proof of 

prophethood in the form of a large treasure being sent down to the Prophet Muhammad. This study reveals 

that the concept of kanz is a theological-ethical construct that emphasizes the responsibility of managing 

wealth as a gift and trust from Allah SWT. In conclusion, kanz that is fulfilled correctly becomes a path to 

prosperity and blessings; however, if it is hoarded due to greed and negligence in fulfilling rights, it becomes 

a source of destruction and torment.  

 

Key words: kanz, semantics, Qur’an, hoarding wealth, riches 
 

ABSTRACT 

Penelitian ini bertujuan mengkaji relasi makna kata kanz dalam Al-Qur'an menggunakan pendekatan 

semantic field theory. Data primer diperoleh dari ayat-ayat Al-Qur'an yang memuat kata kanz dan 

derivasinya, sedangkan data sekunder bersumber dari hadis, kitab tafsir, fikih, kamus bahasa Arab klasik, 

dan literatur relevan lainnya melalui metode studi pustaka. Analisis dilakukan secara komprehensif 

terhadap tujuh ayat yang memuat kata kanz dengan mempertimbangkan konteks linguistik dan situasional 

masing-masing ayat. Novelty penelitian ini terletak pada temuan bahwa makna kanz membentuk medan 

semantik bipolar yang kontekstual, tidak sekadar bermakna "penyimpanan harta" atau "harta terpendam" 

secara leksikal semata. Makna negatif muncul ketika harta ditimbun tanpa menunaikan fungsi sosial dan 

kewajiban zakatnya, yang berakibat pada azab dan kebinasaan di akhirat (QS. 9:34-35, 28:76, 26:58). 

Sebaliknya, makna positif hadir ketika harta dikelola dan dipelihara sebagai amanah untuk kemaslahatan 

umat, seperti perlindungan warisan anak yatim (QS. 18:82). Dalam QS. 25:8 dan 11:12, kata kanz muncul 

dalam konteks ejekan dan sindiran kaum kafir yang menuntut bukti materialistik kenabian berupa 

turunnya perbendaharaan besar kepada Rasulullah saw. Penelitian ini mengungkap bahwa konsep kanz 

merupakan konstruksi teologis-etis yang menekankan tanggung jawab pengelolaan harta sebagai karunia 

dan amanah dari Allah Swt. Kesimpulannya, kanz yang ditunaikan dengan benar menjadi jalan 

http://dx.doi.org/10.24235/ibtikar.v14i2.22179
mailto:ihyalaudia07@gmail.com


 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
186 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

kesejahteraan dan keberkahan; namun jika ditimbun karena keserakahan dan kelalaian menunaikan hak, 

ia menjadi sumber kebinasaan dan siksaan.  

 
Kata kunci: kanzun, semantik, Al-Qur’an, penimbunan harta, kekayaan 

 

ABSTRAK 

تهدف هذه الدراسة إلى بحث العلاقات الدلالية لكلمة "كنز" في القرآن الكريم باستخدام نظرية الحقل الدلالي. تم الحصول على  

البيانات الأولية من الآيات القرآنية التي تحتوي على كلمة "كنز" ومشتقاتها، بينما استمُدت البيانات الثانوية من الأحاديث  

الدراسة   منهج  الصلة من خلال  ذات  المراجع  الكلاسيكية، وغيرها من  العربية  والمعاجم  والفقه،  التفسير،  وكتب  النبوية، 

 المكتبية. أجُري التحليل بشكل شامل على سبع آيات تحتوي على كلمة "كنز" مع مراعاة السياق اللغوي والموقفي لكل آية. 

ياً ثنائي القطب سياقياً، وليس مجرد "خزن المال" أو  تكمن جدة هذا البحث في الكشف عن أن معنى "كنز" يشكل حقلاً دلال

أداء وظيفته الاجتماعية وزكاته   المال دون  يكُنز  السلبي عندما  المعنى  المعجمي فحسب. يظهر  بالمعنى  المدفون"  "المال 

(. وعلى العكس من 58، الشعراء:  76، القصص:  35-34المفروضة، مما يؤدي إلى العذاب والهلاك في الآخرة )التوبة:  

(. وفي 82ذلك، يحضر المعنى الإيجابي عندما يدُار المال ويحُفظ كأمانة لمصلحة الأمة، مثل حماية ميراث اليتامى )الكهف:  

، تظهر كلمة "كنز" في سياق سخرية واستهزاء الكفار الذين طالبوا بدليل مادي على النبوة 12وهود:    8سورة الفرقان:  

- يتمثل في نزول كنوز عظيمة على رسول الله صلى الله عليه وسلم. يكشف هذا البحث أن مفهوم "الكنز" هو بناء لاهوتي

خلاقي يؤكد على مسؤولية إدارة المال باعتباره نعمة وأمانة من الله سبحانه وتعالى. وخلاصة القول، إن الكنز المؤدى حقه  أ

 بشكل صحيح يصبح طريقاً للرفاهية والبركة؛ ولكن  

للهلاك                                                          يصبح مصدراً  فإنه  الحقوق،  أداء  في  والتقصير  الطمع  بسبب  كُنز  إذا 

 والعذاب 

 هٰذِهِ  

مَانْطِيقَا، الْقرُْآن، كَنْزُ الْمَالِ، الثَّرْوَة أنََّ كَلِمَةَ  لْبحَْثِ ٱنَتاَئجُِ  وَتبَُي ِنُ   الكَلِمَاتُ الْمِفْتاَحِيَّةُ: كَنْز، الس ِ

Received: 23-09-2025 

date 

Revised:03-12-2025 

Date 

Accepted:16-12-2025 

Date 

Published:16-12-2025 

Date 

Citation (APA Style): Ihya Rizky Audia, et.al. (2025). Hoarding Wealth in the Perspective of the 

Qur’an: A Semantic Study of the Word Kanz. El Ibtikar: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab. 15(1). 

Halaman 1-11 

PENDAHULUAN  

 Al-Qur’an merupakan kitab yang dianggap suci dalam Islam, yang diyakini sebagai 

wahyu yang diberikan langsung oleh Allah kepada Nabi Muhammad saw. Kitab ini berisi ajaran, 

pedoman, dan peraturan yang mengarahkan kehidupan para pengikut Islam. Gaya bahasa dalam 

Al-Qur’an sangat menawan dan memiliki nilai seni yang tinggi, sehingga tidak semua orang 

mampu memahami makna yang ada di dalamnya dengan baik. Untuk menggali makna tersebut, 

diperlukan pengetahuan dari berbagai disiplin, seperti ilmu tafsir dan ilmu semantik. Selain 

menjadi panduan spiritual, Al-Qur’an juga kaya akan aspek linguistik dan semantik yang 

memperdalam pengertian tentang berbagai konsep yang terdapat di dalamnya (Tri Tami Gunarti 

dan Mubarok Ahmadi, 2023). Di dalam Al-Qur’an, terdapat sejumlah istilah atau kata yang serupa 

tetapi mempunyai arti yang berbeda. Selain itu, ada juga banyak kata yang berbeda tetapi 

memiliki arti yang serupa. Setiap istilah dalam Al-Qur’an harus dipahami dengan tepat agar tidak 

menghasilkan makna yang hanya bisa bersifat spekulatif (Fatmawati et al., 2018) 

 Dalam kerangka ekonomi Islam, Al-Qur'an menyajikan petunjuk rinci tentang berbagai 

sisi kehidupan ekonomi, mencakup kepemilikan, alokasi kekayaan, serta aktivitas ekonomi yang 

dilarang. Salah satu gagasan ekonomi yang diulas secara mendalam dalam Al-Qur'an adalah 

istilah Kanz yang secara harfiah berarti penimbunan atau pengumpulan harta (Ibnu Manzur, 

1955). Namun, pemahaman tunggal terhadap kanz sebagai sekadar "penimbunan harta yang 

haram" menimbulkan pertanyaan: apakah makna kanz dalam Al-Qur'an bersifat monolitik, atau 

justru memiliki variasi semantik yang bergantung pada konteks ayat? 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
187 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

 Sebelumnya, telah banyak penelitian yang relevan dengan pengelolaan harta did alam Al-

Qur’an. Di antaranya penelitian yang dilakukan oleh Mabid Barokah, Johan Alamsah, dan 

Anggun Puspita Ningrum yaitu Larangan Menimbun Harta Dalam Al-Qur’an (Analisis Metode 

Tafsir Maudhu’i Fazlur Rahman) (Barokah et al., 2023a). Penelitian ini mengkaji ayat-ayat 

tentang larangan menimbun harta menggunakan metode tafsir maudhu’i Fazlur Rahman. 

Penelitian lain dilakukan oleh Mahfud Ghani Al-Fauzi terkait dengan penafsiran M. Quraish 

Shihab dalam Tafsir Al-Misbah tentang larangan menimbun barang pada QS. At-Taubah ayat 34 

(Mahfud Ghani Al Fauzi, 2022). Kedua penelitian ini memiliki keterbatasan: Pertama, fokusnya 

terbatas pada perspektif dua mufassir tertentu; Kedua, tidak mengkaji secara komprehensif 

seluruh ayat yang memuat kata kanz; Ketiga, belum menggunakan pendekatan linguistik 

sistematis seperti semantic field theory untuk memetakan relasi makna kanz dalam berbagai 

konteks. Akibatnya, pemahaman tentang kanz cenderung monolitik dan mengabaikan dinamika 

semantik yang muncul dalam konteks ayat yang berbeda. 

 Berdasarkan fokus kajian dalam penelitian ini, rumusan masalah mencakup bagaimana 

makna dasar kata kanz dan derivasinya dalam Al-Qur’an dan pada ayat-ayat mana saja istilah 

tersebut muncul beserta konteks penggunaannya. Penelitian ini juga merumuskan masalah terkait 

bagaimana perbedaan nilai makna positif dan negatif kanz muncul dalam berbagai konteks ayat, 

serta apa implikasi semantik dari temuan tersebut terhadap pemahaman etika pengelolaan harta 

menurut perspektif Al-Qur’an. 

 Penelitian ini memberikan kontribusi pada dua sisi. Pertama, penelitian ini menghasilkan 

pemetaan medan makna kanz yang belum dilakukan penelitian sebelumnya, sehingga 

memberikan perspektif baru bahwa kanz tidak semata bermakna penimbunan harta, tetapi 

memiliki nilai etis, sosial, dan spiritual yang dibangun melalui relasinya dengan kosakata Al-

Qur’an lainnya. Kedua, penelitian ini memperkaya studi semantik Al-Qur’an dengan 

menunjukkan bahwa makna kanz bersifat dinamis: dapat bernilai positif (seperti pada QS. Al-

Kahf: 82) maupun negatif (seperti pada QS. At-Taubah: 34–35), bergantung pada konteks 

penggunaannya. 

METODE  

 Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif yaitu suatu pendekatan penelitian yang 

berlandaskan pada filsafat postpositivisme, yang diterapkan untuk menyelidiki objek dalam 

kondisi yang alami, (berlawanan dengan eksperimen) di mana peneliti berperan sebagai instrumen 

utama. Metode pengumpulan data dilakukan dengan cara triangulasi (kombinasi) dan analisis 

datanya bersifat induktif/kualitatif. Hasil dari penelitian kualitatif lebih memfokuskan pada 

makna ketimbang generalisasi (Sugiyono, 2022, p. 9).  

 Penelitian ini merupakan kajian linguitik korpus dengan memanfaatkan Semantic Field 

Theory  sebagai pisau analisis (Norfarhana Ahmad Ghafar et al., 2015). Teori ini menyatakan 

bahwa makna kata tidak dapat dipahami secara isolatif tetapi dalam hubungannya dengan kata-

kata lain dalam satu medan semantik. Penerapan Semantic Field Theory pada kata kanz dilakukan 

dengan menelusuri semua bentuknya dalam Al-Qur’an, lalu memetakan relasinya dengan kata 

lain seperti māl, dhahab, fidhdhah, dzukhr, infaq, dan shadaqah. Melalui analisis relasa makna 

ini, kanz dipahami bukan sekadar makna leksikal, tetapi juga pada makna gramatikal dan 

kontekstual tentang penimbunan harta menjadi lebih utuh dan konprehensif. 

 Penelitian ini merupakan Kajian Pustaka (Library Research) yang melalui Pendekatan 

Semantik Linguistik sebagai kerangka analisis utama. Data primer penelitian ini adalah seluruh 

ayat Al-Qur’an yang memuat kata kanz dan derivasinya, yang diverifikasi melalui studi 

leksikografi klasik dan didukung oleh data sekunder dari kitab tafsir (seperti Tafsir Al-Qurtubi 

dan Ibn Katsir) untuk memperkaya interpretasi kontekstual. Analisis data dilaksanakan secara 

bertahap guna menyingkap struktur makna kata: pertama, dengan menentukan makna dasar kanz 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
188 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

dari akar katanya; kedua, menganalisis makna kontekstual dan ketiga, menetapkan medan makna 

kanz dengan mengkaitkannya terhadap konsep ekonomi Islam lainnya (seperti Infāq dan Zakāt), 

untuk menyimpulkan dualitas semantik kanz sebagai konsep yang menuntut keseimbangan antara 

hak kepemilikan individu dan kewajiban sosial. 

TEMUAN DAN DISKUSI  

  Setelah melalui tahap kajian dan penelusuran data, bagian ini akan menyajikan 

hasil penelitian yang diperoleh terkait kata kanz dalam Al-Qur’an. Hasil-hasil ini 

kemudian dianalisis dan dibahas berdasarkan pendekatan makna.  
 

Temuan  

  Kata kanz secara leksikal berarti "harta yang dikumpulkan dan disimpan"(Ibnu 

Manzur, 1955). Al-Qurtubi mendefinisikannya sebagai "setiap harta yang dikumpulkan 

kemudian disimpan/dikubur," umumnya dalam konteks negatif sebagai harta yang 

ditimbun tanpa dikeluarkan untuk kebaikan (Muhammad Ibn Ahmad Al-Qurtubi, 1964a, p. 

118). Namun, makna kanz mengalami perluasan semantik: dalam penggunaan Arab 

modern, kata ini tidak hanya merujuk pada kekayaan fisik, tetapi juga hal-hal bernilai 

tinggi seperti ilmu, kesehatan, dan kasih sayang(Abdel Haleem, M.A., 2008, p. 451) 

  Kata kanz dan berbagai derivasinya muncul dalam tujuh ayat Al-Qur'an dengan konteks 

dan konotasi yang beragam (Muhammad Fu’ad Abd al-Baqi, 1945, p. 709). Yaitu, QS. At-Taubah 

(10) : 34-35, QS. Hud (12) : 11, QS. Al-Kahf (18) : 18, QS. Al-Furqan (25) : 8, QS. Asy-Syuara 

(26) : 58, QS. Al-Qasas (28) : 76. Penggunaan istilah ini tidak hanya terfokus pada makna kata 

secara harfiah, tetapi juga memiliki lapisan teologis, ekonomi, dan sosial yang rumit.  

 Pertama, QS. At-Taubah (9): 34 menggunakan bentuk fi'il mudhari ََيكَْنِزُون yang 

berasal dari akar kata كَنْز untuk menggambarkan tindakan aktif menimbun emas dan perak 

tanpa menunaikan zakat. Ayat ini berbunyi: "...dan orang-orang yang menimbun emas 

dan perak serta tidak menginfakkannya di jalan Allah, maka sampaikan kepada mereka 

azab yang pedih." Tindakan menyimpan kekayaan tanpa menunaikan hak-haknya 

diancam dengan siksaan yang berat (Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir, 1999, p. 238). Menurut 

Tafsīr Ibn Kathīr, tindakan tersebut menunjukkan cinta dunia yang berlebihan dan 

mengabaikan kewajiban sosial (Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr, 1969b, pp. 171–173). Menurut 

Ath-Thabari, kanz adalah segala sesuatu yang dikumpulkan, sedangkan al-Qurthubi menjelaskan 

bahwa larangan menimbun harta turun saat kaum Muslim masih dalam kondisi sulit sehingga 

harta tidak boleh ditahan kecuali untuk kebutuhan pokok. Setelah keadaan membaik, zakat 

ditetapkan dengan batas tertentu, bukan seluruh harta. Para ulama menegaskan bahwa kanz ialah 

harta yang tidak ditunaikan haknya, seperti zakat atau membantu orang miskin, dan menurut 

sahabat, ketentuan ini juga berlaku bagi orang kafir sebagai bagian dari syariat . Allah Swt. 

menjelaskan dengan jelas bentuk siksanya: membakar dahi, lambung, dan punggung 

mereka dengan lempengan harta yang mereka timbun, mengingat dampak negatif dari 

perilaku ini terhadap ekonomi (Rodin, 2015, p. 84).  

 Kedua, yaitu QS. At-Taubah (9): 35 melanjutkan dengan bentuk ََتكَْنِزُون yang 

menggambarkan konsekuensi konkret bagi penimbun harta. Menurut Al-Qurtubi, ayat ini 

ditujukan kepada orang yang tidak menunaikan zakatnya, di mana emas dan perak yang tidak 

dizakati akan dijadikan lempengan-lempengan besi untuk menyiksa pemiliknya pada Hari Kiamat 

(Muhammad Ibn Ahmad Al-Qurtubi, 1964a, p. 303). Penimbunan harta tanpa membayar zakat 

adalah haram menurut mayoritas ulama seperti al-Ṭabarī dan Ibn Kathīr, yang sepakat bahwa 

selama zakat ditunaikan, harta tersebut tidak tergolong kanz. Namun, Abu Dzarr al-Ghifārī 

berpendapat bahwa menimbun tetap tercela meskipun zakatnya dibayar jika harta tidak digunakan 

untuk kebutuhan sosial, menekankan fungsi sosial harta melampaui kewajiban ritual zakat 

(Mohammad Mahmoudi Golpayegani, 2011, p. 114). Al-Zamakhsyarī menegaskan kriteria 

pembeda: "harta yang sudah dikeluarkan zakatnya bukanlah kanz, dan yang belum dizakati itulah 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
189 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

yang disebut kanz" (Az Zamakhsari, A. Q. M. U., 2000, pp. 232–233). Hadis Ummu Salamah 

memperkuat: ketika ia bertanya kepada Nabi Muhammad saw., "Apakah ini termasuk menyimpan 

harta?" Rasulullah menjawab, "Bila engkau tunaikan zakatnya, maka bukanlah termasuk 

menimbun harta" (HR. Al-Hakim). 

 Ketiga, QS. Hud (11) : 12 kata kanz juga muncul dalam konteks yang serupa namun 

dengan nuansa yang sedikit berbeda. Kanz : Harta yang banyak, sehingga engkau bisa 

menggunakannya untuk dirimu dan pengikutmu sebagaimana dijelaskan dalam tafsir tersebut. 

Ayat ini turun sebagai penghiburan kepada Rasulullah saw. agar tidak merasa tertekan dengan 

tuntutan-tuntutan materialistik dari kaumnya yang meminta agar diturunkan harta kekayaan atau 

didampingi malaikat sebagai bukti kenabian. Dalam al-Kashshāf, al-Zamakhsyarī menafsirkan 

ayat tersebut bahwa kaum kafir Mekah menuntut tanda-tanda duniawi: turunnya malaikat, atau 

adanya kanz (harta terpendam) yang dimiliki Nabi. Tuntutan ini menunjukkan keraguan mereka 

terhadap wahyu, karena mereka mengukur kerasulan dengan standar harta dan kekuasaan. Allah 

mengingatkan Nabi agar tidak merasa sempit dada dengan ejekan itu, sebab tugas beliau hanyalah 

menyampaikan wahyu, bukan memenuhi keinginan material kaum kafir pemiliknya (Az 

Zamakhsari, A. Q. M. U., 2000, pp. 232–233). 

 Keempat, yaitu kata kanz dalam QS. Al-Kahf (18) : 82, kata kanz di sini bermakna harta 

yang ditanam atau disembunyikan, bisa berupa emas atau perak. Dalam konteks kisah Nabi Khidr 

dan Musa, harta tersebut adalah warisan dari orang tua mereka yang saleh, yang Allah lindungi 

sampai anak-anak itu dewasa (Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr, 1969c, p. 186). Dalam Surah tersebut, 

kata kanz digunakan dalam konteks positif. Ayat tersebut menyebutkan bahwa di bawah tembok 

terdapat kanz (harta) milik dua anak yatim, yang disimpan oleh ayah mereka yang saleh: “...dan 

di bawahnya terdapat kanz (harta simpanan) milik mereka berdua...” (QS. Al-Kahf (18): 82. 

Dalam kisah Khidr dan Musa, disebutkan adanya kanz berupa harta terpendam milik dua anak 

yatim. Di sini, al-Kashshāf menafsirkan kanz dengan makna simpanan halal yang dijaga Allah 

untuk diwariskan kepada anak-anak yatim sebagai bentuk rahmat. Konteksnya netral atau positif, 

karena simpanan ini bukan hasil penindasan atau keserakahan, melainkan amanah yang 

bermanfaat bagi generasi penerus (Az Zamakhsari, A. Q. M. U., 2000, pp. 402–403). Pada ayat 

tersebut ditemukan juga kanz yang menurut beberapa cerita berarti pengetahuan yang tercatat di 

atas lembaran-lembaran yang terkubur di tanah. Cerita lain menyebutnya sebagai kekayaan. Kanz 

di sini, baik dalam bentuk lembaran-lembaran maupun harta, merupakan milik dua anak yatim 

yang ditinggalkan oleh orang tua mereka yang saleh untuk dijadikan bekal saat mereka tumbuh 

dewasa nantinya (Muhammad Quraish Shihab & Nasaruddin Umar, 2007).  

 Kelima, QS. Al-Furqan (25) : 8, kata kanz muncul dalam konteks celaan dan ejekan 

orang-orang kafir terhadap Rasulullah saw. Ayat ini berbunyi: "atau (mengapa tidak) diturunkan 

kepadanya perbendaharaan, atau (mengapa tidak) ada kebun baginya, yang dia dapat makan 

dari (hasil)nya?" Dalam konteks ini, kata kanz merujuk pada "khazanah" atau "perbendaharaan" 

yang diharapkan oleh orang-orang musyrik sebagai bukti kenabian Muhammad saw. Imam Ibn 

Katsir dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kata kanz di sini bermakna harta benda yang banyak 

dan berharga yang disimpan, seperti emas dan perak yang dapat digunakan untuk memenuhi 

kebutuhan hidup tanpa harus bekerja keras.(Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr, 1969, pp. 239–240). 

Menurut al-Zamakhsyarī dalam al-Kashshāf dalam ayat tersebut dijelaskan bahwa kata kanz 

dipahami sebagai harta yang melimpah dan tersembunyi, yang diminta oleh kaum musyrikin agar 

menjadi bukti kenabian Muhammad saw. Jadi, konteks ayat ini bukan kecaman langsung terhadap 

kanz itu sendiri, melainkan sindiran terhadap logika orang kafir yang menilai kebenaran 

berdasarkan materi (Az Zamakhsari, A. Q. M. U., 2000, pp. 58–59). 

 Keenam, QS. Asy-Syuara (26) : 58, kata kanzََ muncul dalam konteks kehancuran Firaun 

dan kaumnya. Ayat ini menggambarkan momen ketika Allah membinasakan Firaun dan 

pasukannya di Laut Merah. Sebelum itu, Firaun dan kaumnya hidup dalam kemewahan yang luar 

biasa. Kekayaan mereka digambarkan sebagai perbendaharaan (kunuz) yang melimpah, kebun-

kebun yang subur, dan mata air yang mengalir. Kekayaan ini adalah hasil dari kezaliman dan 

penindasan terhadap Bani Israil. Kanz memiliki makna semantik sebagai harta yang 

membinasakan dan simbol kekuasaan yang fana. Harta yang mereka timbun tidak dapat 

menyelamatkan mereka dari takdir ilahi. (M. Quraish Shihab, 2000, pp. 68–70). Kataََkanzََatau 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
190 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

dalam bentuk jamaknya kunuz digunakan untuk menggambarkan perbendaharaan harta yang 

dimiliki oleh Fir‘aun dan kaumnya. Harta itu berupa emas, perak, perhiasan, dan segala bentuk 

kekayaan yang mereka kumpulkan dan simpan untuk memperkuat kedudukan mereka. Secara 

semantik, kata kanz berasal dari akar kata (k-n-z) yang bermakna menyimpan atau menimbun 

sesuatu berharga agar tidak hilang. Dalam konteks ayat ini, kata kanz menggambarkan kekayaan 

yang ditimbun tetapi tidak memberikan manfaat hakiki, karena justru menjadi sumber 

kesombongan dan kezaliman.. Dalam al-Kashshāf, al-Zamakhsyarī menafsirkan kata ini sebagai 

harta peninggalan yang menjadi pelajaran bahwa kekayaan duniawi tidak kekal, dan akan beralih 

kepada orang lain ketika pemiliknya binasa (Az Zamakhsari, A. Q. M. U., 2000, pp. 140–141). 

 Ketujuh, QS. Al-Qasas (28) : 76 kata Kunuz digunakan untuk menggambarkan kekayaan 

Qarun, seorang individu dari kaum Nabi Musa yang diberi kekayaan luar biasa. Ayat ini 

mengisahkan kekayaan Qarun yang sangat luar biasa. Kekayaan ini seharusnya menjadi anugerah 

dari Allah, tetapi Qarun menggunakannya untuk berbuat sombong dan angkuh. Ia menolak 

nasihat dan merasa bahwa kekayaannya diperoleh berkat ilmunya sendiri, bukan karunia dari 

Allah. Kata kanz dalam ayat tersebut memiliki makna semantik yang berbeda, yaitu harta yang 

menjadi laknat. Kekayaan yang begitu melimpah ini tidak mendatangkan kebaikan bagi Qarun, 

melainkan menjadi sebab kehancurannya. Harta itu membuatnya lalai dari Allah dan memuncak 

pada keangkuhan yang akhirnya menenggelamkan dirinya ke dalam bumi. Harta yang seharusnya 

bisa menjadi sarana kebaikan, justru menjadi alat kesombongan yang berujung pada kebinasaan 

(Wahbah Az-Zuhaili, 2016, pp. 109–111). Pada Surah tersebut istilah kunuz merupakan bentuk 

jamak dari kanz yang merujuk pada 'tempat penyimpanan harta'. Ini dapat dipahami dari 

penjelasan setelahnya, di mana peti-peti tersebut dilengkapi dengan kunci-kunci yang sangat berat 

sehingga hanya dapat diangkat oleh orang-orang yang kuat. Secara khusus, kunüz dalam ayat ini 

merujuk pada peti-peti kekayaan Qarun. (Muhammad Quraish Shihab & Nasaruddin Umar, 

2007). 

 

Table 1. Derivasi Kata Kanz 

 

No. Bentuk Kata  Derivasi Makna 

 Fi’il Mudhari Menimbun (emas dan perak) يكَْنِزُونََ 1

 Fi’il Madhi dan Mudhari تكَْنِزُونََ dan كَنَزْتمَُْ 2
Kalian telah menimbun atau 

kalian menimbun 

 Isim Mufrad Harta Simpanan كَنزَ  3

 Isim Jamak Harta-harta simpanan الْكُنوُزَِ 4

 Isim Jamak Harta Kekayaan atau khazanah كُنوُزَ  5

 كَنْزَ  6

Isim Mufrad Harta simpanan sebagai tanda 

supranatural yang diminta orang 

kafir 

 كَنْزَ  7
Isim Mufrad Harta simpanan sebagai simbol 

kemewahan duniawi 

 

 Temuan pada table diatas merupakan derivasi kata kanz dalam Al-Qur’an, baik dalam 

bentuk fi‘il maupun isim. Secara linguistik, derivasi kata Kanz  dalam Al-Qur'an terbagi menjadi 

bentuk fi‘il (kata kerja) dan isim (kata benda), yang masing-masing membawa penekanan makna 

yang berbeda. Bentuk fi‘il (seperti َََيكَْنِزُون dan َََتكَْنِزُون dalam mudhari, serta ََ  (dalam madhi كَنَزْتمُْ

secara spesifik menyoroti tindakan aktif manusia dalam mengumpulkan dan menimbun kekayaan, 

terutama emas dan perak, baik yang sedang, akan, maupun telah dilakukan. Penggunaan kata 

kerja ini memperlihatkan bahwa fokus Al-Qur'an bukan hanya pada keberadaan harta, melainkan 

pada proses dan niat di balik penimbunan. Dengan demikian, bentuk fi‘il umumnya mengacu pada 

perbuatan menimbun yang tercela karena menghambat peredaran harta dan mengabaikan 

kewajiban sosial. 

 Sebaliknya, bentuk isim dari Kanz lebih berfokus pada eksistensi harta itu sendiri. Dalam 

bentuk isim mufrad (  maknanya adalah harta simpanan tunggal, sedangkan dalam bentuk isim ,(كَنْزَ 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
191 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

jamak (ََ  ia merujuk pada kekayaan melimpah atau khazanah yang diwarisi atau ,(كُنوُزَ  danالْكُنوُزِ

dimiliki suatu kaum. Variasi ini menunjukkan spektrum makna yang luas: ia bisa merujuk pada 

simpanan yang bernilai maslahat (positif), seperti harta yang dilindungi untuk anak yatim, atau 

kekayaan duniawi yang berlimpah tanpa konotasi moral yang langsung. Secara keseluruhan, 

melalui variasi fi‘il dan isim ini, Al-Qur'an memberikan kekayaan semantik yang mendalam, 

menggambarkan relasi manusia dengan harta benda yang sarat dengan nilai moral dan spiritual. 

 

 

Diskusi 

A. Kanz dalam Makna Positif 

 Konsep kanz atau penyimpanan harta yang diperbolehkan dalam Al-Qur'an memiliki 

landasan yang kuat dalam QS. Al-Kahf (18) : 82, di mana Allah Swt. menceritakan kisah Nabi 

Khidr yang melindungi harta simpanan kanz milik dua anak yatim hingga mereka dewasa dan 

mampu mengelolanya sendiri. Imam Ibn Katsir dalam tafsirnya menjelaskan bahwa kanz dalam 

konteks ayat ini adalah "harta yang disimpan untuk tujuan yang mashlahat dan bukan untuk 

kemewahan atau kesombongan". Dalam kisah tersebut, Nabi Khidr melakukan tindakan yang 

pada awalnya tampak tidak masuk akal yaitu memperbaiki tembok yang roboh di sebuah kota 

yang penduduknya tidak mau memberi mereka makan. Ketika Nabi Musa mempertanyakan 

tindakan ini, Nabi Khidr menjelaskan bahwa di bawah tembok tersebut tersimpan harta kekayaan 

milik dua anak yatim, dan ayah mereka adalah seorang yang saleh. Tindakan memperbaiki 

tembok tersebut dimaksudkan untuk melindungi harta simpanan tersebut hingga kedua anak 

tersebut dewasa dan mampu mengelolanya sendiri (Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr, 1969, p. 187). 

 Secara linguistik, kata kanz memiliki makna leksikal dasar "harta yang dikumpulkan dan 

disembunyikan". Di banyak ayat Al-Qur'an (seperti QS. At-Taubah 9:34), kata ini membawa 

konotasi negatif karena disandingkan dengan perbuatan menimbun yang enggan menunaikan 

zakat atau infak. Namun, dalam QS. Al-Kahf (18): 82, terjadi pergeseran semantik kontekstual 

yang signifikan. Kata kanz di sini disandingkan dengan frasa "milik dua anak yatim" dan tindakan 

perlindungan oleh Khidr karena "ayah mereka adalah seorang yang saleh". Penyandingan dengan 

elemen-elemen positif ini secara otomatis menetralisir konotasi keserakahan, mengubah makna 

kanz dari "penimbunan yang tercela" menjadi "simpanan yang sah dan dilindungi".  

 Fungsi linguistik kanz adalah sebagai penyeimbang dalam medan semantik kekayaan. 

Kata tersebut disandingkan dengan frasa yang sangat positif secara moral: "milik dua anak yatim" 

dan "ayah mereka adalah seorang yang saleh." Melalui kolokasi (penyandingan kata) ini, konotasi 

negatif penimbunan terbatalkan. Kanz di sini beralih menjadi simpanan yang etis atau aset 

strategis yang dilindungi. Pergeseran ini menunjukkan bahwa moralitas suatu kata dalam Al-

Qur'an ditentukan oleh konteks sintaksis dan tujuan pragmatisnya. 

 Dalam konteks semantik Al-Kahf 18:82, kanz diinterpretasikan sebagai aset yang 

diamanahkan (protected asset) yang bertujuan untuk maslahat jangka panjang. Makna ini 

diperkuat oleh Imam Al-Qurtubi (1964) yang menyatakan bahwa penyimpanan harta bisa menjadi 

wajib jika dimaksudkan untuk mengantisipasi maslahat yang lebih besar di masa mendatang, 

mirip dengan strategi penyimpanan gandum oleh Nabi Yusuf AS. (QS. Yusuf 12: 46-48). 

Pandangan ini memperluas makna kanz dari sekadar simpanan material menjadi perencanaan 

finansial strategis yang etis dan sah, selama tidak mengabaikan tanggung jawab sosial. Dengan 

demikian, ayat ini menyeimbangkan medan semantik kanz dalam Al-Qur'an, menunjukkan bahwa 

moralitas kata tersebut ditentukan oleh tujuan pragmatis dan konsekuensi moralnya. 

 Legitimasi penyimpanan harta juga dapat ditemukan dalam kisah Nabi Yusuf AS. yang 

menyimpan gandum selama tujuh tahun masa panen melimpah untuk menghadapi tujuh tahun 

masa paceklik, menunjukkan bahwa Islam mendukung perencanaan ekonomi jangka panjang dan 

penyimpanan strategis untuk stabilitas sosial. Imam Al-Qurtubi dalam "Al-Jami' li Ahkam Al-

Qur'an" menegaskan bahwa "penyimpanan harta menjadi wajib ketika dimaksudkan untuk 

mengantisipasi maslahah yang lebih besar di masa mendatang"(Muhammad Ibn Ahmad Al-

Qurtubi, 1964, pp. 212–213). 

 Imam Al-Ghazali dalam "Ihya Ulumuddin" menjelaskan bahwa penyimpanan harta untuk 

jangka waktu tertentu dengan tujuan yang jelas seperti biaya pendidikan anak atau menghadapi 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
192 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

kondisi ekonomi yang tidak pasti adalah diperbolehkan, selama tidak mengabaikan tanggung 

jawab sosial dan tetap memperhatikan kondisi masyarakat sekitar (Al-Ghazali, Abu Hamid 

Muhammad, n.d.). Dengan demikian, kanz dalam Islam merupakan manifestasi dari worldview 

Islam yang holistik tentang pengelolaan sumber daya ekonomi untuk kemaslahatan individual dan 

kolektif. 

 Untuk menyelesaikan masalah ekonomi seperti penimbunan barang diperlukan usaha 

yang signifikan. Karena menimbun dapat mengganggu stabilitas masyarakat. Dalam agama 

Islam, ada berbagai gambaran normatif dan larangan penimbunan barang. Menurut Departemen 

Agama (2004), salah satunya dapat dilihat dalam QS. Yusuf (12): 46-48. Ayat tersebut 

menunjukkan bahwa Nabi Yusuf mengatakan kepada mereka untuk menyisihkan sebagian besar 

gandum untuk menghadapi paceklik yang tidak dapat dihindari. Seseorang harus 

mempertimbangkan hadis-hadis yang berkaitan dengan penimbunan sebelum membahas masalah 

itu secara lebih mendalam dan hubungannya dengan kebijakan Nabi Yusuf (Kholid Hidayatullah, 

2023). 

B. Kanz dalam Makna Negatif 

 Konsep kanz yang dilarang dalam Al-Qur'an mendapat penekanan yang sangat tegas 

dalam QS. At-Taubah (10) : 34, di mana Allah Swt. berfirman: "Dan orang-orang yang 

menyimpan emas dan perak dan tidak menafkahkannya pada jalan Allah, maka beritahukanlah 

kepada mereka (bahwa mereka akan mendapat) siksa yang pedih." Ayat ini kemudian dilanjutkan 

dengan ayat 35 yang menggambarkan azab yang menanti para penimbun harta di akhirat. Imam 

Al-Qurtubi dalam "Al-Jami' li Ahkam Al-Qur'an" menjelaskan secara detail bahwa kanz haram 

memiliki karakteristik utama berupa harta yang tidak dikeluarkan zakatnya, disimpan dengan niat 

untuk menimbun tanpa tujuan produktif, menghambat sirkulasi ekonomi, dan mengabaikan 

kewajiban sosialnya (Muhammad Ibn Ahmad Al-Qurtubi, 1964, pp. 118–122). 

 Secara linguistik, pelarangan terhadap Kanz dalam QS. At-Taubah 9:34 difokuskan pada 

bentuk kata kerja ََ  Penggunaan bentuk fi‘il mudhari’ ini .(yakinzūn, mereka menimbun) يكَْنِزُونَ

secara morfologis menggarisbawahi tindakan aktif, berulang, dan berkelanjutan yang dilakukan 

oleh manusia. Hal ini penting secara semantik karena menunjukkan bahwa yang dilarang dan 

diancam azab bukanlah status kepemilikan harta itu sendiri (isim), melainkan proses disengaja 

dalam menimbun kekayaan (emas dan perak). Dengan menunjuk pada tindakan, Al-Qur'an secara 

linguistik menekankan pertanggungjawaban moral atas perbuatan menghambat sirkulasi 

kekayaan. 

 Ibn Katsir dalam tafsirnya menegaskan bahwa ayat ini secara khusus menargetkan 

mereka yang "mengumpulkan harta dari jalan yang haram atau halal, namun tidak menunaikan 

kewajiban Allah darinya" (Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr, 1969, p. 172). Konteks historis turunnya 

ayat ini juga berkaitan dengan kritik terhadap para pemimpin agama yang menimbun harta hasil 

dari praktik korupsi dan manipulasi ajaran agama untuk keuntungan pribadi. Menurutnya, ayat 

dalam QS. At-Taubah (10) : 34–35 tidak hanya ditujukan kepada orang yang mengumpulkan harta 

dari jalan yang haram (seperti riba, penipuan, korupsi, atau cara-cara zalim lainnya), tetapi juga 

mencakup orang yang mendapatkan harta dari jalan yang halal (misalnya dari hasil usaha, 

perdagangan, atau pekerjaan yang sah). Namun, masalah utama muncul ketika harta tersebut tidak 

ditunaikan kewajibannya, yakni zakat, infak, sedekah, dan pemanfaatan di jalan Allah. Dengan 

kata lain, dosa dalam konteks ini bukan semata-mata pada cara memperoleh harta, tetapi pada 

kelalaian dalam mengelolanya sesuai perintah Allah. 

 Makna negatif dari Kanz dalam ayat ini dibentuk secara eksplisit melalui kolokasi 

(penyandingan kata) dengan frasa negasi yang sangat kuat: ََ ِ اللَّه سَبِيلَِ فيَِ ينُْفِقوُنهََاَ  dan tidak) وَلَََ

menafkahkannya pada jalan Allah). Secara semantik, frasa ini berfungsi sebagai pembatas makna. 

Kanz di sini adalah harta yang secara intrinsik berharga (emas/perak), namun telah kehilangan 

nilainya di mata Tuhan karena fungsi sosialnya yang tertutup, menjadikannya objek yang layak 

mendapat azab. Dalam konteks medan semantik ekonomi Al-Qur'an, konsep Kanz ini secara tegas 

berlawanan dengan Infāq (mengeluarkan harta untuk kebaikan) dan Istithmār (menginvestasikan 

harta agar produktif). Kanz yang dilarang membentuk "bidang penghambatan", di mana kekayaan 

disimpan secara statis dan individualistik. Semantik pelarangan ini secara tidak langsung 

mempromosikan prinsip ekonomi bahwa harta harus bersifat dinamis dan bersirkulasi, menuntut 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
193 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

pemiliknya untuk mengaktifkan dimensi sosial dari kepemilikan harta. Ancaman azab pada Surah 

At-Taubah ayat 35 semakin mempertegas konotasi negatif ini, mengubah benda berharga menjadi 

instrumen hukuman di akhirat. 

 Sebagian besar pakar fikih berpendapat bahwa menyimpan harta dengan cara menimbun 

adalah dilarang. Para ulama menegaskan bahwa siapa saja yang menyimpan harta dan tidak 

menggunakan untuk kepentingan Allah akan menghadapi siksa yang berat. Islam secara jelas 

melarang penimbunan harta dan sebaliknya mendorong agar harta beredar di seluruh lapisan 

masyarakat. Penimbunan harta tidak hanya melibatkan uang, tetapi juga mencakup emas, perak, 

dan barang-barang pokok lainnya. Salah satu alternatif untuk menghindari praktik penimbunan 

adalah melalui investasi. Dalam Islam, berinvestasi adalah aktivitas mu’amalah yang sangat 

dianjurkan karena dapat membuat harta yang ada lebih produktif dan memberikan manfaat bagi 

orang lain. Jenis investasi yang dianjurkan adalah investasi syariah, yaitu yang sesuai dengan 

hukum-hukum yang berlaku dalam Islam (Fikriyyah & Kurniawan, 2022). 

 Para ulama berbeda pendapat mengenai hukum menimbun barang. Mayoritas ulama dari 

mazhab Hanafi, Maliki, Syafi‘i, dan Hambali berpendapat bahwa menimbun barang hukumnya 

haram, karena termasuk perbuatan zalim dan aniaya yang dilarang Al-Qur’an. Menimbun 

kebutuhan masyarakat dianggap merugikan orang banyak dan pelakunya akan mendapat siksa 

yang pedih. Sementara itu, sebagian ulama Syafi‘i, Isma‘iliyah, dan Imamiyah berpendapat 

bahwa menimbun barang hukumnya makruh. Alasannya, seseorang memiliki hak penuh atas 

hartanya dan boleh memperjualbelikannya sesuai kehendak. Namun, kemakruhan ini menjadi 

larangan apabila penimbunan dilakukan saat masyarakat kesulitan, menyebabkan kelangkaan dan 

kenaikan harga. Adapun menimbun untuk kebutuhan pribadi atau keluarga diperbolehkan selama 

tidak merugikan orang lain.  

 Para fuqaha sepakat bahwa penimbunan terhadap barang kebutuhan masyarakat 

hukumnya haram, baik pada masa sulit maupun masa surplus. Menyimpan barang untuk 

kebutuhan diri sendiri dan keluarga diperbolehkan karena tidak merugikan orang lain. Namun, 

menimbun barang kebutuhan umum pada masa sulit dilarang, sebab dapat menyebabkan 

kelangkaan dan menyulitkan masyarakat (Zulkarnain Muhammad Ali, 2023). 

 

KESIMPULAN 

 
 Melalui penerapan metode analisis medan makna semantik, penelitian ini menghasilkan 

temuan inti bahwa kata  َكَنْز (kanz) dalam Al-Qur’an memiliki spektrum makna yang bersifat 

dualistik, yakni dapat merujuk pada konotasi positif maupun negatif, yang validitasnya sangat 

bergantung pada konteks sintaksis dan tujuan moral yang menyertai. Perbedaan signifikan ini 

menegaskan bahwa Al-Qur’an menyajikan panduan etis dan teologis komprehensif terkait 

pengelolaan harta. Pemaknaan kanz tidak bersifat monolitik sebagai sekadar "penyimpanan 

harta," melainkan harus dipahami sebagai amanah ilahiah yang terikat pada tanggung jawab sosial 

dan spiritual yang melekat pada setiap pemilik kekayaan. 

 Dalam dimensi negatif, kanz merujuk pada bentuk penimbunan harta (hoarding) yang 

dikecam secara keras, terutama dalam QS. At-Taubah (9): 34–35. Secara semantik, makna 

pelarangan ini dipertegas oleh kolokasi kanz dengan kelalaian menunaikan kewajiban sosial 

(zakat dan infak), yang menjadikannya identik dengan menghambat peredaran ekonomi dan 

mengabaikan hak-hak masyarakat. Narasi historis seperti kisah Qarun dan Fir‘aun lebih lanjut 

mengilustrasikan bahwa kanz yang dilandasi keserakahan menjadi sumber kezaliman dan 

kehancuran. Dengan demikian, aspek negatif kanz berakar pada penyimpangan etika, di mana 

kekayaan, meskipun mungkin diperoleh secara halal, berubah menjadi haram karena kegagalan 

pemenuhan dimensi sosialnya. 

 Sebaliknya, kanz dapat memiliki makna positif ketika bertujuan untuk kemaslahatan dan 

perlindungan aset, sebagaimana dicontohkan dalam QS. Al-Kahf (18): 82, di mana harta 

simpanan anak yatim dijaga hingga mereka dewasa. Kasus ini melegitimasi penyimpanan harta 

yang bersifat strategis dan produktif. Selain itu, kanz juga muncul dalam konteks ejekan orang 

kafir terhadap Nabi (QS. Al-Furqan 25:8), yang secara implisit menegaskan bahwa nilai kenabian 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
194 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

tidak diukur dari perbendaharaan material. Secara keseluruhan, penelitian ini menyimpulkan 

bahwa kanz merupakan konsep yang menekankan keseimbangan antara hak individu dan 

kewajiban sosial. Islam tidak melarang kepemilikan harta, namun secara tegas melarang praktik 

penimbunan yang bersifat egois, sehingga kanz berfungsi sebagai pedoman sosial-ekonomi untuk 

mewujudkan keadilan dan solidaritas umat. 

 

UCAPAN TERIMA KASIH 
 Penulis dengan penuh rasa syukur mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya 

kepada kedua orang tua tercinta yang selalu memberikan doa, dukungan, dan semangat tanpa 

henti dalam setiap langkah penulis. Ucapan terima kasih juga penulis sampaikan kepada para 

dosen yang telah membimbing, memberikan ilmu, serta arahan yang sangat berharga selama 

proses penelitian ini. Tidak lupa penulis berterima kasih kepada sahabat dan teman-teman yang 

senantiasa memberikan dukungan moral, inspirasi, serta kebersamaan yang menjadi penyemangat 

dalam menyelesaikan penelitian ini. Semoga segala kebaikan dan dukungan yang telah diberikan 

mendapat balasan yang berlipat ganda dari Allah Swt. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdel Haleem, M.A., B., El-Said. (2008). Arabic-English Dictionary of Qur’anic 

Usage. Leiden: Brill. 

Al-Ghazali, Abu Hamid Muhammad. (n.d.). Ihya Ulumuddin. Juz 3. Beirut: Dar Al-

Ma’rifah. 

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. (1999). Jami’ al-Bayan fi Ta’wil al-Qur’an. 

Muassasah al-Risalah. 

Az Zamakhsari, A. Q. M. U. (2000). Tafsir al-Kasyaf ’an Haqaiq Ghawamidh at-Tanzil 

wa ’Uyun Aqawil fi Wujuh at-Tanzil. Lebanon : Maktabah Al-Ma’arif. 

Barokah, M., Alamsah, J., & Ningrum, A. P. (2023a). Larangan Menimbun Harta 

Dalam Al-Qur’an (Analisis Metode Tafsir Maudhu’i Fazlur Rahman). Al-

Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits, 17(2), 313. 

https://doi.org/10.24042/00202317701800 

Fatmawati, M., Darmawan, D., & Izzan, A. (2018). ANALISIS SEMANTIK KATA 

SYUKŪR DALAM ALQURAN. Al-Bayan: Jurnal Studi Ilmu Al- Qur’an dan 

Tafsir, 3(1). https://doi.org/10.15575/al-bayan.v3i1.3129 

Fikriyyah, F., & Kurniawan, R. R. (2022). Distribusi Kekayaan dalam Perspektif Al 

Quran Surah Al Hasyr ayat 7. Center for Open Science. 

https://doi.org/10.31219/osf.io/k3zu9 

Ibnu Manzur. (1955). Lisanul Arab. Libanon : Dār Ṣādir. 

Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Katsīr. (1969). Tafsir AL-Qur’an Al-Adzim Vol (1-8). Dar Ihya’ 

At-Turats Al-Arabi. 

Kholid Hidayatullah. (2023). Penimbunan Barang dalam Pandangan Filsafat Hukum 

Islam: Etika dan Konsep Keadilan. INNOVATIVE: Journal Of Social Science 

Research, Volume 3 Nomor 3. 

M. Quraish Shihab. (2000). Tafsir Al-Misbah. Jakarta : Lentera Hati. 

Mahfud Ghani Al Fauzi. (2022, Tegal,   Mei). TAFSIR LARANGAN MENIMBUN 

BARANG DALAM AL-QUR’AN  QS.AT-TAUBAH:34 (STUDI PENAFSIRAN 

QURAISH SHIHAB DALAM  TAFSIR AL-MISHBAH). UIN Walisongo 

Semarang. 

Mohammad Mahmoudi Golpayegani. (2011). َ.2,َفقِهَوَمبانیَحقوقَاسلامیتحليلَفقهیَاحکامَکنز . 

Muhammad Fu’ad Abd al-Baqi. (1945). المعجمَالمفهرسَلألفاظَالقرآنَالكريم. Kairo: Dar al-

Kutub al-Misriyyah. 



 

Copyright © 2024, author, e-ISSN 2579-8456, p-ISSN  2303-260X 
195 

 

EL-IBTIKAR: Jurnal Pendidikan Bahasa Arab, Vol. 14  No. 2, Desember 2025, pp.185-195 

 

Muhammad Ibn Ahmad Al-Qurtubi. (1964). Terjemah Tafsir Al-Qurthubi Jilid (Vol 1-

20). Jakarta : Pustaka Azzam.  

Muhammad Quraish Shihab & Nasaruddin Umar. (2007). Ensiklopedia Al-Qur’an: 

Kajian Kosakata (K-N). Jakarta : Lentera Hati. 

Norfarhana Ahmad Ghafar, Hishomudin Ahmad, Norzulaili Mohd Ghazali, Robiatul 

Adawiyah Mohd, & Nik Farhan Mustapha. (2015). Semantic Field Theory 

Studies Among Muslim Scholars. Al-Qanatir: International Journal of Islamic 

Studies, 3. 

Rodin, D. (2015). PEMBERDAYAAN EKONOMI FAKIR MISKIN DALAM 

PERSPEKTIF AL-QUR’AN. Economica: Jurnal Ekonomi Islam, 6(1), 71–102. 

https://doi.org/10.21580/economica.2015.6.1.787 

Sugiyono. (2022). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif dan R&D. Bandung : 

Alfabeta. 

Tri Tami Gunarti dan Mubarok Ahmadi. (2023). KONSEP KATA الماء DALAM AL-

QURAN  PENDEKATAN SEMANTIK THOSIHIKO IZUTSU. Al-Furqan, 

Volume 6 Nomor 1. https://doi.org/18987/furqan.098/23087 

Wahbah Az-Zuhaili. (2016). Tafsir Al-Munir: Fi al-‘Aqidah wa al-Syari’ah wa al-

Manhaj. Depok : Gema Insani Press. 

Zulkarnain Muhammad Ali. (2023). Penimbunan dan Bahayanya bagi Perekonomian 

Umat dalam  Tinjauan Literatur Islam. Kuningan : Stiudarulhikmah, 10. 

 


