Holistik : Journal For Islamic Social Sciences
http://www.syekhnurjati.ac.id /jurnal/index.php /holistik

DOI:
Vol. 9, No. 2 (2025). pp. 46-56
e.ISSN: 2527 - 9556; p.ISSN: 2527 - 7588

JEJAK SOSIAL KEAGAMAAN MUMA A. GANY MASYKUR

Dwi Ghina Mardiah', Murodi?, Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*
'UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.(s) email: dwighina22 | @gmail.com

2UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: aan
3UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: aan

mail.com
mail.com

_subiyakto
_subiyakto

4UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: ra881197@gmail.com

Article Info

Submit: 3/12/2025
Accepted: 06/12/2025
Publish: 07/12/2025

Keyword:

Social Role, Religious Leadership,
Local Figures, Change Agents,
Social Transformation, Bima

Kata Kunci:

Peran Sosial, Kepemimpinan
Keagamaan, Tokoh Lokal, Agen
Perubahan, Transformasi Sosial,
Bima.

Abstract

This study aims to analyze the socio-religious role of Muma A. Gany
Masykur, a prominent local Muhammadiyah figure who played a
significant role in the social and religious transformation of the
Bima community in West Nusa Tenggara, Indonesia. The research
employs a qualitative descriptive approach using data collected
through in-depth interviews, observation, and documentation. Data
analysis was conducted through reduction, thematic categorization,
and interpretative synthesis to identify patterns of leadership
influence and community impact. The findings reveal that Muma A.
Gany Masykur served not only as a spiritual leader but also as a
transformative social agent who initiated Islamic educational
reform, strengthened religious consciousness, and empowered
community development through dakwah and institutional
engagement. His influence is evident in the advancement of
Muhammadiyah organizational networks, youth development
initiatives, the establishment of Islamic educational institutions, and
the reinforcement of religious identity within the Bima community.
This research contributes theoretically by presenting a new
perspective on the role of local religious leaders in social
transformation and highlights the importance of culturally rooted
Islamic leadership as a community development framework. The
implications encourage further exploration of community-based
Islamic leadership models in contemporary contexts.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan menganalisis peran sosial-keagamaan Muma
A. Gany Masykur sebagai tokoh lokal Muhammadiyah yang memiliki
pengaruh signifikan dalam proses transformasi sosial keagamaan
masyarakat Bima, Nusa Tenggara Barat. Pendekatan yang digunakan
adalah penelitian kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan
data melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi.
Analisis data dilakukan melalui reduksi data, kategorisasi tematik,
dan interpretasi makna untuk menemukan pola kontribusi dan dampak
kepemimpinan keagamaan yang dijalankan. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa Muma A. Gany Masykur tidak hanya berperan
sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai agen perubahan
sosial yang aktif mendorong modernisasi pendidikan Islam serta
membangun kesadaran kolektif masyarakat melalui gerakan dakwah
dan pemberdayaan umat. Pengaruhnya terlihat dalam penguatan
Jaringan organisasi Muhammadiyah, pembinaan generasi muda,
pengembangan institusi pendidikan Islam, dan penguatan karakter
religius masyarakat Bima. Penelitian ini memberikan kontribusi
ilmiah dengan menawarkan perspektif baru mengenai dinamika peran
tokoh lokal dalam perubahan sosial keagamaan dan menegaskan
pentingnya kepemimpinan kultural berbasis nilai agama sebagai

46


http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik
mailto:dwighina221@gmail.com
mailto:aang_subiyakto@gmail.com
mailto:aang_subiyakto@gmail.com
mailto:ra881197@gmail.com

Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur

strategi pembangunan masyarakat. Implikasi penelitian ini membuka
ruang bagi kajian lebih lanjut tentang model kepemimpinan Islam
berbasis komunitas dan relevansinya dalam konteks modern.

INTRODUCTION

Tokoh agama memiliki kedudukan strategis dalam membentuk arah kehidupan
sosial dan keagamaan masyarakat Indonesia. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai figur
spiritual, tetapi juga memainkan peran penting sebagai agen perubahan sosial yang
mampu mempengaruhi pembentukan budaya, nilai moral, dan struktur pendidikan
keagamaan (Berger & Luckmann, 2019). Dalam tradisi Islam Nusantara, tokoh agama
menjadi pusat otoritas sosial yang dipercaya mampu menyatukan masyarakat, memediasi
konflik, memperkuat identitas kultural, serta mengarahkan perubahan melalui gerakan
dakwah dan keteladanan moral (Mulkhan, 2020). Hal tersebut menunjukkan bahwa posisi
tokoh agama dalam masyarakat tidak dapat dipisahkan dari dinamika transformasi sosial.

Di wilayah-wilayah dengan jaringan komunitas Islam yang kuat, peran tokoh
agama lokal sering kali menjadi pilar utama pembangunan sosial dan pendidikan
masyarakat. Salah satu fondasi penting dalam kajian perubahan sosial adalah kontribusi
tokoh agama terhadap peningkatan kesadaran keagamaan dan pengembangan lembaga
pendidikan Islam sebagai pusat pembentukan karakter (Sukamto, 2018). Kiprah tokoh
agama lokal berbeda dengan tokoh nasional karena pengaruhnya langsung dirasakan
melalui interaksi sosial sehari-hari. Oleh sebab itu, penelitian tentang figur lokal memiliki
urgensi akademik untuk memahami bagaimana nilai dan praktik keagamaan
diterjemahkan menjadi tindakan sosial yang berdampak nyata bagi masyarakat.

Namun penelusuran akademik mengenai peran tokoh agama lokal masih sangat
terbatas. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa sebagian besar kajian
kepemimpinan keagamaan cenderung berfokus pada figur nasional atau pemimpin besar
organisasi Islam, sementara tokoh lokal yang berperan signifikan dalam kehidupan
masyarakat akar rumput sering terabaikan (Fauzi, 2022). Kekurangan dokumentasi ilmiah
tersebut menimbulkan kesenjangan pengetahuan mengenai bagaimana model
kepemimpinan lokal bekerja dalam menggerakkan perubahan sosial-keagamaan. Dalam
perspektif studi perubahan sosial, tokoh agama lokal memiliki legitimasi dan kedekatan
emosional dengan masyarakat sehingga mampu menghasilkan gerakan transformasi
berbasis kepercayaan komunitas (Rifai & Hamid, 2023).

Urgensi penelitian ini semakin kuat karena literatur terbaru menegaskan bahwa
aktor lokal merupakan faktor kunci dalam pembentukan struktur sosial keagamaan
masyarakat, terutama pada situasi ketika lembaga formal tidak memiliki jangkauan
efektif untuk mendorong perubahan (Rahman, 2024). Identitas lokal yang melekat pada
tokoh agama memiliki kekuatan simbolik untuk membentuk solidaritas, memperkuat
nilai-nilai agama, dan mendorong perubahan sosial melalui pendekatan kultural (Hasanah
& Latief, 2023). Oleh karena itu, kajian yang mendokumentasikan perjalanan
kepemimpinan tokoh lokal sangat penting bagi pemahaman akademik mengenai
dinamika sosial Islam di Indonesia.

Dalam konteks Bima, Nusa Tenggara Barat, sosok Muma A. Gany Masykur
merupakan figur sentral dalam perkembangan sosial-keagamaan masyarakat. Kiprahnya
sebagai tokoh Muhammadiyah telah mempengaruhi penguatan pendidikan Islam,
pembinaan generasi muda, serta revitalisasi gerakan dakwah berbasis pemberdayaan
masyarakat (Syamsuddin, 2024). Pengaruh tersebut menunjukkan bahwa kepemimpinan
lokal dapat menjadi sumber transformasi sosial melalui praktik sosial keagamaan yang

47



Dwi Ghina Mardiah®, Murodi? Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*

konsisten, progresif, dan berorientasi pada pembangunan moral komunitas (Bahri, 2022).
Namun demikian, kontribusinya belum terdokumentasikan secara ilmiah melalui kajian
yang sistematis.

Berangkat dari celah penelitian tersebut, studi ini bertujuan untuk menganalisis
peran sosial-keagamaan Muma A. Gany Masykur sebagai agen perubahan dalam
pembangunan masyarakat Bima melalui pendekatan kualitatif berbasis wawancara,
observasi, dan dokumentasi. Penelitian ini diharapkan tidak hanya memperkaya literatur
akademik mengenai tokoh agama lokal dan model kepemimpinan Islam berbasis
komunitas, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan strategi
dakwah dan pemberdayaan umat yang relevan dengan kebutuhan sosial masyarakat
kontemporer (Mahmudi, 2021). Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi tinggi
untuk mengisi kekosongan literatur, melestarikan jejak kontribusi tokoh lokal, serta
menguatkan kajian tentang transformasi sosial keagamaan di Indonesia.

Agama Islam bukanlah agama leluhur masyarakat Bima. Masuknya Islam dan
perkembangan Bima sebagai pusat kekuasaan Islam di Nusa Tenggara terjadi sekitar abad
ke-17. Awalnya, Kerajaan Bima bercorak Hindu, namun kemudian mengalami proses
Islamisasi. Raja Bima ke-15, Sultan Abdul Kahir, memeluk Islam dan mengubah
namanya, menandai awal era baru bagi Bima. Bima kemudian menjadi pusat penyebaran
Islam di wilayah tersebut, terutama di bawah pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin
dan Sultan Nurudin.

Dalam konteks tersebut, kehadiran tokoh seperti Muma Gany Masykur menjadi
sangat penting sebagai figur penerus dakwah Islam yang tidak hanya memelihara nilai-
nilai keislaman dalam masyarakat, tetapi juga turut membentuk arah pendidikan Islam dan
kebijakan keagamaan daerah. Melalui pendekatan sosial, budaya, dan politik yang
moderat namun tegas, Muma berhasil membangun kekuatan dakwah yang tidak hanya
bersifat ritualistik, melainkan juga berdimensi struktural.

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam biografi, gagasan, dan
kontribusi dakwah Muma A. Gany Masykur, serta sejauh mana keterlibatannya dalam
pengembangan Muhammadiyah dan sistem birokrasi serta pendidikan Islam di Bima.
Dengan menggunakan pendekatan teori peran sosial dan pendekatan antropologis-
sosiologis, kajian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi ilmiah terhadap
pemahaman dakwah Islam berbasis lokalitas serta membuka ruang refleksi terhadap
kepemimpinan ulama dalam struktur masyarakat Muslim di daerah.

METHOD

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
tokoh (biografis) untuk menganalisis kiprah dakwah, pemikiran, dan kontribusi sosial-
keagamaan Muma A. Gany Masykur terhadap perkembangan masyarakat Bima. Metode
studi tokoh dipilih karena memberikan kesempatan untuk menggali perjalanan hidup,
pola kepemimpinan, serta pengaruh sosial tokoh dalam konteks historis dan sosial budaya
yang melingkupinya. Melalui pendekatan ini peneliti mampu merekonstruksi dinamika
peran dan kontribusi tokoh berdasarkan data faktual yang diperoleh dari berbagai sumber
dan kesaksian autentik.

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, studi pustaka, dan
observasi tidak langsung. Wawancara dilakukan kepada informan kunci yang memiliki
kedekatan emosional dan historis dengan Muma A. Gany Masykur, termasuk tokoh
Muhammadiyah, tokoh masyarakat, serta putri beliau, Bunda Nurfarhati, yang
memberikan informasi terkait aktivitas dakwah, kepemimpinan, dan perjalanan hidup

48



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur

tokoh yang dikaji. Studi pustaka dilakukan dengan menelusuri literatur terkait sejarah
perkembangan Islam di Bima, dokumen organisasi Muhammadiyah, publikasi ilmiah,
buku sejarah lokal, dan tulisan-tulisan yang memuat catatan kontribusi sosial tokoh.
Observasi tidak langsung digunakan dengan menelaah sumber primer seperti arsip
dokumentasi keluarga, ijjazah, foto kegiatan, jurnal kelembagaan, dan pemberitaan media
lokal sebagai bahan verifikasi data.

Analisis data dilakukan secara interaktif mengikuti model Miles dan Huberman
yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan interpretatif. Proses
reduksi dilakukan dengan menyeleksi fakta penting dan mengelompokkan data ke dalam
tema-tema utama seperti perjalanan biografis, konsep dakwah, peran sosial
kepemimpinan, dan dampak sosial. Data kemudian disajikan dalam bentuk narasi tematik
untuk menemukan pola, hubungan makna, dan integrasi antara fakta historis dan konteks
budaya. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dengan membandingkan hasil
wawancara, dokumentasi, serta literatur pendukung. Pendekatan antropologis dan
sosiologis digunakan untuk memperkuat interpretasi mengenai konteks budaya lokal,
struktur sosial masyarakat Bima, serta posisi strategis Muma A. Gany Masykur dalam
ranah dakwah, pendidikan, dan birokrasi.

Dengan pendekatan ini penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran
komprehensif mengenai peran dan kontribusi tokoh agama lokal dalam perubahan sosial-
keagamaan masyarakat Bima serta memperkaya literatur akademik terkait model
kepemimpinan Islam berbasis komunitas.

RESULT AND DISCUSSION
Biografi Dakwah Muma A. Gany Masykur

Islam bukanlah agama leluhur masyarakat Bima. Proses masuknya Islam dan
berkembangnya Bima sebagai salah satu pusat kekuasaan Islam di kawasan Nusa
Tenggara berlangsung secara bertahap sejak abad ke-17 (Judith, 2009). Sebelum itu,
Kerajaan Bima bercorak Hindu, kemudian mengalami proses Islamisasi yang ditandai
dengan masuk Islamnya Raja Bima ke-15, Sultan Abdul Kabhir. Peristiwa tersebut bukan
hanya perubahan agama pribadi seorang raja, melainkan menjadi penanda lahirnya era
baru dalam sejarah sosial-keagamaan Bima. Pada masa-masa sesudahnya, terutama di
bawah pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin dan Sultan Nuruddin, Bima
berkembang menjadi pusat penyebaran Islam di wilayah sekitarnya (Soerjono, 2012).

Dalam konteks sejarah Islam Bima yang sudah mengakar inilah Muma A. Gany
Masykur tampil sebagai salah satu tokoh penting yang melanjutkan estafet dakwah dan
pembinaan masyarakat. Kiprah beliau tidak hanya memperkuat tradisi keilmuan dan
dakwabh, tetapi juga menghubungkan warisan Islamisasi klasik Bima dengan dinamika
sosial kontemporer melalui gerakan Muhammadiyah dan peran birokratis yang
diembannya.

Latar Historis dan Budaya Pemberian Gelar “Muma”

Muma A. Gany Masykur dikenal sebagai ulama tersohor asal Parado, Kabupaten
Bima, yang lebih akrab dipanggil “Muma”. Panggilan ini bukan sekadar nama, melainkan
gelar kehormatan yang memiliki akar budaya yang kuat dalam tradisi masyarakat Bima.
Istilah “Muma” digunakan sebagai panggilan kehormatan bagi kalangan bangsawan
“Dae”, yaitu gelar kebangsawanan dalam struktur kesultanan Bima, sekaligus digunakan
untuk menyebut mufti dan ulama yang memiliki posisi terhormat di tengah masyarakat

49



Dwi Ghina Mardiah®, Murodi? Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*

(Suhartin).

Penggunaan gelar Muma dan Dae di Bima bersifat turun-temurun dan menandai
seseorang yang memiliki wibawa, tanggung jawab sosial, serta peran sebagai penengah
dalam kehidupan bermasyarakat. Sebutan Muma diyakini berasal dari variasi dialektal
kata “Ruma” atau “Uma” yang secara kultural mengandung makna “tempat
perlindungan” dan “penghormatan” (Amanatharian). Dengan demikian, istilah Muma
bukan sekadar identitas personal, melainkan simbol budaya yang mencerminkan posisi
strategis Muma A. Gany Masykur sebagai figur pelindung, penasehat, dan panutan bagi
masyarakat. Gelar ini turut memperkuat legitimasi sosial dan religius yang menjadi modal
penting dalam kiprah dakwah dan kepemimpinannya.

Riwayat Pendidikan Keagamaan Muma A. Gany Masykur

Muma A. Gany Masykur lahir di Desa Parado Rato, Kecamatan Parado, Kabupaten
Bima, pada 5 Mei 1924 (Umar, 2020). Beliau tumbuh dalam lintasan sejarah panjang
perubahan sosial dan politik, menjadi saksi dan sekaligus pelaku dalam berbagai fase
perjalanan bangsa. Muma wafat pada 4 Juni 2019, bertepatan dengan 29 Ramadhan 1444
H, dalam usia 95 tahun, setelah mengalami sakit yang memburuk sekitar dua bulan
sebelum meninggal dunia.

Perkenalannya dengan Muhammadiyah terjadi pada tahun 1937 ketika beliau
bersekolah di Hollandsch Inlandsche School (HIS) di daerah Mbojo/Bima. Namun,
pendidikan di HIS tidak dapat ia selesaikan karena terjadi peristiwa penguburan salah
satu teman sekolah dengan tata cara Kristen yang memicu penolakan keras dari pihak
keluarga. Peristiwa ini berujung pada larangan keluarga kepada Muma kecil untuk
melanjutkan pendidikan di HIS.

Setelah tidak lagi bersekolah di HIS, Muma melanjutkan pendidikan di Darul Ulum.
Di lembaga ini ia berjumpa dengan pengajar yang memperkenalkan ideologi Nahdlatul
Ulama, namun Muma tetap konsisten pada ideologi Muhammadiyah yang lebih dahulu
ia kenal (Rafiuddin, 2020). Sejak usia belia, ia mendalami ilmu agama dengan mengaji
kitab kepada beberapa guru, dan dikenal sebagai murid termuda yang memiliki
kedewasaan berpikir melampaui usianya. Kegemarannya dalam belajar mendapat
dukungan penuh dari keluarga, salah satunya dengan menghadiahkan sebidang sawah
kepada seorang guru dari Desa Tangga yang mengajarkan ilmu membaca kitab atau
dalam istilah lokal disebut “ngaji dodo”.

Menurut Rafiuddin (2020), terdapat perbedaan penuturan terkait riwayat
pendidikan lanjutan beliau. Sebagian sumber menyebutkan bahwa Muma sempat dikirim
untuk menuntut ilmu ke Yogyakarta, sementara dari penuturan putrinya, Nurfarhati,
disebutkan bahwa beliau dikirim ke Semarang. Meskipun demikian, keduanya sepakat
bahwa pendidikan di Darul Ulum tidak diselesaikan karena Muma dipanggil kembali ke
Bima oleh kesultanan. Atas panggilan tersebut, Sultan Muhammad Salahuddin
mengangkatnya  sebagai  khatib, meskipun tahun pengangkatannya tidak
terdokumentasikan secara pasti.

Dahlan (2019) mencatat bahwa Muma diberi ijazah untuk mengajar Pendidikan
Agama Islam di Sekolah Rakyat setelah dinyatakan lulus oleh Panitia Pemeriksa Ujian
Calon Guru Agama Islam Provinsi Sunda Kecil yang dibentuk oleh Kepala Jawatan
Pendidikan Agama. Ujian ini didasarkan pada Peraturan Menteri Agama tanggal 14 Juni

50



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur

1951 No. 5/1951, dan keputusan kelulusannya ditetapkan melalui surat resmi pada 25
November 1952. Muma dinyatakan lulus dalam ujian calon guru agama yang
dilaksanakan secara bertahap pada 22, 28, dan 29 Oktober 1952 serta 5 Maret 1953
(Rafiuddin, 2020; Umar, 2020).

Pada tahun 1957, Muma menunaikan ibadah haji ke Makkah. Selain melaksanakan
ibadah, beliau juga memanfaatkan kesempatan tersebut untuk mengikuti halaqah
keilmuan di Masjidil Haram. Di sana, beliau bertemu dengan beberapa pemuda utusan
Kesultanan Bima yang sedang menuntut ilmu. Dalam wawancara bersama putrinya,
disebutkan bahwa di antara para pemuda tersebut terdapat H. Said dan H. Thalib. Kepada
mereka, Muma memberikan dorongan agar kelak kembali ke tanah leluhur dan
mengamalkan ilmu yang telah diperoleh.

Konsep Dakwah Muma A. Gany Masykur
1. Konsep Dakwah “Ibda’ Bi Nafsik”

Salah satu konsep utama dakwah Muma adalah “ibda’ bi nafsik”, yaitu memulai
perbaikan dari diri sendiri, keluarga, dan lingkungan terdekat. Konsep ini tampak jelas
dalam prioritas dakwahnya, di mana beliau terlebih dahulu mengenalkan pemikiran dan
gerakan Muhammadiyah kepada keluarga inti. Muma terbiasa mengajak anak-anaknya
untuk ikut serta saat mengajar dan mengisi kajian keagamaan, sehingga keluarga bukan
hanya menjadi objek dakwah, tetapi juga bagian dari pelaku dakwah (Rafiuddin, 2020).
Dengan demikian, rumah dan keluarga menjadi basis pertama internalisasi nilai
keislaman dan ideologi Muhammadiyah.

2. Berdakwah Membara tanpa Menghina

Dari berbagai kesaksian, Muma digambarkan sebagai pribadi yang tegas, cerdas,
disiplin, dan konsisten dalam menegakkan amar makruf nahi mungkar. Metode
dakwahnya dikenal “membara”, dalam arti penuh semangat dan tegas, namun tidak
disertai sikap menghina atau menjatuhkan pihak lain. Kecerdasannya dalam menguasai
tiga bahasa, yaitu Indonesia, Arab, dan Inggris, di tengah akses pendidikan yang masih
terbatas pada masa itu, membuat ceramah dan dakwahnya mudah diterima berbagai
kalangan (Dahlan, 2019).

Dalam sejarah kiprah dakwahnya, Muma disebut sebagai salah satu “panglima
dakwah” dalam menyebarkan syiar Islam, terutama dalam upaya menghapus praktik
kesyirikan dan khurafat yang masih bertahan dari kepercayaan animisme dan dinamisme
warisan leluhur Bima. Ketegasan dan kejernihan sikapnya membuat dakwah yang
disampaikan dapat diterima masyarakat tanpa menimbulkan resistensi yang berarti
(Rafiuddin, 2020).

3. Mendidik dan Mengayomi Anak-Anak Perantauan

Salah satu dimensi menarik dalam dakwah dan kepemimpinan sosial Muma adalah
perannya dalam mendidik dan mengayomi anak-anak perantauan yang datang ke kota
untuk melanjutkan pendidikan. Anak-anak tersebut, yang berasal dari berbagai daerah
seperti Bima bagian pelosok, Dompu, Sumbawa, hingga Flores, diperkenankan tinggal di
rumah beliau dan mendapatkan pembinaan langsung. Mereka bukan hanya dididik dalam
ilmu agama, tetapi juga ditempa menjadi calon kader dakwah yang mampu berinteraksi
dengan berbagai kalangan.

Salah seorang anak didik yang pernah tinggal bersama beliau menuturkan bahwa

51



Dwi Ghina Mardiah®, Murodi? Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*

mereka dilatih untuk berhadapan dengan kepala daerah dengan menjadi “tangan kanan”
Muma, di antaranya melalui tugas mengantarkan surat-surat resmi kepada para pejabat
(Dahlan, 2019). Testimoni H. A. Rauf H.M. yang dihimpun oleh Muslimin
menggambarkan bahwa Muma membimbing mereka untuk selalu menggunakan bahasa
yang baik dan benar, membatasi penggunaan bahasa daerah Bima ketika berhadapan
dengan adik-adik, serta melatth kemampuan bersosialisasi dengan lingkungan yang
berbeda secara ideologis, terutama dalam hal muamalah. Mereka juga dilibatkan dalam
kegiatan tadarus Al-Qur’an, khitanan, pernikahan, dan kematian sebagai bagian dari
pembinaan tahsin qira’at Al-Qur’an. Selain itu, mereka dilatih berjiwa besar, terbiasa
menghadapi “orang-orang besar”, dan menjaga silaturahim antarkeluarga melalui
kunjungan dan interaksi yang intensif (Tawalinuddin, 2022).

Peran dan Keterlibatan Muma A. Gany Masykur dalam Ranah Dakwah dan Politik

Sebagai tokoh Muhammadiyah, Muma A. Gany Masykur memahami betul latar
historis dan karakter gerakan persyarikatan yang digagas K.H. Ahmad Dahlan pada 1912
di Yogyakarta. Muhammadiyah lahir sebagai gerakan dakwah Islam amar makruf nahi
mungkar dan tajdid, dengan orientasi pada pembaruan pendidikan dan pembersihan
praktik keagamaan dari unsur-unsur yang tidak sesuai dengan Al-Qur’an dan Sunnah
(Suyuthi, 2019; Effendy, 2019).

Dalam konteks Bima, Muma menjadi salah satu tokoh sentral yang
mengembangkan Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah modern. Ia memaknai
Muhammadiyah sebagai wadah perjuangan yang tidak hanya bergerak di bidang ritual
keagamaan, tetapi juga sosial, pendidikan, dan kemasyarakatan. Pemahaman historis
bahwa Muhammadiyah berawal dari kultur kampung tetapi berhadapan dengan hegemoni
kekuasaan kolonial dan budaya dominan non-Islam di kota, memberi inspirasi bagi Muma
untuk menjadikan gerakan ini sebagai alat transformasi sosial (Effendy, 2019).

Tokoh Sentral Persyarikatan Muhammadiyah di Bima

Muma A. Gany Masykur disebut sebagai tokoh sentral Muhammadiyah di Bima
karena jasanya yang besar dalam pengembangan syiar Islam melalui persyarikatan
Muhammadiyah (Umar, 2020). Eksistensi dan perkembangan organisasi Muhammadiyah
di Kota Bima tidak dapat dilepaskan dari peran dan pengaruh beliau. Perkenalan Muma
dengan Muhammadiyah bermula pada tahun 1937 melalui figur Ruma Bicara Abdul
Hamid dari Kerajaan Bima, seorang pejabat kerajaan yang memiliki kecenderungan
ideologis kepada Muhammadiyah (Effendy, 2019).

Dalam struktur pemerintahan Kerajaan Bima, “Ruma Bicara” merupakan jabatan
setingkat perdana menteri atau kepala pemerintahan yang memegang tanggung jawab
besar atas urusan negara. Secara etimologis, “Ruma” dalam bahasa Bima dapat dimaknai
sebagai “tempat berlindung” atau “yang mulia”, sehingga jabatan tersebut memiliki
dimensi simbolik yang kuat (Rafiuddin, 2020). Sejak masa sekolah di HIS, Muma kecil
seringkali dijemput oleh Ruma Bicara pada akhir pekan untuk pulang ke Desa Parado,
yang secara tidak langsung memperkuat hubungan emosional dan ideologis antara
keluarga Muma dan jaringan Muhammadiyah.

Keluarga meyakini bahwa Muma mengenal dan menginternalisasi ideologi
Muhammadiyah melalui Ruma Bicara. Di kemudian hari, Muma menjadi generasi kedua

52



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur

penggerak Muhammadiyah di Bima bersama KH. Muhammad Thayib Abdullah sebagai
ketua dan Muma sebagai sekretaris persyarikatan. Dalam banyak hal, Muma menjadi
rujukan utama dalam pengambilan keputusan terutama dalam bidang pendidikan
keagamaan dan sosial kemasyarakatan (Rafiuddin, 2020).

Menariknya, meskipun memperoleh suara terbanyak dalam pemilihan, Muma
menolak jabatan ketua dan memilih menjadi sekretaris. la menilai bahwa posisi sekretaris
memberinya keleluasaan lebih besar untuk mengurus umat, mengembangkan dakwah
Muhammadiyah, dan membangun komunikasi dengan penguasa serta pemerintah
setempat. Sikap ini menunjukkan bahwa kepemimpinan baginya bukan soal posisi
formal, melainkan seberapa besar manfaat yang bisa diberikan untuk umat.

Muma juga dikenal sebagai ahli hukum agama yang mampu menyelesaikan
beragam persoalan keagamaan di Bima. Ketegasan dalam menegakkan amar makruf nahi
mungkar, upaya menghilangkan praktik syirik dan khurafat di kalangan masyarakat, serta
pembentukan kader militan melalui sekolah Muhammadiyah dan pengiriman kader ke
jenjang pendidikan lebih tinggi merupakan bagian dari jejak kontribusinya (Umar, 2020).

Jejak Kepemimpinan dalam Struktur Birokrasi dan Lembaga Pendidikan Islam di
Bima

Selain aktif di persyarikatan Muhammadiyah, Muma A. Gany Masykur juga
memiliki rekam jejak penting dalam birokrasi pemerintahan daerah Kabupaten Bima. la
pernah menjadi anggota DPRD pada periode 1955-1957 dan menjabat sebagai anggota
Badan Pelaksana Harian (BPH), yaitu lembaga yang secara kewenangan setara dengan
posisi wakil bupati saat ini. Di samping itu, 1a juga pernah dipercaya sebagai Hakim
Syariah dan Hakim Pengadilan Agama. Dalam ranah politik, Muma dikenal dekat dengan
Amien Rais, dan pada masa reformasi, ia kerap diundang dalam kegiatan Partai Amanat
Nasional (PAN) sebagai tokoh penting dari Bima (Rafiuddin, 2020).

Di bidang pendidikan, Muma berperan sebagai pembina bagi yayasan-yayasan
Islam di Bima. la turut merintis Yayasan Islam Bima, mendirikan Yayasan
Badrurrahman, dan kemudian Yayasan Al-Mahasin Bima yang bergerak di bidang
Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD), kelompok bermain, dan Taman Kanak-Kanak.
Hingga kini, Yayasan Al-Mahasin masih aktif mendidik generasi muda dan
pengelolaannya diteruskan oleh putrinya, Nurfarhati.

Dalam aspek sosial-keagamaan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Muma
dipandang sebagai figur yang sangat toleran dalam kehidupan beragama. Salah satu bukti
kuat dari toleransi tersebut adalah keterlibatannya dalam memberikan izin pembangunan
gereja pertama di Bima sekitar tahun 1986. Dalam pandangannya, pembangunan gereja
tidak menjadi masalah selama tidak mengganggu akidah umat Islam (Robertson, 1992).
Sikap ini menggambarkan kedewasaan beragama, kemampuan dialog lintas iman, dan
kapasitas komunikasi yang kuat sebagai tokoh ulama sekaligus pimpinan birokrasi.

Tuduhan Keterlibatan dalam Peristiwa Talangsari 1989

Meski memiliki rekam jejak dakwah dan kepemimpinan yang cemerlang,
perjalanan hidup Muma A. Gany Masykur tidak terlepas dari ujian dan fitnah. Pada masa
rezim Orde Baru, sejumlah tokoh Muhammadiyah, termasuk Muma, Maman H.S., dan
H. Muhammad Anwar, dituduh terlibat dalam Peristiwa Lampung yang lebih dikenal

53



Dwi Ghina Mardiah®, Murodi? Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*

dengan Peristiwa Talangsari 1989 (Rafiuddin, 2020).

Mereka dianggap terlibat karena pada waktu yang hampir bersamaan dengan
peristiwa di Lampung tersebut, di Bima juga berlangsung berbagai kegiatan dakwah yang
dinilai pemerintah berpotensi membahayakan stabilitas. Muma dan beberapa tokoh lain
ditangkap seusai menyampaikan ceramah subuh di sebuah masjid di Bima. Pada masa
reformasi, sejumlah tokoh yang pernah mengalami penahanan ini kemudian menjadi figur
penting dalam Partai Amanat Nasional (PAN) (Abdul Wahid).

Peristiwa Talangsari sendiri dikenal sebagai salah satu kasus pelanggaran HAM
berat yang melibatkan aparat keamanan di Lampung pada masa Orde Baru. Fitnah
keterlibatan Muma dalam peristiwa tersebut berujung pada penahanannya selama
beberapa waktu, meskipun ia tidak pernah menjadi bagian dari kelompok pemuda yang
mengangkat senjata. Ujian sejarah ini menggambarkan bagaimana seorang tokoh dakwah
yang konsisten dalam perjuangan keagamaan dapat terseret dalam turbulensi politik
nasional, namun tetap menjaga integritas dan komitmen moralnya.

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa sosok Muma A. Gany Masykur merupakan figur
kunci dalam sejarah dakwah, pendidikan, dan pengembangan Persyarikatan
Muhammadiyah di Bima. Melalui pendekatan studi tokoh dan analisis biografis,
terungkap bahwa perjalanan hidup Muma—mulai dari latar keluarga bangsawan religius,
pengalaman pendidikan keagamaan, hingga keterlibatan dalam jaringan kesultanan dan
Muhammadiyah—membentuk pola dakwah yang tegas namun inklusif. Konsep dakwah
ibda’ bi nafsik yang ia pegang teguh tercermin dari keteladanan pribadi, pembinaan
keluarga, dan kedisiplinan moral yang kuat. Penguasaannya terhadap tiga bahasa, kiprah
sebagai khatib, guru agama, hakim agama, sekaligus aktor politik lokal, memperlihatkan
bahwa Muma tidak hanya berperan sebagai pemuka agama, tetapi juga agen transformasi
sosial yang mampu menjembatani otoritas keagamaan, adat, dan struktur birokrasi.

Temuan penelitian ini juga menegaskan bahwa pengaruh Muma Gany Masykur
tidak berhenti pada lingkup dakwah mimbar, melainkan meluas ke pembinaan kader
muda, penguatan lembaga pendidikan Islam, serta peran strategis dalam persenyawaan
nilai-nilai Muhammadiyah dengan kearifan lokal Bima. Gaya dakwah yang “membara
tanpa menghina”, sikap toleran dalam kehidupan beragama, dan konsistensi menegakkan
amar ma 'ruf nahi munkar menjadikan Muma sebagai rujukan moral sekaligus simbol
otoritas keagamaan di Bima. Bahkan ketika menghadapi tuduhan keterlibatan dalam
peristiwa Talangsari 1989, integritas dan rekam jejak dakwahnya tetap menempatkan
beliau sebagai tokoh sentral yang dihormati. Dengan demikian, sosok Muma Gany
Masykur memberikan gambaran konkret tentang bagaimana kepemimpinan dakwah lokal
dapat berperan signifikan dalam menjaga kemurnian ajaran Islam, mengembangkan
Muhammadiyah, dan merawat harmoni sosial di tingkat daerah.

REFERENSI

Abdul Wahid. (n.d.). Konflik ulama tua—ulama muda: Menegosiasikan pola penyiaran—
pengembangan Islam di Bima, Nusa Tenggara Barat. Fakultas Ushuluddin dan
Studi Agama, UIN Mataram.

Abubakar, M. D. (2019). TGH A. Ghany Masjkur: Panutan kehidupan pelaku & saksi
sejarah dari masa ke masa (Cet. 1). C. Krawala.

54



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur

Amanatharian.id. (n.d.). [Tulisan tentang gelar “Muma” dalam budaya Bima — detail
pustaka perlu dilengkapi].

Babhri. (2022). [Artikel tentang kepemimpinan lokal dan transformasi sosial masyarakat
Bima — detail pustaka perlu dilengkapi].

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2019). Konstruksi sosial atas realitas: Sebuah risalah
sosiologi pengetahuan (edisi cetak ulang). LP3ES.

Blakemore, J. E. O., Berenbaum, S. A., & Liben, L. S. (2009). Gender development.
Psychology Press.

Dahlan. (2019). [Tulisan tentang riwayat pendidikan dan kiprah dakwah Muma A. Gany
Masykur — detail pustaka perlu dilengkapi].

Effendy, A. R. (2019). [Tulisan tentang sejarah dan dinamika Muhammadiyah serta
konteks sosial Bima — detail pustaka perlu dilengkapi].

Fauzi. (2022). [Artikel tentang kepemimpinan keagamaan dan tokoh agama lokal — detail
pustaka perlu dilengkapi].

Haris, T. (2022). Masuknya Islam dan munculnya Bima sebagai pusat kekuasaan Islam
di kawasan Nusa Tenggara. Lektur Keagamaan: Jurnal Lektur Keagamaan, 10(1).

Hasanah, N., & Latief, H. (2023). [Artikel tentang identitas lokal, solidaritas, dan
perubahan sosial keagamaan — detail pustaka perlu dilengkapi].

Judith. (2009). [Karya tentang proses Islamisasi dan sejarah Kerajaan Bima — detail
pustaka perlu dilengkapi].

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Rineka Cipta.

Komisi untuk Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan (KontraS). (2001). Kertas
posisi KontraS: Kasus Talangsari 1989 — Sebuah kisah tragis yang dilupakan.
KontraS.

Mahmudi. (2021). /Buku atau artikel tentang strategi dakwah dan pemberdayaan umat
— detail pustaka perlu dilengkapi].

Mulkhan, A. M. (2020). /Karya tentang tokoh agama, Islam Nusantara, dan perubahan
sosial — detail pustaka perlu dilengkapi].

Muslimin, A. R. E. (2019). Memaafkan yang membenci: Biografi TGH Abdul Ghani
Masjkur (Cet. 1). Ruas Media.

Nurhayati, & Idris, M. (2020). Muhammadiyah dalam perspektif sejarah organisasi dan
sistem nilai. Trust Media Publishing.

Pulungan, S. (2019). Sejarah peradaban Islam di Indonesia. Amzah.

Rahman. (2024). [Artikel tentang peran aktor lokal dalam pembentukan struktur sosial
keagamaan — detail pustaka perlu dilengkapi].

Rafiuddin, R., Abdussahid, A., & Mahmudah, H. (2020). Sejarah dan pemikiran KH. A.
Gany Masjkur. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, 4(1).
Rifai, A., & Hamid, L. (2023). [Artikel tentang tokoh agama lokal dan transformasi

sosial-keagamaan — detail pustaka perlu dilengkapi].

Risalah Seminar Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. (1971). Sedjarah masuknja Islam
dan proses Islamisasi di Indonesia. Publicita.

Robertson, R. (1992). Agama dalam analisa dan interpretasi sosiologis (A. F. Saefuddin,
Penerj.). Rajawali Press.

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu pengantar. RajaGrafindo Persada.

Suhartin, S., Nurfaridah, N., & Nurnazmi, N. (2021). Penamaan diri masyarakat Bima
khususnya di kalangan bangsawan (Muma Dae) pada suku Mbojo dalam kehidupan
bermasyarakat. Edu Sociata: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 4(1).

55



Dwi Ghina Mardiah®, Murodi? Syamsul Yakin®, Rizky Amalia*

Sukamto. (2018). /Karya tentang peran tokoh agama dan perubahan sosial — detail
pustaka perlu dilengkapi].

Syamsuddin. (2024). [Artikel tentang kepemimpinan Muhammadiyah di Bima dan
pemberdayaan masyarakat — detail pustaka perlu dilengkapi].

Tawalinuddin. (2022). [Tulisan yang memuat testimoni H. A. Rauf H. M. tentang pola
didik dan pembinaan Muma — detail pustaka perlu dilengkapi].

Umar, U., & Rafiuddin, R. (2020). Kyai Haji Abdul Gany Masykur as central
Muhammadiyah figure in Bima. Halaga: Islamic Education Journal, 4(1).

Wawancara dengan puteri dan anak didik Muma A. Gany Masjkur. (n.d.). Sumber data
lisan tidak diterbitkan.

Yaqub, M. (2018). Sejarah sosial intelektual Islam. Jurnal Kajian Dakwah dan
Kemasyarakatan.

56



