
Holistik : Journal For Islamic Social Sciences 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik  
DOI:   
Vol. 9, No. 2 (2025). pp. 46-56 
e.ISSN: 2527 – 9556; p.ISSN: 2527 – 7588  

46 
 

  

JEJAK SOSIAL KEAGAMAAN MUMA A. GANY MASYKUR 
 

Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

¹UIN Syarif Hidayatullah Jakarta.(s) email: dwighina221@gmail.com  
2UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: aang_subiyakto@gmail.com  
3UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: aang_subiyakto@gmail.com 
4UIN Syarif Hidayatullah Jakarta (s) email: ra881197@gmail.com  

 

 
Article Info Abstract 

Submit: 3/12/2025 

Accepted: 06/12/2025 

Publish: 07/12/2025 
 

Keyword: 

Social Role, Religious Leadership, 

Local Figures, Change Agents, 

Social Transformation, Bima 

 

Kata Kunci: 

Peran Sosial, Kepemimpinan 

Keagamaan, Tokoh Lokal, Agen 

Perubahan, Transformasi Sosial, 

Bima. 

 

 This study aims to analyze the socio-religious role of Muma A. Gany 

Masykur, a prominent local Muhammadiyah figure who played a 

significant role in the social and religious transformation of the 

Bima community in West Nusa Tenggara, Indonesia. The research 

employs a qualitative descriptive approach using data collected 

through in-depth interviews, observation, and documentation. Data 

analysis was conducted through reduction, thematic categorization, 

and interpretative synthesis to identify patterns of leadership 

influence and community impact. The findings reveal that Muma A. 

Gany Masykur served not only as a spiritual leader but also as a 

transformative social agent who initiated Islamic educational 

reform, strengthened religious consciousness, and empowered 

community development through dakwah and institutional 

engagement. His influence is evident in the advancement of 

Muhammadiyah organizational networks, youth development 

initiatives, the establishment of Islamic educational institutions, and 

the reinforcement of religious identity within the Bima community. 

This research contributes theoretically by presenting a new 

perspective on the role of local religious leaders in social 

transformation and highlights the importance of culturally rooted 

Islamic leadership as a community development framework. The 

implications encourage further exploration of community-based 

Islamic leadership models in contemporary contexts. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan menganalisis peran sosial-keagamaan Muma 

A. Gany Masykur sebagai tokoh lokal Muhammadiyah yang memiliki 

pengaruh signifikan dalam proses transformasi sosial keagamaan 

masyarakat Bima, Nusa Tenggara Barat. Pendekatan yang digunakan 

adalah penelitian kualitatif deskriptif dengan teknik pengumpulan 

data melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi. 

Analisis data dilakukan melalui reduksi data, kategorisasi tematik, 

dan interpretasi makna untuk menemukan pola kontribusi dan dampak 

kepemimpinan keagamaan yang dijalankan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa Muma A. Gany Masykur tidak hanya berperan 

sebagai pemimpin spiritual, tetapi juga sebagai agen perubahan 

sosial yang aktif mendorong modernisasi pendidikan Islam serta 

membangun kesadaran kolektif masyarakat melalui gerakan dakwah 

dan pemberdayaan umat. Pengaruhnya terlihat dalam penguatan 

jaringan organisasi Muhammadiyah, pembinaan generasi muda, 

pengembangan institusi pendidikan Islam, dan penguatan karakter 

religius masyarakat Bima. Penelitian ini memberikan kontribusi 

ilmiah dengan menawarkan perspektif baru mengenai dinamika peran 

tokoh lokal dalam perubahan sosial keagamaan dan menegaskan 

pentingnya kepemimpinan kultural berbasis nilai agama sebagai 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik
mailto:dwighina221@gmail.com
mailto:aang_subiyakto@gmail.com
mailto:aang_subiyakto@gmail.com
mailto:ra881197@gmail.com


Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

47 
 

strategi pembangunan masyarakat. Implikasi penelitian ini membuka 

ruang bagi kajian lebih lanjut tentang model kepemimpinan Islam 

berbasis komunitas dan relevansinya dalam konteks modern. 

 

 

INTRODUCTION  

Tokoh agama memiliki kedudukan strategis dalam membentuk arah kehidupan 

sosial dan keagamaan masyarakat Indonesia. Mereka tidak hanya berfungsi sebagai figur 

spiritual, tetapi juga memainkan peran penting sebagai agen perubahan sosial yang 

mampu mempengaruhi pembentukan budaya, nilai moral, dan struktur pendidikan 

keagamaan (Berger & Luckmann, 2019). Dalam tradisi Islam Nusantara, tokoh agama 

menjadi pusat otoritas sosial yang dipercaya mampu menyatukan masyarakat, memediasi 

konflik, memperkuat identitas kultural, serta mengarahkan perubahan melalui gerakan 

dakwah dan keteladanan moral (Mulkhan, 2020). Hal tersebut menunjukkan bahwa posisi 

tokoh agama dalam masyarakat tidak dapat dipisahkan dari dinamika transformasi sosial. 

Di wilayah-wilayah dengan jaringan komunitas Islam yang kuat, peran tokoh 

agama lokal sering kali menjadi pilar utama pembangunan sosial dan pendidikan 

masyarakat. Salah satu fondasi penting dalam kajian perubahan sosial adalah kontribusi 

tokoh agama terhadap peningkatan kesadaran keagamaan dan pengembangan lembaga 

pendidikan Islam sebagai pusat pembentukan karakter (Sukamto, 2018). Kiprah tokoh 

agama lokal berbeda dengan tokoh nasional karena pengaruhnya langsung dirasakan 

melalui interaksi sosial sehari-hari. Oleh sebab itu, penelitian tentang figur lokal memiliki 

urgensi akademik untuk memahami bagaimana nilai dan praktik keagamaan 

diterjemahkan menjadi tindakan sosial yang berdampak nyata bagi masyarakat. 

Namun penelusuran akademik mengenai peran tokoh agama lokal masih sangat 

terbatas. Penelitian kontemporer menunjukkan bahwa sebagian besar kajian 

kepemimpinan keagamaan cenderung berfokus pada figur nasional atau pemimpin besar 

organisasi Islam, sementara tokoh lokal yang berperan signifikan dalam kehidupan 

masyarakat akar rumput sering terabaikan (Fauzi, 2022). Kekurangan dokumentasi ilmiah 

tersebut menimbulkan kesenjangan pengetahuan mengenai bagaimana model 

kepemimpinan lokal bekerja dalam menggerakkan perubahan sosial-keagamaan. Dalam 

perspektif studi perubahan sosial, tokoh agama lokal memiliki legitimasi dan kedekatan 

emosional dengan masyarakat sehingga mampu menghasilkan gerakan transformasi 

berbasis kepercayaan komunitas (Rifai & Hamid, 2023). 

Urgensi penelitian ini semakin kuat karena literatur terbaru menegaskan bahwa 

aktor lokal merupakan faktor kunci dalam pembentukan struktur sosial keagamaan 

masyarakat, terutama pada situasi ketika lembaga formal tidak memiliki jangkauan 

efektif untuk mendorong perubahan (Rahman, 2024). Identitas lokal yang melekat pada 

tokoh agama memiliki kekuatan simbolik untuk membentuk solidaritas, memperkuat 

nilai-nilai agama, dan mendorong perubahan sosial melalui pendekatan kultural (Hasanah 

& Latief, 2023). Oleh karena itu, kajian yang mendokumentasikan perjalanan 

kepemimpinan tokoh lokal sangat penting bagi pemahaman akademik mengenai 

dinamika sosial Islam di Indonesia. 

Dalam konteks Bima, Nusa Tenggara Barat, sosok Muma A. Gany Masykur 

merupakan figur sentral dalam perkembangan sosial-keagamaan masyarakat. Kiprahnya 

sebagai tokoh Muhammadiyah telah mempengaruhi penguatan pendidikan Islam, 

pembinaan generasi muda, serta revitalisasi gerakan dakwah berbasis pemberdayaan 

masyarakat (Syamsuddin, 2024). Pengaruh tersebut menunjukkan bahwa kepemimpinan 

lokal dapat menjadi sumber transformasi sosial melalui praktik sosial keagamaan yang 



Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

  

48 

 

konsisten, progresif, dan berorientasi pada pembangunan moral komunitas (Bahri, 2022). 

Namun demikian, kontribusinya belum terdokumentasikan secara ilmiah melalui kajian 

yang sistematis. 

Berangkat dari celah penelitian tersebut, studi ini bertujuan untuk menganalisis 

peran sosial-keagamaan Muma A. Gany Masykur sebagai agen perubahan dalam 

pembangunan masyarakat Bima melalui pendekatan kualitatif berbasis wawancara, 

observasi, dan dokumentasi. Penelitian ini diharapkan tidak hanya memperkaya literatur 

akademik mengenai tokoh agama lokal dan model kepemimpinan Islam berbasis 

komunitas, tetapi juga memberikan kontribusi praktis bagi pengembangan strategi 

dakwah dan pemberdayaan umat yang relevan dengan kebutuhan sosial masyarakat 

kontemporer (Mahmudi, 2021). Dengan demikian, penelitian ini memiliki urgensi tinggi 

untuk mengisi kekosongan literatur, melestarikan jejak kontribusi tokoh lokal, serta 

menguatkan kajian tentang transformasi sosial keagamaan di Indonesia. 

Agama Islam bukanlah agama leluhur masyarakat Bima. Masuknya Islam dan 

perkembangan Bima sebagai pusat kekuasaan Islam di Nusa Tenggara terjadi sekitar abad 

ke-17. Awalnya, Kerajaan Bima bercorak Hindu, namun kemudian mengalami proses 

Islamisasi. Raja Bima ke-15, Sultan Abdul Kahir, memeluk Islam dan mengubah 

namanya, menandai awal era baru bagi Bima. Bima kemudian menjadi pusat penyebaran 

Islam di wilayah tersebut, terutama di bawah pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin 

dan Sultan Nurudin. 

Dalam konteks tersebut, kehadiran tokoh seperti Muma Gany Masykur menjadi 

sangat penting sebagai figur penerus dakwah Islam yang tidak hanya memelihara nilai-

nilai keislaman dalam masyarakat, tetapi juga turut membentuk arah pendidikan Islam dan 

kebijakan keagamaan daerah. Melalui pendekatan sosial, budaya, dan politik yang 

moderat namun tegas, Muma berhasil membangun kekuatan dakwah yang tidak hanya 

bersifat ritualistik, melainkan juga berdimensi struktural. 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam biografi, gagasan, dan 

kontribusi dakwah Muma A. Gany Masykur, serta sejauh mana keterlibatannya dalam 

pengembangan Muhammadiyah dan sistem birokrasi serta pendidikan Islam di Bima. 

Dengan menggunakan pendekatan teori peran sosial dan pendekatan antropologis-

sosiologis, kajian ini diharapkan mampu memberikan kontribusi ilmiah terhadap 

pemahaman dakwah Islam berbasis lokalitas serta membuka ruang refleksi terhadap 

kepemimpinan ulama dalam struktur masyarakat Muslim di daerah. 

 

METHOD 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

tokoh (biografis) untuk menganalisis kiprah dakwah, pemikiran, dan kontribusi sosial-

keagamaan Muma A. Gany Masykur terhadap perkembangan masyarakat Bima. Metode 

studi tokoh dipilih karena memberikan kesempatan untuk menggali perjalanan hidup, 

pola kepemimpinan, serta pengaruh sosial tokoh dalam konteks historis dan sosial budaya 

yang melingkupinya. Melalui pendekatan ini peneliti mampu merekonstruksi dinamika 

peran dan kontribusi tokoh berdasarkan data faktual yang diperoleh dari berbagai sumber 

dan kesaksian autentik. 

Pengumpulan data dilakukan melalui wawancara mendalam, studi pustaka, dan 

observasi tidak langsung. Wawancara dilakukan kepada informan kunci yang memiliki 

kedekatan emosional dan historis dengan Muma A. Gany Masykur, termasuk tokoh 

Muhammadiyah, tokoh masyarakat, serta putri beliau, Bunda Nurfarhati, yang 

memberikan informasi terkait aktivitas dakwah, kepemimpinan, dan perjalanan hidup 



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

49 
 

tokoh yang dikaji. Studi pustaka dilakukan dengan menelusuri literatur terkait sejarah 

perkembangan Islam di Bima, dokumen organisasi Muhammadiyah, publikasi ilmiah, 

buku sejarah lokal, dan tulisan-tulisan yang memuat catatan kontribusi sosial tokoh. 

Observasi tidak langsung digunakan dengan menelaah sumber primer seperti arsip 

dokumentasi keluarga, ijazah, foto kegiatan, jurnal kelembagaan, dan pemberitaan media 

lokal sebagai bahan verifikasi data. 

Analisis data dilakukan secara interaktif mengikuti model Miles dan Huberman 

yang meliputi reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan interpretatif. Proses 

reduksi dilakukan dengan menyeleksi fakta penting dan mengelompokkan data ke dalam 

tema-tema utama seperti perjalanan biografis, konsep dakwah, peran sosial 

kepemimpinan, dan dampak sosial. Data kemudian disajikan dalam bentuk narasi tematik 

untuk menemukan pola, hubungan makna, dan integrasi antara fakta historis dan konteks 

budaya. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dengan membandingkan hasil 

wawancara, dokumentasi, serta literatur pendukung. Pendekatan antropologis dan 

sosiologis digunakan untuk memperkuat interpretasi mengenai konteks budaya lokal, 

struktur sosial masyarakat Bima, serta posisi strategis Muma A. Gany Masykur dalam 

ranah dakwah, pendidikan, dan birokrasi. 

Dengan pendekatan ini penelitian diharapkan mampu memberikan gambaran 

komprehensif mengenai peran dan kontribusi tokoh agama lokal dalam perubahan sosial-

keagamaan masyarakat Bima serta memperkaya literatur akademik terkait model 

kepemimpinan Islam berbasis komunitas. 

 

RESULT AND DISCUSSION  

Biografi Dakwah Muma A. Gany Masykur 

Islam bukanlah agama leluhur masyarakat Bima. Proses masuknya Islam dan 

berkembangnya Bima sebagai salah satu pusat kekuasaan Islam di kawasan Nusa 

Tenggara berlangsung secara bertahap sejak abad ke-17 (Judith, 2009). Sebelum itu, 

Kerajaan Bima bercorak Hindu, kemudian mengalami proses Islamisasi yang ditandai 

dengan masuk Islamnya Raja Bima ke-15, Sultan Abdul Kahir. Peristiwa tersebut bukan 

hanya perubahan agama pribadi seorang raja, melainkan menjadi penanda lahirnya era 

baru dalam sejarah sosial-keagamaan Bima. Pada masa-masa sesudahnya, terutama di 

bawah pemerintahan Sultan Abdul Khair Sirajuddin dan Sultan Nuruddin, Bima 

berkembang menjadi pusat penyebaran Islam di wilayah sekitarnya (Soerjono, 2012). 

Dalam konteks sejarah Islam Bima yang sudah mengakar inilah Muma A. Gany 

Masykur tampil sebagai salah satu tokoh penting yang melanjutkan estafet dakwah dan 

pembinaan masyarakat. Kiprah beliau tidak hanya memperkuat tradisi keilmuan dan 

dakwah, tetapi juga menghubungkan warisan Islamisasi klasik Bima dengan dinamika 

sosial kontemporer melalui gerakan Muhammadiyah dan peran birokratis yang 

diembannya. 

 

Latar Historis dan Budaya Pemberian Gelar “Muma” 

Muma A. Gany Masykur dikenal sebagai ulama tersohor asal Parado, Kabupaten 

Bima, yang lebih akrab dipanggil “Muma”. Panggilan ini bukan sekadar nama, melainkan 

gelar kehormatan yang memiliki akar budaya yang kuat dalam tradisi masyarakat Bima. 

Istilah “Muma” digunakan sebagai panggilan kehormatan bagi kalangan bangsawan 

“Dae”, yaitu gelar kebangsawanan dalam struktur kesultanan Bima, sekaligus digunakan 

untuk menyebut mufti dan ulama yang memiliki posisi terhormat di tengah masyarakat 



Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

  

50 

 

(Suhartin). 

Penggunaan gelar Muma dan Dae di Bima bersifat turun-temurun dan menandai 

seseorang yang memiliki wibawa, tanggung jawab sosial, serta peran sebagai penengah 

dalam kehidupan bermasyarakat. Sebutan Muma diyakini berasal dari variasi dialektal 

kata “Ruma” atau “Uma” yang secara kultural mengandung makna “tempat 

perlindungan” dan “penghormatan” (Amanatharian). Dengan demikian, istilah Muma 

bukan sekadar identitas personal, melainkan simbol budaya yang mencerminkan posisi 

strategis Muma A. Gany Masykur sebagai figur pelindung, penasehat, dan panutan bagi 

masyarakat. Gelar ini turut memperkuat legitimasi sosial dan religius yang menjadi modal 

penting dalam kiprah dakwah dan kepemimpinannya. 

 

Riwayat Pendidikan Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

Muma A. Gany Masykur lahir di Desa Parado Rato, Kecamatan Parado, Kabupaten 

Bima, pada 5 Mei 1924 (Umar, 2020). Beliau tumbuh dalam lintasan sejarah panjang 

perubahan sosial dan politik, menjadi saksi dan sekaligus pelaku dalam berbagai fase 

perjalanan bangsa. Muma wafat pada 4 Juni 2019, bertepatan dengan 29 Ramadhan 1444 

H, dalam usia 95 tahun, setelah mengalami sakit yang memburuk sekitar dua bulan 

sebelum meninggal dunia. 

Perkenalannya dengan Muhammadiyah terjadi pada tahun 1937 ketika beliau 

bersekolah di Hollandsch Inlandsche School (HIS) di daerah Mbojo/Bima. Namun, 

pendidikan di HIS tidak dapat ia selesaikan karena terjadi peristiwa penguburan salah 

satu teman sekolah dengan tata cara Kristen yang memicu penolakan keras dari pihak 

keluarga. Peristiwa ini berujung pada larangan keluarga kepada Muma kecil untuk 

melanjutkan pendidikan di HIS. 

Setelah tidak lagi bersekolah di HIS, Muma melanjutkan pendidikan di Darul Ulum. 

Di lembaga ini ia berjumpa dengan pengajar yang memperkenalkan ideologi Nahdlatul 

Ulama, namun Muma tetap konsisten pada ideologi Muhammadiyah yang lebih dahulu 

ia kenal (Rafiuddin, 2020). Sejak usia belia, ia mendalami ilmu agama dengan mengaji 

kitab kepada beberapa guru, dan dikenal sebagai murid termuda yang memiliki 

kedewasaan berpikir melampaui usianya. Kegemarannya dalam belajar mendapat 

dukungan penuh dari keluarga, salah satunya dengan menghadiahkan sebidang sawah 

kepada seorang guru dari Desa Tangga yang mengajarkan ilmu membaca kitab atau 

dalam istilah lokal disebut “ngaji dodo”. 

Menurut Rafiuddin (2020), terdapat perbedaan penuturan terkait riwayat 

pendidikan lanjutan beliau. Sebagian sumber menyebutkan bahwa Muma sempat dikirim 

untuk menuntut ilmu ke Yogyakarta, sementara dari penuturan putrinya, Nurfarhati, 

disebutkan bahwa beliau dikirim ke Semarang. Meskipun demikian, keduanya sepakat 

bahwa pendidikan di Darul Ulum tidak diselesaikan karena Muma dipanggil kembali ke 

Bima oleh kesultanan. Atas panggilan tersebut, Sultan Muhammad Salahuddin 

mengangkatnya sebagai khatib, meskipun tahun pengangkatannya tidak 

terdokumentasikan secara pasti. 

Dahlan (2019) mencatat bahwa Muma diberi ijazah untuk mengajar Pendidikan 

Agama Islam di Sekolah Rakyat setelah dinyatakan lulus oleh Panitia Pemeriksa Ujian 

Calon Guru Agama Islam Provinsi Sunda Kecil yang dibentuk oleh Kepala Jawatan 

Pendidikan Agama. Ujian ini didasarkan pada Peraturan Menteri Agama tanggal 14 Juni 



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

51 
 

1951 No. 5/1951, dan keputusan kelulusannya ditetapkan melalui surat resmi pada 25 

November 1952. Muma dinyatakan lulus dalam ujian calon guru agama yang 

dilaksanakan secara bertahap pada 22, 28, dan 29 Oktober 1952 serta 5 Maret 1953 

(Rafiuddin, 2020; Umar, 2020). 

Pada tahun 1957, Muma menunaikan ibadah haji ke Makkah. Selain melaksanakan 

ibadah, beliau juga memanfaatkan kesempatan tersebut untuk mengikuti halaqah 

keilmuan di Masjidil Haram. Di sana, beliau bertemu dengan beberapa pemuda utusan 

Kesultanan Bima yang sedang menuntut ilmu. Dalam wawancara bersama putrinya, 

disebutkan bahwa di antara para pemuda tersebut terdapat H. Said dan H. Thalib. Kepada 

mereka, Muma memberikan dorongan agar kelak kembali ke tanah leluhur dan 

mengamalkan ilmu yang telah diperoleh. 

 

Konsep Dakwah Muma A. Gany Masykur 

1. Konsep Dakwah “Ibda’ Bi Nafsik” 

Salah satu konsep utama dakwah Muma adalah “ibda’ bi nafsik”, yaitu memulai 

perbaikan dari diri sendiri, keluarga, dan lingkungan terdekat. Konsep ini tampak jelas 

dalam prioritas dakwahnya, di mana beliau terlebih dahulu mengenalkan pemikiran dan 

gerakan Muhammadiyah kepada keluarga inti. Muma terbiasa mengajak anak-anaknya 

untuk ikut serta saat mengajar dan mengisi kajian keagamaan, sehingga keluarga bukan 

hanya menjadi objek dakwah, tetapi juga bagian dari pelaku dakwah (Rafiuddin, 2020). 

Dengan demikian, rumah dan keluarga menjadi basis pertama internalisasi nilai 

keislaman dan ideologi Muhammadiyah. 

2. Berdakwah Membara tanpa Menghina 

Dari berbagai kesaksian, Muma digambarkan sebagai pribadi yang tegas, cerdas, 

disiplin, dan konsisten dalam menegakkan amar makruf nahi mungkar. Metode 

dakwahnya dikenal “membara”, dalam arti penuh semangat dan tegas, namun tidak 

disertai sikap menghina atau menjatuhkan pihak lain. Kecerdasannya dalam menguasai 

tiga bahasa, yaitu Indonesia, Arab, dan Inggris, di tengah akses pendidikan yang masih 

terbatas pada masa itu, membuat ceramah dan dakwahnya mudah diterima berbagai 

kalangan (Dahlan, 2019). 

Dalam sejarah kiprah dakwahnya, Muma disebut sebagai salah satu “panglima 

dakwah” dalam menyebarkan syiar Islam, terutama dalam upaya menghapus praktik 

kesyirikan dan khurafat yang masih bertahan dari kepercayaan animisme dan dinamisme 

warisan leluhur Bima. Ketegasan dan kejernihan sikapnya membuat dakwah yang 

disampaikan dapat diterima masyarakat tanpa menimbulkan resistensi yang berarti 

(Rafiuddin, 2020). 

3. Mendidik dan Mengayomi Anak-Anak Perantauan 

Salah satu dimensi menarik dalam dakwah dan kepemimpinan sosial Muma adalah 

perannya dalam mendidik dan mengayomi anak-anak perantauan yang datang ke kota 

untuk melanjutkan pendidikan. Anak-anak tersebut, yang berasal dari berbagai daerah 

seperti Bima bagian pelosok, Dompu, Sumbawa, hingga Flores, diperkenankan tinggal di 

rumah beliau dan mendapatkan pembinaan langsung. Mereka bukan hanya dididik dalam 

ilmu agama, tetapi juga ditempa menjadi calon kader dakwah yang mampu berinteraksi 

dengan berbagai kalangan. 

Salah seorang anak didik yang pernah tinggal bersama beliau menuturkan bahwa 



Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

  

52 

 

mereka dilatih untuk berhadapan dengan kepala daerah dengan menjadi “tangan kanan” 

Muma, di antaranya melalui tugas mengantarkan surat-surat resmi kepada para pejabat 

(Dahlan, 2019). Testimoni H. A. Rauf H.M. yang dihimpun oleh Muslimin 

menggambarkan bahwa Muma membimbing mereka untuk selalu menggunakan bahasa 

yang baik dan benar, membatasi penggunaan bahasa daerah Bima ketika berhadapan 

dengan adik-adik, serta melatih kemampuan bersosialisasi dengan lingkungan yang 

berbeda secara ideologis, terutama dalam hal muamalah. Mereka juga dilibatkan dalam 

kegiatan tadarus Al-Qur’an, khitanan, pernikahan, dan kematian sebagai bagian dari 

pembinaan tahsin qira’at Al-Qur’an. Selain itu, mereka dilatih berjiwa besar, terbiasa 

menghadapi “orang-orang besar”, dan menjaga silaturahim antarkeluarga melalui 

kunjungan dan interaksi yang intensif (Tawalinuddin, 2022). 

 

Peran dan Keterlibatan Muma A. Gany Masykur dalam Ranah Dakwah dan Politik 

Sebagai tokoh Muhammadiyah, Muma A. Gany Masykur memahami betul latar 

historis dan karakter gerakan persyarikatan yang digagas K.H. Ahmad Dahlan pada 1912 

di Yogyakarta. Muhammadiyah lahir sebagai gerakan dakwah Islam amar makruf nahi 

mungkar dan tajdid, dengan orientasi pada pembaruan pendidikan dan pembersihan 

praktik keagamaan dari unsur-unsur yang tidak sesuai dengan Al-Qur’an dan Sunnah 

(Suyuthi, 2019; Effendy, 2019). 

Dalam konteks Bima, Muma menjadi salah satu tokoh sentral yang 

mengembangkan Muhammadiyah sebagai gerakan dakwah modern. Ia memaknai 

Muhammadiyah sebagai wadah perjuangan yang tidak hanya bergerak di bidang ritual 

keagamaan, tetapi juga sosial, pendidikan, dan kemasyarakatan. Pemahaman historis 

bahwa Muhammadiyah berawal dari kultur kampung tetapi berhadapan dengan hegemoni 

kekuasaan kolonial dan budaya dominan non-Islam di kota, memberi inspirasi bagi Muma 

untuk menjadikan gerakan ini sebagai alat transformasi sosial (Effendy, 2019). 

 

Tokoh Sentral Persyarikatan Muhammadiyah di Bima 

Muma A. Gany Masykur disebut sebagai tokoh sentral Muhammadiyah di Bima 

karena jasanya yang besar dalam pengembangan syiar Islam melalui persyarikatan 

Muhammadiyah (Umar, 2020). Eksistensi dan perkembangan organisasi Muhammadiyah 

di Kota Bima tidak dapat dilepaskan dari peran dan pengaruh beliau. Perkenalan Muma 

dengan Muhammadiyah bermula pada tahun 1937 melalui figur Ruma Bicara Abdul 

Hamid dari Kerajaan Bima, seorang pejabat kerajaan yang memiliki kecenderungan 

ideologis kepada Muhammadiyah (Effendy, 2019). 

Dalam struktur pemerintahan Kerajaan Bima, “Ruma Bicara” merupakan jabatan 

setingkat perdana menteri atau kepala pemerintahan yang memegang tanggung jawab 

besar atas urusan negara. Secara etimologis, “Ruma” dalam bahasa Bima dapat dimaknai 

sebagai “tempat berlindung” atau “yang mulia”, sehingga jabatan tersebut memiliki 

dimensi simbolik yang kuat (Rafiuddin, 2020). Sejak masa sekolah di HIS, Muma kecil 

seringkali dijemput oleh Ruma Bicara pada akhir pekan untuk pulang ke Desa Parado, 

yang secara tidak langsung memperkuat hubungan emosional dan ideologis antara 

keluarga Muma dan jaringan Muhammadiyah. 

Keluarga meyakini bahwa Muma mengenal dan menginternalisasi ideologi 

Muhammadiyah melalui Ruma Bicara. Di kemudian hari, Muma menjadi generasi kedua 



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

53 
 

penggerak Muhammadiyah di Bima bersama KH. Muhammad Thayib Abdullah sebagai 

ketua dan Muma sebagai sekretaris persyarikatan. Dalam banyak hal, Muma menjadi 

rujukan utama dalam pengambilan keputusan terutama dalam bidang pendidikan 

keagamaan dan sosial kemasyarakatan (Rafiuddin, 2020). 

Menariknya, meskipun memperoleh suara terbanyak dalam pemilihan, Muma 

menolak jabatan ketua dan memilih menjadi sekretaris. Ia menilai bahwa posisi sekretaris 

memberinya keleluasaan lebih besar untuk mengurus umat, mengembangkan dakwah 

Muhammadiyah, dan membangun komunikasi dengan penguasa serta pemerintah 

setempat. Sikap ini menunjukkan bahwa kepemimpinan baginya bukan soal posisi 

formal, melainkan seberapa besar manfaat yang bisa diberikan untuk umat. 

Muma juga dikenal sebagai ahli hukum agama yang mampu menyelesaikan 

beragam persoalan keagamaan di Bima. Ketegasan dalam menegakkan amar makruf nahi 

mungkar, upaya menghilangkan praktik syirik dan khurafat di kalangan masyarakat, serta 

pembentukan kader militan melalui sekolah Muhammadiyah dan pengiriman kader ke 

jenjang pendidikan lebih tinggi merupakan bagian dari jejak kontribusinya (Umar, 2020). 

 

Jejak Kepemimpinan dalam Struktur Birokrasi dan Lembaga Pendidikan Islam di 

Bima 

Selain aktif di persyarikatan Muhammadiyah, Muma A. Gany Masykur juga 

memiliki rekam jejak penting dalam birokrasi pemerintahan daerah Kabupaten Bima. Ia 

pernah menjadi anggota DPRD pada periode 1955–1957 dan menjabat sebagai anggota 

Badan Pelaksana Harian (BPH), yaitu lembaga yang secara kewenangan setara dengan 

posisi wakil bupati saat ini. Di samping itu, ia juga pernah dipercaya sebagai Hakim 

Syariah dan Hakim Pengadilan Agama. Dalam ranah politik, Muma dikenal dekat dengan 

Amien Rais, dan pada masa reformasi, ia kerap diundang dalam kegiatan Partai Amanat 

Nasional (PAN) sebagai tokoh penting dari Bima (Rafiuddin, 2020). 

Di bidang pendidikan, Muma berperan sebagai pembina bagi yayasan-yayasan 

Islam di Bima. Ia turut merintis Yayasan Islam Bima, mendirikan Yayasan 

Badrurrahman, dan kemudian Yayasan Al-Mahasin Bima yang bergerak di bidang 

Pendidikan Anak Usia Dini (PAUD), kelompok bermain, dan Taman Kanak-Kanak. 

Hingga kini, Yayasan Al-Mahasin masih aktif mendidik generasi muda dan 

pengelolaannya diteruskan oleh putrinya, Nurfarhati. 

Dalam aspek sosial-keagamaan, hasil penelitian menunjukkan bahwa Muma 

dipandang sebagai figur yang sangat toleran dalam kehidupan beragama. Salah satu bukti 

kuat dari toleransi tersebut adalah keterlibatannya dalam memberikan izin pembangunan 

gereja pertama di Bima sekitar tahun 1986. Dalam pandangannya, pembangunan gereja 

tidak menjadi masalah selama tidak mengganggu akidah umat Islam (Robertson, 1992). 

Sikap ini menggambarkan kedewasaan beragama, kemampuan dialog lintas iman, dan 

kapasitas komunikasi yang kuat sebagai tokoh ulama sekaligus pimpinan birokrasi. 

 

Tuduhan Keterlibatan dalam Peristiwa Talangsari 1989 

Meski memiliki rekam jejak dakwah dan kepemimpinan yang cemerlang, 

perjalanan hidup Muma A. Gany Masykur tidak terlepas dari ujian dan fitnah. Pada masa 

rezim Orde Baru, sejumlah tokoh Muhammadiyah, termasuk Muma, Maman H.S., dan 

H. Muhammad Anwar, dituduh terlibat dalam Peristiwa Lampung yang lebih dikenal 



Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

  

54 

 

dengan Peristiwa Talangsari 1989 (Rafiuddin, 2020). 

Mereka dianggap terlibat karena pada waktu yang hampir bersamaan dengan 

peristiwa di Lampung tersebut, di Bima juga berlangsung berbagai kegiatan dakwah yang 

dinilai pemerintah berpotensi membahayakan stabilitas. Muma dan beberapa tokoh lain 

ditangkap seusai menyampaikan ceramah subuh di sebuah masjid di Bima. Pada masa 

reformasi, sejumlah tokoh yang pernah mengalami penahanan ini kemudian menjadi figur 

penting dalam Partai Amanat Nasional (PAN) (Abdul Wahid). 

Peristiwa Talangsari sendiri dikenal sebagai salah satu kasus pelanggaran HAM 

berat yang melibatkan aparat keamanan di Lampung pada masa Orde Baru. Fitnah 

keterlibatan Muma dalam peristiwa tersebut berujung pada penahanannya selama 

beberapa waktu, meskipun ia tidak pernah menjadi bagian dari kelompok pemuda yang 

mengangkat senjata. Ujian sejarah ini menggambarkan bagaimana seorang tokoh dakwah 

yang konsisten dalam perjuangan keagamaan dapat terseret dalam turbulensi politik 

nasional, namun tetap menjaga integritas dan komitmen moralnya. 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa sosok Muma A. Gany Masykur merupakan figur 

kunci dalam sejarah dakwah, pendidikan, dan pengembangan Persyarikatan 

Muhammadiyah di Bima. Melalui pendekatan studi tokoh dan analisis biografis, 

terungkap bahwa perjalanan hidup Muma—mulai dari latar keluarga bangsawan religius, 

pengalaman pendidikan keagamaan, hingga keterlibatan dalam jaringan kesultanan dan 

Muhammadiyah—membentuk pola dakwah yang tegas namun inklusif. Konsep dakwah 

ibda’ bi nafsik yang ia pegang teguh tercermin dari keteladanan pribadi, pembinaan 

keluarga, dan kedisiplinan moral yang kuat. Penguasaannya terhadap tiga bahasa, kiprah 

sebagai khatib, guru agama, hakim agama, sekaligus aktor politik lokal, memperlihatkan 

bahwa Muma tidak hanya berperan sebagai pemuka agama, tetapi juga agen transformasi 

sosial yang mampu menjembatani otoritas keagamaan, adat, dan struktur birokrasi. 

Temuan penelitian ini juga menegaskan bahwa pengaruh Muma Gany Masykur 

tidak berhenti pada lingkup dakwah mimbar, melainkan meluas ke pembinaan kader 

muda, penguatan lembaga pendidikan Islam, serta peran strategis dalam persenyawaan 

nilai-nilai Muhammadiyah dengan kearifan lokal Bima. Gaya dakwah yang “membara 

tanpa menghina”, sikap toleran dalam kehidupan beragama, dan konsistensi menegakkan 

amar ma’ruf nahi munkar menjadikan Muma sebagai rujukan moral sekaligus simbol 

otoritas keagamaan di Bima. Bahkan ketika menghadapi tuduhan keterlibatan dalam 

peristiwa Talangsari 1989, integritas dan rekam jejak dakwahnya tetap menempatkan 

beliau sebagai tokoh sentral yang dihormati. Dengan demikian, sosok Muma Gany 

Masykur memberikan gambaran konkret tentang bagaimana kepemimpinan dakwah lokal 

dapat berperan signifikan dalam menjaga kemurnian ajaran Islam, mengembangkan 

Muhammadiyah, dan merawat harmoni sosial di tingkat daerah. 

 

REFERENSI 

Abdul Wahid. (n.d.). Konflik ulama tua–ulama muda: Menegosiasikan pola penyiaran–

pengembangan Islam di Bima, Nusa Tenggara Barat. Fakultas Ushuluddin dan 

Studi Agama, UIN Mataram. 

Abubakar, M. D. (2019). TGH A. Ghany Masjkur: Panutan kehidupan pelaku & saksi 

sejarah dari masa ke masa (Cet. 1). C. Krawala. 



Jejak Sosial Keagamaan Muma A. Gany Masykur 

55 
 

Amanatharian.id. (n.d.). [Tulisan tentang gelar “Muma” dalam budaya Bima – detail 

pustaka perlu dilengkapi]. 

Bahri. (2022). [Artikel tentang kepemimpinan lokal dan transformasi sosial masyarakat 

Bima – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Berger, P. L., & Luckmann, T. (2019). Konstruksi sosial atas realitas: Sebuah risalah 

sosiologi pengetahuan (edisi cetak ulang). LP3ES. 

Blakemore, J. E. O., Berenbaum, S. A., & Liben, L. S. (2009). Gender development. 

Psychology Press. 

Dahlan. (2019). [Tulisan tentang riwayat pendidikan dan kiprah dakwah Muma A. Gany 

Masykur – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Effendy, A. R. (2019). [Tulisan tentang sejarah dan dinamika Muhammadiyah serta 

konteks sosial Bima – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Fauzi. (2022). [Artikel tentang kepemimpinan keagamaan dan tokoh agama lokal – detail 

pustaka perlu dilengkapi]. 

Haris, T. (2022). Masuknya Islam dan munculnya Bima sebagai pusat kekuasaan Islam 

di kawasan Nusa Tenggara. Lektur Keagamaan: Jurnal Lektur Keagamaan, 10(1). 

Hasanah, N., & Latief, H. (2023). [Artikel tentang identitas lokal, solidaritas, dan 

perubahan sosial keagamaan – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Judith. (2009). [Karya tentang proses Islamisasi dan sejarah Kerajaan Bima – detail 

pustaka perlu dilengkapi]. 

Koentjaraningrat. (2009). Pengantar ilmu antropologi. Rineka Cipta. 

Komisi untuk Orang Hilang dan Korban Tindak Kekerasan (KontraS). (2001). Kertas 

posisi KontraS: Kasus Talangsari 1989 – Sebuah kisah tragis yang dilupakan. 

KontraS. 

Mahmudi. (2021). [Buku atau artikel tentang strategi dakwah dan pemberdayaan umat 

– detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Mulkhan, A. M. (2020). [Karya tentang tokoh agama, Islam Nusantara, dan perubahan 

sosial – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Muslimin, A. R. E. (2019). Memaafkan yang membenci: Biografi TGH Abdul Ghani 

Masjkur (Cet. 1). Ruas Media. 

Nurhayati, & Idris, M. (2020). Muhammadiyah dalam perspektif sejarah organisasi dan 

sistem nilai. Trust Media Publishing. 

Pulungan, S. (2019). Sejarah peradaban Islam di Indonesia. Amzah. 

Rahman. (2024). [Artikel tentang peran aktor lokal dalam pembentukan struktur sosial 

keagamaan – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Rafiuddin, R., Abdussahid, A., & Mahmudah, H. (2020). Sejarah dan pemikiran KH. A. 

Gany Masjkur. Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman dan Kemanusiaan, 4(1). 

Rifai, A., & Hamid, L. (2023). [Artikel tentang tokoh agama lokal dan transformasi 

sosial-keagamaan – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Risalah Seminar Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. (1971). Sedjarah masuknja Islam 

dan proses Islamisasi di Indonesia. Publicita. 

Robertson, R. (1992). Agama dalam analisa dan interpretasi sosiologis (A. F. Saefuddin, 

Penerj.). Rajawali Press. 

Soekanto, S. (2012). Sosiologi: Suatu pengantar. RajaGrafindo Persada. 

Suhartin, S., Nurfaridah, N., & Nurnazmi, N. (2021). Penamaan diri masyarakat Bima 

khususnya di kalangan bangsawan (Muma Dae) pada suku Mbojo dalam kehidupan 

bermasyarakat. Edu Sociata: Jurnal Pendidikan Sosiologi, 4(1). 



Dwi Ghina Mardiah¹, Murodi², Syamsul Yakin³, Rizky Amalia4 

  

56 

 

Sukamto. (2018). [Karya tentang peran tokoh agama dan perubahan sosial – detail 

pustaka perlu dilengkapi]. 

Syamsuddin. (2024). [Artikel tentang kepemimpinan Muhammadiyah di Bima dan 

pemberdayaan masyarakat – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Tawalinuddin. (2022). [Tulisan yang memuat testimoni H. A. Rauf H. M. tentang pola 

didik dan pembinaan Muma – detail pustaka perlu dilengkapi]. 

Umar, U., & Rafiuddin, R. (2020). Kyai Haji Abdul Gany Masykur as central 

Muhammadiyah figure in Bima. Halaqa: Islamic Education Journal, 4(1). 

Wawancara dengan puteri dan anak didik Muma A. Gany Masjkur. (n.d.). Sumber data 

lisan tidak diterbitkan. 

Yaqub, M. (2018). Sejarah sosial intelektual Islam. Jurnal Kajian Dakwah dan 

Kemasyarakatan. 

 

 

 


