
Holistik : Journal For Islamic Social Sciences 
http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik  
DOI:   
Vol. 8, No. 1 (2024). pp. 25-33 
e.ISSN: 2527 – 9556; p.ISSN: 2527 – 7588  

25 
 

  
 

USLUB AL-ITHNAB PADA AYAT-AYAT AL QURAN SURAH AR-

RAHMAAN 

 

Dhea Ratu Rizieq¹* 
¹ Universitas Pendidikan Indonesia, email: dhearatu@upi.edu 

*corresponden author 

 
Article Info Abstract 

Submit: 29-08-2023 
Accepted: 28-06-2024 

Publish: 30-06-2024 

 

Keyword: 

Uslub Al-Ithnab, Verses of the 

Qur'an, Surah Ar-Rahman 
 

Kata Kunci: 

Uslub Al-Ithnab, Ayat-Ayat Al-

Qur’an, Surah Ar-Rahman 

 

 This study aims to analyze the forms and functions of uslub al-ithnâb 

in Surah Ar-Rahman using a qualitative descriptive approach 

through textual and library analysis. Data were obtained from the 

Qur’anic verses and classical as well as contemporary literature on 

balaghah. The results show that Surah Ar-Rahman exhibits various 

forms of ithnâb, including at-takrīr littaukīd (repetition for 

emphasis), al-īḍāḥ ba‘da al-ibhām (clarification after ambiguity), 

dzikr al-khāṣ ba‘da al-‘ām (mentioning the specific after the 

general), and tadzyīl (reinforcement at the end of a verse). Each form 

serves to strengthen theological messages, enhance linguistic 

beauty, and evoke deep spiritual reflection. The recurring verse “Fa 

bi ayyi âlâ’i rabbikumâ tukadzdzibân” stands as a distinctive 

example of divine rhetorical rhythm and linguistic miracle. 

Therefore, uslub al-ithnâb is not merely an aesthetic feature but a 

linguistic manifestation of the Qur’an’s inimitable eloquence that 

integrates beauty and meaning harmoniously. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis bentuk dan fungsi uslub 

al-ithnâb dalam Surah Ar-Rahman dengan pendekatan kualitatif 

deskriptif melalui analisis teks dan studi pustaka. Data diperoleh 

dari ayat-ayat Surah Ar-Rahman dan literatur balaghah klasik serta 

modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Surah Ar-Rahman 

mengandung berbagai bentuk ithnâb, di antaranya at-takrīr littaukīd 

(pengulangan untuk penegasan), al-īḍāḥ ba‘da al-ibhām 

(penjelasan setelah makna samar), dzikr al-khāṣ ba‘da al-‘ām 

(penyebutan khusus setelah umum), dan tadzyīl (penegasan di akhir 

ayat). Setiap bentuk berfungsi memperkuat pesan teologis, 

memperindah struktur bahasa, serta meningkatkan efek emosional 

dan spiritual pada pembaca. Pengulangan ayat “Fa bi ayyi âlâ’i 

rabbikumâ tukadzdzibân” menjadi simbol utama dari gaya ithnâb 

yang memperlihatkan ritme retoris dan keindahan ilahiah. 

Kesimpulannya, uslub al-ithnâb bukan hanya bentuk keindahan 

sastra, melainkan bukti kemukjizatan Al-Qur’an dalam 

menyampaikan pesan universal melalui bahasa yang padat makna 

dan estetis. 

 

PENDAHULUAN 

Al-Qur'an merupakan kalam Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad SAW 

sebagai pedoman hidup bagi seluruh umat manusia. Di dalamnya terkandung keindahan 

bahasa, kedalaman makna, dan kekuatan retorika yang tidak dapat ditandingi oleh karya 

manusia. Salah satu aspek kemukjizatan Al-Qur'an yang menjadi perhatian para ulama 

bahasa dan tafsir adalah keindahan uslub atau gaya bahasanya. Uslub dalam Al-Qur'an 

memiliki kekayaan ekspresi dan struktur yang menimbulkan kesan mendalam bagi 

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/holistik


Dhea Ratu Rizieq 

26 

 

pembacanya, baik dari sisi estetika maupun makna. Salah satu gaya bahasa yang 

menunjukkan keindahan ini adalah uslub al-ithnâb, yaitu gaya bahasa yang menggunakan 

kata atau frasa tambahan untuk memperjelas, menegaskan, atau memperindah makna 

tanpa kehilangan keefektifan pesan. 

Dalam khazanah ilmu balaghah, al-ithnâb dipahami sebagai salah satu bentuk i'jaz 

al-Qur'an, yakni mukjizat linguistik yang memperlihatkan bahwa Al-Qur'an memiliki 

susunan yang sempurna dan makna yang dalam. Keberadaan ithnâb tidak sekadar 

berfungsi untuk memperpanjang kalimat, tetapi mengandung hikmah retoris dan 

pedagogis yang mempertegas pesan ilahi. Dengan demikian, gaya bahasa ini tidak hanya 

menambah keindahan struktural ayat, tetapi juga memperkuat aspek semantik dan 

spiritualnya. Surah Ar-Rahman merupakan salah satu surah yang paling menonjol dalam 

hal penerapan gaya bahasa ini. Surah tersebut mengandung pengulangan ayat-ayat yang 

menegaskan sifat kasih sayang dan kebesaran Allah, serta menggambarkan keseimbangan 

antara nikmat dan ancaman. 

Kajian terhadap uslub al-ithnâb pada Surah Ar-Rahman penting dilakukan karena 

surah ini dikenal dengan gaya repetisi yang unik dan penuh makna. Pengulangan ayat 

“Fa bi ayyi âlâ’i rabbikumâ tukadzdzibân” sebanyak 31 kali bukanlah bentuk 

pengulangan tanpa maksud, melainkan cara Al-Qur'an menanamkan kesadaran 

mendalam kepada manusia dan jin tentang berbagai nikmat Allah yang tak terhitung. 

Gaya ithnâb pada surah ini juga menunjukkan kesinambungan makna dari satu ayat ke 

ayat berikutnya, yang menggambarkan keindahan surga, kebesaran ciptaan Allah, serta 

keagungan sifat rahman-Nya. Setiap tambahan redaksi atau pengulangan dalam ayat-

ayatnya memiliki nilai edukatif dan spiritual yang tinggi. 

Ilmu ma’ani sebagai bagian dari ilmu balaghah menjadi perangkat penting dalam 

memahami makna di balik struktur kalimat dalam Al-Qur’an. Dengan pendekatan ilmu 

ma’ani, peneliti dapat menafsirkan konteks makna ayat sesuai dengan kondisi sosial dan 

linguistik masyarakat Arab ketika ayat diturunkan. Pemahaman terhadap konteks ini 

sangat krusial agar tafsir terhadap ayat-ayat Al-Qur’an tidak bersifat tekstual semata, 

tetapi juga memperhatikan sisi estetik dan komunikatifnya. Oleh karena itu, penguasaan 

ilmu ma’ani menjadi syarat bagi seorang mufassir untuk dapat memahami maksud kalam 

ilahi secara benar dan proporsional. 

Penelitian terkini oleh Lukman, Achmad Abu Bakar, dan Mardan (2022) 

menegaskan bahwa uslub al-ithnâb memainkan peranan penting dalam menjelaskan 

kaidah kemukjizatan Al-Qur’an, khususnya dalam memperlihatkan struktur berurutan 

yang menguatkan makna melalui pengulangan yang sistematis.¹ Sementara itu, 

Anggraini, Syihabuddin, dan Sopian (2023) menyoroti bagaimana gaya ithnâb dalam 

struktur kalimat Al-Qur’an berfungsi menegaskan pesan dan membangun efek emosional 

terhadap pembacanya.² Penelitian Rohman dan Supriady (2025) juga memperlihatkan 

pentingnya integrasi balaghah dalam pembelajaran bahasa Arab modern agar pemahaman 

terhadap keindahan uslub Al-Qur’an semakin kontekstual dan aplikatif.³ Kajian-kajian ini 

memperkuat urgensi penelitian tentang uslub al-ithnâb dalam Surah Ar-Rahman sebagai 

representasi keindahan sekaligus kemukjizatan Al-Qur’an. 

Dengan demikian, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

akademik dalam dua aspek: pertama, memperkaya kajian ilmu balaghah dan linguistik 

Arab, khususnya dalam memahami keindahan retorika Al-Qur’an; kedua, menumbuhkan 

kesadaran spiritual tentang kemukjizatan Al-Qur’an sebagai kalam Allah yang sempurna 

dalam bentuk dan maknanya. Dengan mengkaji bentuk-bentuk ithnâb dalam Surah Ar-

Rahman, pembaca dapat memahami bahwa setiap tambahan kata, frasa, atau pengulangan 



Uslub Al-Ithnab Pada Ayat-Ayat Al Quran Surah Ar-Rahmaan... 

27 
 

dalam Al-Qur’an memiliki tujuan yang dalam, baik dari sisi keindahan bahasa maupun 

penguatan pesan moral dan teologis. Kajian ini juga diharapkan menjadi upaya untuk 

membumikan kembali nilai-nilai keindahan bahasa Al-Qur’an di tengah masyarakat 

modern yang cenderung memisahkan aspek estetika dari nilai spiritual wahyu.. 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode deskriptif-analitis 

karena bertujuan untuk memahami dan menggambarkan bentuk-bentuk uslub al-ithnâb 

dalam Surah Ar-Rahman secara mendalam. Data penelitian ini bersumber dari ayat-ayat 

dalam Surah Ar-Rahman yang mengandung unsur uslub al-ithnâb seperti dzikr al-khāṣ 

ba‘da al-‘ām, al-īḍāḥ ba‘da al-ibhām, at-takrīr littaukīd, tadzyīl, iḥtirās, dan ighāl. Selain 

sumber primer dari teks Al-Qur’an, penelitian ini juga menggunakan sumber sekunder 

berupa literatur balaghah klasik seperti Asrār al-Balāghah karya al-Jurjānī dan Miftāḥ al-

‘Ulūm karya as-Sakkākī, serta hasil penelitian modern oleh Lukman et al. (2022), 

Anggraini et al. (2023), dan Rohman & Supriady (2025). Data dikumpulkan melalui studi 

pustaka dan dokumentasi, kemudian diklasifikasikan sesuai jenis ithnâb yang muncul 

untuk dianalisis dari segi konteks, makna, dan fungsi retorisnya. 

Analisis data dilakukan dengan langkah-langkah: mengidentifikasi ayat-ayat 

relevan, mengklasifikasikan jenis ithnâb, menafsirkan makna retoris dan semantik 

berdasarkan teori balaghah, serta menghubungkan hasil temuan dengan pandangan ulama 

dan penelitian sebelumnya. Validitas data dijaga melalui triangulasi sumber dan teori 

dengan membandingkan berbagai tafsir klasik dan modern seperti Tafsir al-Marāghī, 

Tafsir al-Qurṭubī, dan Tafsir al-Miṣbāḥ karya Quraish Shihab. Melalui pendekatan ini, 

penelitian diharapkan mampu memberikan pemahaman sistematis dan komprehensif 

mengenai fungsi, keindahan, serta kemukjizatan uslub al-ithnâb dalam Surah Ar-

Rahman, baik dari aspek kebahasaan, teologis, maupun estetika sastra Qur’ani. 

. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Ibn al-Manzur (1994) menjelaskan al-Itnab berasal daripada “al-tanb maksudnya 

tali yang biasanya digunakan untuk memanjangkan dan mengikat khemah. Dari sudut 

istilah, al-Itnab adalah suatu unsur balaghah dalam pertuturan dan pernyataan atau 

deskripsi untuk memuji dan mengeji. al-Itnab dalam percakapan bererti sampai maksud 

yang dikehendaki dan orang yang membuat alItnab ialah seorang yang amat suka memuji 

orang lain. Definisi Itnab untuk bahasalafaإطناب bentuk masdar dari kata artinya yang 

berentetan. Kebalikannya Itnab menurut istilah ialah mendatangkan makna dengan lafal 

yang lebih banyak dari maknanya karena ada faedah maupun manfaat yang ingin 

dicapainya( Abd al- Muta‘ angkatan laut Angkatan laut (AL)) al-Sa‘ idi, 1999: 110). 

Untuk In‘ am Fawwal‘ Akkawi Itnab ialah adanya penumpukan lafaz terhadap 

maknanya,namun tetap tidak bertele- tele tanpa tujuan( In‘ am Fawwal‘ Akkawi, 1996: 

157). 

al-Itnab didatangkan dengan pergulangan perkataan atau ungkapan yang berkenaan 

dan melampaui makna perkataan tersebut kerana mempunyai sebab atau fungsi tertentu 

dan bukanlah didatangkan tanpa tujuan disebaliknya. Oleh sebab itu, uslub ini 

mempunyai kekuatan dan keutamaannya yang tersendiri. Dengan itu, wajarlah ia 

dikatakan berfungsi sebagai salah satu bentuk kemukjizatan al-Qur‟an. Kaedah uslub al-

Itnab ini pada dasarnya datang dalam pelbagai bentuk seperti yang telah digariskan oleh 

para ulama‟ balaghah. Proses perincian ayat adalah berdasar kepada disiplin ilmu 



Dhea Ratu Rizieq 

28 

 

balaghah yang bersepadu dengan struktur nahu. Oleh kerana ruang yang terbatas, tiga 

jenis al-Itnab sahaja diambil untuk dibuat perincian, sedangkan terdapat sepuluh jenis al-

Itnab seperti menurut Fadl Hasan „Abbas (2005:499). 

1. Dzikr al-Khas Ba’da al’Am  

Dzikr al-Khas Ba’da al’Am adalah menyampaikan suatu pesan atau gagasan dengan 

menyebutkan sesuatu yang dikhususkan sesudah menyebutkan hal yang umum. 

Contoh: قال تعال :  تنزل المآلئكة والروح فيها   

        Artinya: “turun para Malaikat dan arruh (Malaikat Jibril)”. 

2. Dzikr al ‘Am Ba’da al-Khas  

Dzikr al ‘Am Ba’da al-Khas adalah menyampaikan suatu pesan atau gagasan dengan 

menyebutkan hal yang umum sesudah menyebutkan hal yang dikhususkan.  

Contoh :  قال تعال  :  رب اغفرلي ولوالدي ولمن دخل بيتي مؤمنا وللمؤمنين والمؤمنات 

Artinya: “Ya Tuhanku, ampunilah diriku, kedua orang tuaku, siapapun yang      masuk 

ke rumahku dengan beriman, serta ampunilah seluruh orangorang yang beriman laki-

laki dan perempuan”. 

3. Al-Idhah ba’da al-Ibham  

Al-Idhah ba’da al-Ibham adalah memperjelas sesuatu yang samarsamar.  

Contoh :     قال تعالى :   أمدكم بما تعلمون أمدكم بأنعام و بنين

Artinya: “Allah telah menganugerahkan kepadamu (orang-orang yang beriman) apa 

yang kamu ketahui, Dia (Allah) telah menganugerahkan kepadamu hewan ternak dan 

anak-anak”. 

4. Al-Takrir Lighardin  

Al-Takrir Lighardin termasuk dari pada bagian ithnab yaitu mengulang lafaz dengan 

tujuan tertentu. 

Contoh :   :كال سوف تعلمون ثم كال سوف تعلمون   قال تعالى 

Artinya : Sekali-kali tidak! Kelak kamu akan mengetahui (akibat perbuatanmu 

itu),kemudian sekali-kali tidak! Kelak kamu akan 

mengetahui.                                                                                               

5. Al-i’tiradh  

Al-i’tiradh adalah menengahkan suatu lafaz di antar bagian-bagian dari pada suatu 

kalimat ataupun lebih yang maknanya saling berkaitan dengan tujuan membantah 

suatu hal atau persangkaan terhadap mukhathab. 

Contoh : قال تعالى :  ويجعلون لله البنات سبحانه ولهم مايشتهون          

Artinya : “Dan mereka menetapkan bagi allah anak perempuan maha suci Allah dan 

untuk mereka apa yang ia suka (anak laki laki)” 

6. Tadzyil 

Tadzyil Ialah mengikutkan kalimat pada kalimat lainnya, padahal kalimat lainnya 

yang mengikutinya itu mencakup makna yang terkandung dalam kalimat yang 

diikutinya itu. 

Contoh: قال تعالى : وَقلُْ  جَاءَ  الْحَق   وَزَهَقَ  الْبَاطِلُ  إِن   الْبَاطِلَ  كَانَ  زَهوُقًا  

Artinya: Dan Katakanlah: “Yang benar telah datang dan yang batil telah lenyap.” 

Sesungguhnya yang batil itu adalah sesuatu yang pasti lenyap.” 

7. Ihtiras 

Ihtiras yaitu mengungkapkan kata-kata untuk memperjelas makna suatu kalimat yang 

mungkin mendapatkan celaan dari pendengar. Jadi ihtiras itu terjadi ketika 

mutakallim menghadirkan suatu makna yang dimungkinkan akan dicela, lalu ia 

menambahkan dengan suatu makna yang menolaknya. 

Contoh:وَيطُْعِمُونَ  الط عَامَ  عَلَى حُب ِهِ  مِسْكِينًا وَيَتيِمًا  وَأسَِيرًا   



Uslub Al-Ithnab Pada Ayat-Ayat Al Quran Surah Ar-Rahmaan... 

29 
 

Artinya: “Mereka memberi makan makanan yang dicintainya kepada orang miskin, 

anak yatim dan tawanan” 

8. Ighal 

Ighal yaitu mengahiri kalam dengan lafaz yang memberikan suatu faidah yang 

seandainya tanpa lafaz itu faidah kalam sudah sempurna, seperti makna mubalaghah. 

Contoh:    وَاللُ  يَرْزُقُ  مَنْ  ي شَاءُ   بغِيَْرِ  حِسَاب 

Artinya: “Dan Allah memberi rizki kepada orang-orang yang dikehendaki-Nya tanpa 

batas” . 

Setelah melakukan analisis kepada ayat ayat surat ar rahman dengan metode yang 

telah ditetapkan maka peneliti menemukan hasil dimana penyebutan  ungkapan  khas  

selepas  umum  juga  adalah  antara  jenis  gaya  bahasa Al itnab Ia berperanan dalam 

menarik perhatian dan juga menyatakan kelebihan tentang sesuatu perkara. Antara 

kupasan ayat dari surah al rahman yang didapati mengandungi seni ini adalah firman 

Allah SWT (55:28) 

انٌ  68 رُم  نَخۡلٌ و   .(Di dalam kedua surga itu ada buah-buahan, kurma dan delima)  فيِۡهِمَا فَاكِهَةٌ و 

 

Pada ayat 68 surah ar rahman ini termasuk kedalam ithnab yaitu Dzikr al-Khas 

Ba’da al’Am karena menyebutkan buah buahan yang maknanya umum lalu menyebutkan 

sesuatu yang lebih khusus yaitu buah kurma dan delima. 

Al-Idhah ba’da al-Ibham pada surah ar rahman terdapat pada ayat : 

نۡ ن ار    15 ارِج  م ِ  (.dan Dia menciptakan jin dari nyala api tanpa asap)  وَخَلقََ الۡجَانٓ  مِنۡ م 

كُل  مَنۡ عَليَۡهَا فَان    26  (Semua yang ada di bumi itu akan binasa,)  

كۡرَامِ   27 وَالِۡۡ الۡجَلٰلِ  ذوُ  رَب كَِ  وَجۡهُ  يبَۡقٰى   tetapi wajah Tuhanmu yang memiliki kebesaran dan) و 

kemuliaan tetap kekal)  

Pada ketiga ayat diatas surah ar rahman ini termasuk kedalam ithnab yaitu Al-Idhah 

ba’da al-Ibham karena pada ayat ke 15 disebutkan allah telah mencipatak jin lalu 

dijelaskan lagi bahwa jin itu terbuat dari api yang menyala nyala dan tanpa asap.  

Kemudian pada ayat 26 menyatakan bahwa semua yang ada di bumi itu akan binasa tetapi 

dijelaskan lagi lebih jelas pada ayat 27 bahwasanya ada yang tetap kekal yaitu tuhan yang 

memiliki kebesaran dan  kemuliaan.  

 

 Dan bagi siapa yang takut akan saat menghadap Tuhannya ada) وَلِمَنۡ خَافَ مَقَامَ رَب ِهٖ جَن تٰنِ   46

dua surga.)  

 (kedua surga itu mempunyai aneka pepohonan dan buah-buahan) ذوََاتاَۤ افَۡنَان    48

زَوۡجٰنِ   52 فَاكِهَة   كُل ِ  مِنۡ   Di dalam kedua surga itu terdapat aneka buah-buahan yang) فيِۡهِمَا 

berpasang-pasangan) 

 (Dan selain dari dua surga itu ada dua surga lagi)وَمِنۡ دوُۡنهِِمَا جَن تٰنِ   62

تٰنِ   64  (kedua surga itu (kelihatan) hijau tua warnanya) مُدۡهَامٓ 

اخَتٰنِ   66  (.Di dalam keduanya (surga itu) ada dua mata air yang memancar) فيِۡهِمَا عَيۡنٰنِ نَض 

 

Pada enam ayat diatas saling berkaitan dan memberikan penjelasan untuk 

menerangkan lebih jelas maksud ayat tersebut bahwa menggambarkan sedikit tentang 

indahnya surga untuk menekankan makna kepada para pembaca. 

Al-Takrir Littaukid pada surah ar rahman terdapat pada ayat : 

13,16.18,21,23,25,28,30,32,34,36,37,40,42,45,47,49,51,53,55,57,59,61,63,65,67,69,71,

37 ,75,77 yaitu bunyi ayat yang sama ( ِبٰن ءِ رَب كُِمَا تكَُذ ِ فيِۡهِن  قٰصِرٰتُ الط رۡفِِۙ لَمۡ  )Dan ayat 56 .(فبَِاىَ ِ اٰلَۡۤ

 (لَمۡ يطَۡمِثۡهُن  انِۡسٌ قبَۡلهَُمۡ وَلَۡ جَانٓ  ) lalu diulang pada ayat 74 (يطَۡمِثۡهُن  انِۡسٌ قبَۡلهَُمۡ وَلَۡ جَانٓ  

 



Dhea Ratu Rizieq 

30 

 

Pada banyaknya ayat diatas yang sudah sangat terkenal di telinga kita bahwasanya 

allah menegaskan maka nikmat mana lagi yang kau dustakan, maksud yang ditekankan 

pada ayat ini memberikan kita semua pembaca pemahaman dan menegaskan bahwa 

pentingnya bersyukur atas segala nikmat yang telah allah berikan. Uraian tersebut 

berkaitan dengan nikmat ciptaan ciptaan Allah yang terhampar di bumi dan langit,lalu 

berkaitan dengan penghuni surga dan neraka dengan aneka kenikmatannya dan juga dua 

surga yang disebutkan. Namun balik lagi makna yang pasti mengapa diulang sebnayk 31x 

hakikatnya hanya Allah yag mengetahui pasti.  

Tadzyil pada surah ar rahman terdapat pada ayat : 

33 ( نۡسِ اِنِ اسۡتطََعۡتمُۡ انَۡ تنَۡفذُوُۡا مِنۡ اقَۡطَارِ الس مٰوٰتِ وَالَۡۡرۡضِ فَانْفذُوُۡا ؕ  لَۡ تنَۡفذُوُۡنَ اِلۡ  بسُِلۡطٰن  يٰمَعۡشَرَ الۡجِن ِ وَالِۡۡ ) 

 

Pada ayat 33 surah ar rahman ini termasuk kedalam ithnab yaitu Tadzyil  karena 

mengikutkan kalimat pada kalimat lainnya, padahal kalimat lainnya yang mengikutinya 

itu mencakup makna yang terkandung dalam kalimat yang diikutinya itu yang dimaksud 

ayat itu menegaskan bahwa tidak ada yang bisa dilakukan kecuali ada kekuatan dari 

Allah. 

Ihtiras pada surah ar rahman terdapat pada ayat : 

يۡحَانُ  ) 12  ( وَالۡحَب  ذوُ الۡعَصۡفِ وَالر 

 

Pada ayat 12 surah ar rahman ini termasuk kedalam Ihtiras yaitu  karena 

menyebutkan tambahan kata yang berfungsi mencegah terjadinya kesalahpahaman dalam 

ayat ini disebutkan bahwa bunga yang harum baunya. 

Ighal pada surah ar rahman terdapat pada ayat : 

54 ( ٍۢ بطََاٮِٕٓنهَُا مِنۡ اسِۡتبَۡرَق   ؕ  وَجَنَی الۡجَـن تيَۡنِ داَن  مُت كِـــِٕيۡنَ عَلٰى فرُُش   ) 

عَبۡقَرِى   حِسَان  ) 76  ( مُت كِــِٕيۡنَ عَلٰى رَفۡرَف  خُضۡر  و 

 

Pada ayat 54 dan 76 surah ar rahman ini termasuk kedalam ithnab yaitu Ighal  

karena mengahiri kalam dengan lafaz yang memberikan suatu faidah yang seandainya 

tanpa lafaz itu faidah kalam sudah sempurna. Surah Ar Rahman : 

 
Gambar 1. Surah Ar-rahman 

 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa Surah Ar-Rahman mengandung berbagai 

bentuk uslub al-ithnâb yang memperlihatkan keindahan retorika dan kekuatan makna Al-



Uslub Al-Ithnab Pada Ayat-Ayat Al Quran Surah Ar-Rahmaan... 

31 
 

Qur’an. Salah satu bentuk paling menonjol adalah pengulangan ayat “Fa bi ayyi âlâ’i 

rabbikumâ tukadzdzibân” yang muncul sebanyak 31 kali. Pengulangan ini bukan sekadar 

repetisi, tetapi mengandung fungsi retoris untuk memperkuat kesadaran pembaca tentang 

besarnya nikmat Allah serta pentingnya rasa syukur. Menurut Lukman et al. (2022), gaya 

ithnâb seperti ini merupakan cara Al-Qur’an membangun ritme spiritual yang 

meneguhkan pesan tauhid dan mendorong refleksi mendalam terhadap tanda-tanda 

kebesaran Allah. Gaya ini termasuk kategori at-takrīr littaukīd, yaitu pengulangan yang 

bertujuan menegaskan pesan agar tertanam kuat dalam hati pembaca. 

Selain bentuk at-takrīr littaukīd, ditemukan pula bentuk al-īḍāḥ ba‘da al-ibhām, 

yaitu penjelasan setelah pernyataan yang masih umum. Misalnya pada ayat yang 

menggambarkan penciptaan manusia dan jin, Allah berfirman: “Khalaqal-insâna min 

shalshâlin kal-fakhkhâr, wa khalaqal-jânna min mârijin min nâr.” Penjelasan tersebut 

memperjelas makna sebelumnya bahwa Allah menciptakan makhluk dengan kekuasaan-

Nya yang sempurna. Dalam konteks balaghah, struktur ini mempertegas kebesaran Allah 

melalui pembedaan bahan penciptaan manusia dan jin, menunjukkan kemahakuasaan-

Nya dalam menciptakan makhluk dengan sifat berbeda namun tunduk pada hukum ilahi 

yang sama. 

Analisis juga menemukan adanya dzikr al-khāṣ ba‘da al-‘ām pada beberapa ayat, 

misalnya saat Allah menyebut berbagai kenikmatan surga: “Fīhimā fakihatun wa nakhlun 

wa rummân.” Penyebutan kata umum fākihah (buah-buahan) diikuti oleh penyebutan 

khusus nakhlun (kurma) dan rummân (delima). Pola ini memperlihatkan bahwa ithnâb 

tidak hanya memperindah redaksi, tetapi juga menambah lapisan makna semantik. 

Sebagaimana dijelaskan Anggraini et al. (2023), rincian semacam ini memberikan efek 

penguatan makna sekaligus menunjukkan perhatian Al-Qur’an terhadap detail yang 

membangkitkan keindahan imajinatif bagi pembaca. 

Selanjutnya, pada bagian ayat yang menggambarkan ganjaran bagi orang bertakwa, 

ditemukan bentuk tadzyīl, yakni tambahan frasa yang menutup ayat dengan kesimpulan 

yang mempertegas makna sebelumnya, seperti dalam ayat: “Hal jazâ’ul ihsâni illal 

ihsân.” Tambahan kalimat ini memberikan efek emosional dan moral yang mendalam 

karena menegaskan prinsip keadilan dan kasih sayang Allah. Penjelasan ini sejalan 

dengan pandangan Rohman dan Supriady (2025) yang menyatakan bahwa uslub al-ithnâb 

dalam konteks pendidikan dan spiritualitas berfungsi sebagai sarana internalisasi nilai-

nilai tauhid dan akhlak Qur’ani. 

Secara keseluruhan, hasil analisis memperlihatkan bahwa uslub al-ithnâb pada 

Surah Ar-Rahman berfungsi ganda: (1) memperkuat pesan teologis tentang kebesaran dan 

kasih sayang Allah, serta (2) menampilkan aspek estetika linguistik yang menjadi bukti 

kemukjizatan Al-Qur’an. Keindahan ithnâb tidak hanya terletak pada penambahan kata 

atau pengulangan ayat, tetapi juga dalam kemampuan struktur bahasa Al-Qur’an untuk 

menghubungkan pesan ilahi dengan pengalaman spiritual pembacanya. Dengan 

demikian, uslub al-ithnâb dalam Surah Ar-Rahman merupakan wujud sinergi antara 

makna, bentuk, dan keindahan yang menjadikan Al-Qur’an tetap relevan dan 

menginspirasi sepanjang zaman. 



Dhea Ratu Rizieq 

32 

 

 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa uslub al-ithnâb merupakan salah satu aspek 

penting dalam kemukjizatan linguistik Al-Qur’an. Melalui analisis terhadap Surah Ar-

Rahman, ditemukan berbagai bentuk ithnâb seperti at-takrīr littaukīd, al-īḍāḥ ba‘da al-

ibhām, dzikr al-khāṣ ba‘da al-‘ām, tadzyīl, iḥtirās, dan ighāl. Setiap bentuk memiliki 

fungsi retoris yang khas, baik dalam memperjelas makna, mempertegas pesan teologis, 

maupun memperindah struktur bahasa. Pengulangan ayat “Fa bi ayyi âlâ’i rabbikumâ 

tukadzdzibân” berperan sebagai instrumen peneguhan spiritual yang mengajak pembaca 

untuk merenungi dan mensyukuri nikmat Allah SWT. Sementara itu, bentuk-bentuk 

ithnâb lain menampilkan keseimbangan antara keindahan ekspresi dan kedalaman makna, 

memperlihatkan bahwa tidak ada satu pun redaksi Al-Qur’an yang sia-sia atau berlebihan. 

Dari sisi teoretis, hasil penelitian ini memperkuat pandangan bahwa ilmu balaghah, 

khususnya ma‘ani dan bayan, tetap relevan untuk menjelaskan keunikan struktur dan 

makna Al-Qur’an dalam konteks modern. Secara praktis, penelitian ini mendorong 

penerapan pendekatan stilistika dan semantik kontemporer dalam pembelajaran tafsir dan 

bahasa Arab agar pemahaman terhadap aspek keindahan Al-Qur’an semakin kontekstual 

dan aplikatif. Peneliti merekomendasikan agar kajian lanjutan mengenai uslub al-ithnâb 

dikembangkan secara interdisipliner—menggabungkan linguistik Arab klasik, retorika 

modern, dan hermeneutika Qur’ani—untuk mengungkap lapisan makna yang lebih dalam 

dari kemukjizatan bahasa wahyu. 

 

REFERENCES  

Abdul Ghofur Anshori, Kapita Selekta Perbankan Syariah Di Indonesia, ( Yogyakarta : 

Uii Press,2018), H.3. 

Abdul Ghofur Anshori, Perbankan Syariah Di Indonesia, (Yogyakarta : Gadjah Mada 

University Press, 2018), H. 1-4.   

Ali Makhfud, Bank Syariah; Prinsip Dan Perkembangannya Di Indonesia, Jurnal Madani 

Syari’ah Vol. 1, Januari 2019, H. 104 

Anggraini, D. P., Syihabuddin, & Sopian, A. (2023). The Ithnab style in Quranic 

stylistics: A study of structure. Ad-Dhuha, 4(2), 110–125. 

https://doi.org/10.xxxx/ad-dhuha.v4i2.2023 

Auditia Setiobudi, dkk. “Pengaruh pengalaman pelanggan, jualitas layanan dan 

kepercayaan pelanggan terhadap kesediaan untuk membayar.” Jurnal Bisnis 

Manajemen dan Informatika. Vol. 17. No. 3. 2021, h.257 

Fandy Tjiptono, Gregorius Chandra, Service, Quality, Satisfaction (Yogyakarta, 2016). 

Heri Sudarsono, Konsep Ekonomi Islam (Suatu Pengantar), (Yogyakarta : Ekonisia, 

2012), H. 25 

http://inixindojogja.co.id Ðigitalisasi menurut kamus Gartner 

Https://Badilag.Mahkamahagung.Go.Id/Artikel/Publikasi/Artikel/Beberapa-

Permasalahan-Perbankan-Syariah-Di-Indonesia-Oleh-Al-Fitri-S-Ag-S-H-M-H-I-

5-11 

https://kbbi.kemendikbud.go.id 

Lukman, L., Abu Bakar, A., & Mardan, M. (2022). Kaidah-kaidah kemukjizatan Al-

Qur’an berhubungan dengan Al-Ijâz (ringkasan) dan Wa Al-Itnâb (berurutan) 

dalam Al-Qur’an. Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 6(2), 361–374. 

https://doi.org/10.xxxx/altadabbur.v6i2.2022 

https://doi.org/10.xxxx/ad-dhuha.v4i2.2023
http://inixindojogja.co.id/
https://doi.org/10.xxxx/altadabbur.v6i2.2022


Uslub Al-Ithnab Pada Ayat-Ayat Al Quran Surah Ar-Rahmaan... 

33 
 

Marlina.  Digitalisasasi Bank Terhadap Peningkatan Pelayanan Dan Kepuasan Nasabah 

Bank. Jurnal Ilmiah Inovator 2018.  Vol 7-No2 

Muhammad Firdaus N.H, Et All. Konsep Implementasi Bank Syariah 

(Jakarta:P.T.Renaisana,2005),H.20. 

Muhammad Syafi’i Antonio, Perkembangan Lembaga Keunangan Islam , (Jakarta: 

Bamui Dan Bmi, 2006), H.131 

Muttaqin, Z., Solikhah, A. S., Rahmawati, D. R., & Hafil, A. S. (2023). Muḥāsabah Al-

Qur’an: Penafsiran dan penerapannya sebagai self-healing manusia modern. 

Indonesian Journal of Humanities and Social Sciences, 4(2), 45–59. 

https://doi.org/10.xxxx/ijhss.v4i2.2023 

Nurnasrina, Adiyes Putra, Kegiatan Usaha Bank Syariah, (Yogyakarta: KALIMEDIA, 

2018), h.1 

Philip Kotler, Manajemen Pemasaran Di Indonesia : Analisis, Perencanaan, Implementasi 

Dan Pengendalian (Jakarta: Selembang Empat, 2020) 

Reni Farwitawati, Persepsi Masyarakat Pekanbaru Tentang Perbankan Syariah Dan 

Penyebab Masyarakat Tidak Memilih Bank Syariah.  Jurnal Daya Saing. Vol. 5, 

No. 2 Juni 2019, h.75 

Rika Mawarni, Penerapan Digital Banking Ank Syariahh Sebagai Upaya Customer 

Retention Pada Masa Covid 19, Jurnal Al-Iqtishod. Vol. 9, 2 Juli 2021, h. 39-54 

Rohman, T., & Supriady, H. (2025). Pengembangan bahan ajar ilmu balaghah yang 

berbasiskan uslub Al-Qur’an di Prodi PBA FAI-UIR. Al-Hikmah: Jurnal Agama 

dan Ilmu Pengetahuan, 22(1), 33–47. https://doi.org/10.xxxx/alhikmah.v22i1.2025 

Santoso Dan Suhadi, Periodisasi Perkembangan Hukum Perbankan Syariah Di Indonesia, 

Jurnal Pemikiran Hukum Dan Hukum Islam, Yudisia, Vol. 6, No. 1, Juni 2015 

Shihab, Q. (2024). Tafsir Al-Mishbah: Pesan, kesan, dan keserasian Al-Qur’an (Vol. 13). 

Lentera Hati. 

Siti Juriyah, Dkk. “Pengaruh Faktor Psikologi, Perhatian Minat Pemenuhan Kenutuhan 

Pengalaman Dan Suasana Hati Terhadap Kualitas Pelayanan.” 

Jurnal:CENDEKIA. Vol 13. No 1. 2019, h. 64 

Syamsul Hadi, Faktor Faktor Yang Mempengaruhi Pengguna Layaan Mobile Banking. 

Universitas Islam Indonesia, h. 63. 

https://doi.org/10.xxxx/ijhss.v4i2.2023
https://doi.org/10.xxxx/alhikmah.v22i1.2025

