
 

EPISTEMOLOGI TAFSIR AL-SHA<T{IBI< DALAM 

MEMAHAMI ALQURAN 

 

 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Email: badruszamana@gmail.com 

 

          Abstract 

This article reviews the epistemologi of al-Sha>t}ibi> (d. 790H) in 
interpreting the Alquran and its relevance to the development of 
interpretations of the Alquran in the contemporary era.  In his 
capacity as an expert in Islamic law - with his maqasid al-shariah 
ideas, al-Sha>t}ibi> succeeded in conceptualizing the methodology 
for the discovery of Islamic law which in turn also came into 
contact with the interpretation of the Alquran.  This is certainly a 
natural thing because the Alquran is the main source of Islamic 
law itself.  From the studies conducted, it can be seen, First, the 
interpretation method carried out by al-Sha>t}ibi> is classified in the 
epistemologi of Burhani.  Namely interpretation based on 
observations which are then systematized with the method of 
historical criticism (critical history) —especially the linguistic 
aspects.  While the reasoning arguments used are the 
demonstrative, verification, and exploratory methods with 
normative, and philosophical approaches.  Second, the 
epistemologi of al-Sha>t}ibi> has a significant relevance to the 
development of scientific scholarship in the contemporary era, 
particularly in aspects of methodical development and 
systematization. 

Keywords: Tafsi>r Maqa>sidi>, Maqa>s{id al-shari>’ah, dan Tafsi>r al-Sha>t}ibi> 

 

Abstrak  

Artikel ini mengkaji tentang epistemologi al-Sha>t}ibi> (w. 790H) 

dalam menafsirkan Alquran serta relevansinya terhadap 

perkembangan penafsiran Alquran di era kontemporer. Dalam 

kapasitasnya sebagai seorang pakar hukum Islam—dengan 

gagasan maqa>s{id al-shari>’ah-nya, al-Sha>t}ibi> berhasil 

mengkonseptualisasikan metodologi penemuan hukum Islam 

yang pada gilirannya juga bersinggungan dengan penafsiran 

Alquran. Hal ini tentunya suatu hal yang wajar karena Alquran 

merupakan sumber utama hukum Islam itu sendiri.  Dari kajian 

VOLUME 8, NOMOR 02, DESEMBER 2020: 160-171 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 



161 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

yang dilakukan, dapat diketahui, Pertama, metode penafsiran 

yang dilakukan al-Sha>t}ibi> tergolong dalam epistemologi burhani. 

Yaitu penafsiran yang didasarkan pada observasi yang kemudian 

disistematisasikan dengan metode kritik sejarah (critical 
history)—khususnya aspek kebahasaan. Sedangkan argumentasi 

penalaran yang digunakan adalah dengan metode demonstrative, 

verifikatif, dan eksploratif dengan pendekatan normatif, dan 

filosofis. Kedua, epistemologi al-Sha>t}ibi> memiliki relevansi yang 

signifikan terhadap pekembangan keilmuan tafsir di era 

kontemporer, khususnya dalam aspek pengembangan dan 

sistematisasi metodis. 

Kata Kunci: Tafsi>r Maqa>sidi>, Maqa>s{id al-shari>’ah, dan Tafsi>r al-

Sha>t}ibi> 

 

PENDAHULUAN 

Alquran adalah kitab yang s}a>lih} li kulli zama>n wa maka>n, artinya 

kitab suci umat Islam tersebut memiliki relevansi dalam berbagai situasi, 

kondisi serta masa yang berbeda-beda.1 Dibalik ungkapan tersebut, tentu 

terdapat beberapa konsekuensi untuk membuktikan validitasnya. Untuk 

masalah pembuktian itulah, lahir dari zamannya generasi-generasi yang terus 

melakukan upaya pembacaan dan penafsiran ulang terhadap Alquran. 

Di era klasik misalnya, para ulama terdahulu memiliki suatu 

metodologi sebagai upaya mendialogkan Alquran dengan konteks mereka. 

Seiring dengan perkembangan zaman, dalam konteks masa yang berbeda, 

boleh jadi metode tersebut kemudian akan kehilangan relevansinya.2 Oleh 

sebab itu, adalah menjadi suatu keniscayaan bahwa berbagai teori kajian 

interpretasi Alquran akan terus mengalami perkembangan sebagai sebuah 

upaya mendialogkan teks Alquran dengan konteks pembacanya.3 

Berangkat dari hal di atas, menjadi menarik bagi penulis untuk 

mengetahui lebih dalam tentang epistemologi tafsir al-Sha>t}ibi> dalam 

memahami Alquran. Ia adalah salah satu tokoh inovatif yang menawarkan 

metode pemahaman Alquran—dan Hadis, sebagai teks dasar syariat. Ia 

dikenal sebagai pakar teori hukum mazhab Maliki asal Sya>tibah (Xativa)—

salah satu kota yang ketika itu berada di wilayah Andalusia (Spanyol dan 

Portugal).4 Ia juga dikenal sebagai pemikir dalam bidang hukum Islam (us{u>l 

                                                           
1 M. Amin Abdullah, “Kajian Ilmu Kalam di IAIN; Menyongsong Perguliran 

Paradigma Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga,” dalam al-Jamiah: Journal of 
Islamic Studies, No. 65/IV (2000): 93. 

2 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Alquran dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press, 

2014), hlm. 139. 
3 Fahruddin Faiz, Hermeneutika Alquran: Tema-tema Kontroversial (Yogyakarta: 

Elsaq, 2005), hlm. 24. 
4 Muhammad Khalid Masud, Islamic Legal Philosophy: A study of Abu> Ish}aq al-

Sha>tibi> Life and Thought (Delhi: International Islamic Publishers, 1989), hlm. 56. 



162 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 

                       
    

                  Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 

fiqh) yang memiliki trade-mark tersendiri dengan gagasan revolusionernya 

terkait maqa>s{id shari>’ah. 
Di dalam teorinya, yang menjadi titik tekan adalah pencarian sisi 

nilai dan tujuan (maqa>s{id) dari dilembagakannya suatu teks (Alquran). Al-

Sya>biti berusaha keluar dari “kungkungan” suatu teks. Meskipun demikian, 

hal tersebut bukan berarti ia mengabaikan sisi inhern dari suatu teks. Ia 

tetap berpegang teguh kepada teks, akan tetapi hanya sebagai media 

perantara dalam pencapaian makna—red. maqa>s{id. Bagi al-Sha>t}ibi>, 

pencarian makna Alquran tidak dapat sebatas berbasis kepada lahiriyah teks 

semata, akan tetapi juga bergantung kepada beberapa prinsip—yang dalam 

istilah hermeneutika dikenal dengan—pengarang (author), audiens, konteks, 

masyarakat dan bahasa5—yang kemudian dalam tataran yang lebih 

spesifik—terkait tatacara pengambilan maqa>s{id berdasar aspek tersebut, al-

Sha>t}ibi> memandang proses penurunan Alquran sebagai teks dasar syariat 

adalah layaknya proses komunikasi pada umumnya. 

Dari latar belakang pembahasan di atas, menjadi penting untuk 

dibahas dalam tulisan ini mengenai rancang bangun epistemologi—

hermeneutika—tafsir Alquran yang diusung oleh al-Sha>t}ibi> dalam 

pemikirannya terkait maqa>s{id shari>’ah, serta bagaimana relevansi 

epistemologi tafsir al-Sha>t}ibi> di era kontemporer. 

 
PWMBHASAN 

Profil Singkat al-Sya>>t}ibi> 

Nama lengkap al-Sha>t}ibi> adalah Ibrahim bin Musa bin Muhammad 

al-Lakhmi al-Sha>t}ibi>.6 Ada pula yang menyebut diakhir Namanya al-Lakhmi 

al-Garnati al-Maliki.7 Ia dilahirkan pada tahun 720 H/ 1320 M dan wafat di 

tahun 790 H/1388 M.  

Nama al-Sha>t}ibi> merupakan nisbah dengan daerah di sebelah timur 

al-Andalus yang bernama Syatibah atau Xativa—yang menjadi daerah 

asalnya. Ia mengenyam pendidikan di Ganada, ibukota pemerintahan Bani 

Nasr (1238-1492 M), banteng terakhir umat Islam di kawasan Spanyol 

sebelum akhirnya dikalahkan oleh pasukan Ratu Isabela I dari Castile dan 

                                                           
5 Jorge J. E. Garcia, A Theory of Textuality: The Logic and Epistemology (State 

University of New York Press: Albany, 1995), hlm. 114-118. 
6 Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy; A Study of Abu> Ish}aq al-

Sha>tibi>’s, Life and Thouught Filsafat Hukum Islam; terj. Ahsin Muhammad, Studi tentang 
Hidup dan Pemikiran Abu> Ish}aq al-Sha>tibi> (Bandung: Penerbit Pustaka, 1996), hlm. 108. 

7 Akh Minhaji, “Hermeneutika Maqashidi (Studi Kasus Teori Penafsiran Imam al-

Sya>tibi), dalam Syafa’atun Almirzanah dan Sahiron Syamsuddin (ed.), Upaya Integrasi 
Hermeneutika dalam Kajian Alquran dan Hadis (Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN 

Sunan Kalijaga, 2011), hlm. 86. 



163 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

Raja Ferdinand II dari Aragon yang ketika itu bersatu melawan Emirat 

Granada. 

Sejak kecil, al-Sha>t}ibi> termasuk anak yang tekun belajar, 

mempelajari berbagai macam ilmu, baik dalam ilmu Ala>t (bahasa), Sastra, 

Falaq, Mantiq, dan ilmu Jadal (debat).8 Guru-guru al-Sha>t}ibi> dalam bidang 

bahasa antara lain Abu> ‘Abdilla>h Muh}ammad ibn Fakhra>r (w. 754 H/ 1353 

M), Abu> Qa>sim Muh}ammad bin Ah}mad al-Sabti (w. 760 H/1359 M), dan 

Abu Ja’far Ah}mad al-Shaqquri.9 Adapun tokoh yang terakhir ini—Abu> 

Ja’far Ah}mad al-Syaqquri—adalah yang memiliki andil besar dalam 

membentuk kepiawaian al-Sha>t}ibi> dalam bidang ilmu bahasa Arab. 

Guru-gurunya dalam cabang ilmu lain seperti ilmu Hadis misalnya, 

adalah Abu> al-Qa>sim Ibn Sina> dan Shamsuddi>n al-Tilimsa>ni> (w. 781 H/1379 

M). Ilmu Kalam dan filsafat dipelajari secara khusus oleh al-Sha>t}ibi> dari 

Abu> ‘Ali> al-Zawawi> (w. 770 H/1369 M), di bidang ilmu Fikih diperoleh dari 

Abu> ‘Abdilla>h Muh}ammad Ibn Ah}mad al-Maqarri> dan Imam ternama 

Mazhab Maliki di Spanyol, Abu> ’Abdilla>h Muh}ammad Ibn Ah}mad al-Shari>f 

al-Tilimsa>ni>.10 

Al-Sha>t}ibi> telah menulis banyak karya dalam berbagai bidang, 

khususnya hukum Islam. Berikut adalah daftar karya al-Sha>t}ibi> baik yang 

telah dicetak maupun yang masih berbentuk manuskrip sebagaimana dicatat 

oleh Ahmad al-Raysuni:11 ’Unwa>n al-Ta’ri>f bi al-Asra>r al-Takli>f, Sharh{ 
Alfiyyah Ibn Ma>lik, Us{u>l al-Nah{w, Kita>b al-Iltis{a>m, al-Muwa>faqat ’Unwa>n 
al-Ittifa>q fi ‘Ilm al-Ishtiqa>q, dan al-Ifa>dat wa al-Insha>dat. 

Gagasan monumental al-Sha>t}ibi> sendiri adalah ketika ia 

mempopulerkan maqa>s{id shari>’ah dengan melandaskan pada prinsip 

maslah}at. Adapun jika hal tersebut ditinjau dari kacamata pertarungan 

wacana, maka dapat dikatakan bahwa gagasan tersebut merupakan sebuah 

“manuver” terhadap pengaruh mazhab Zahiri yang literalis,12 yang mulai 

berpenetrasi ke dalam mazhab Maliki. Dengan penguasaan terhadap 

sejumlah ilmu tersebut, tidak mengherankan jika kemudian al-Sha>t}ibi> 

menjadi seorang ulama yang menjadi rujukan masyarakat dan pemerintah 

                                                           
8 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Maqasid Syariah menurut al-Sya>tibi dan 

Relevansinya dengan Ijtihad Dewasa Ini” (Disertasi, IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 

1994), hlm. 35. 
9 Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy (Islamabad: Islamic 

Research Institut, 1977), hlm. 100. 
10 Mustafa al-Maraghi, al-Fath} al-Mubi>n fi T{abaqa>t al-Usu>liyyi>n (Beirut: 

Muhammad Amin Ramj wa Syirkah, 1974) Juz II, hlm. 204. 
11 Ahmad al-Rasyuni, Imam al-Shatibi’s Theory of the Higher Objecives and 

Intents of Islamic Law (London: The International Institute of Islamic Thought), hlm. 76-

80. 
12 Penjelasan lebih lengkap mengenai Mazhab Zahiri, lihat Ignaz Goldziher, The 

Zahiri’s: Their Doctrine and Their History, terj. Wolfgang Behn (Brill: Leiden, 2008).  



164 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 

                       
    

                  Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 

kala itu dalam menyelesaikan berbagai persoalan yang berkaitan dengan 

problem keagamaan maupun sosial-kenegaraan.13 

 

Al-Sha>t}ibi> dan Kontribusinya dalam Khazanah Hukum Islam 

Dari sekian banyak karya yang dihasilkan al-Sha>t}ibi>, kitab al-
Muwa>faqat,14 dapat dikatakan sebagai magnum opus-nya. Beberapa inovasi 

al-Sha>t}ibi> dapat ditemukan dalam kitab tersebut, antara lain sebagai berikut: 

Pertama, merumuskan konsepsi tentang maqa>s{id shari>’ah. Terdapat satu juz 

penuh dalam kitabnya yang fokus kepada pembahasan ini. Adalah untuk 

pertama kalinya, dalam panggung sejarah disiplin ilmu Us{u>l Fiqh, tema 

maqa>s{id shari>’ah secara komprehensif dibahas dalam ratusan halaman. 

Kedua, al-Sha>t}ibi> adalah tokoh yang pertama kali menambahkan 

dimensi maqa>s{id (tujuan) daripada seorang mukallaf. Dengan demikian, ia 

adalah salah satu pionir dalam kajian yang menekankan peranan manusia—

dalam hal ini mukallaf—sebagai unsur pokok dalam grand design maqa>s{id 
shari>’ah. Ketiga, al-Sha>t}ibi> adalah seorang tokoh pelopor terkait 

pembahasan metodologis bagaimana maqa>s{id shari>’ah dapat diketahui—

tepatnya dalam sebuah tajuk berjudul Baya>n al-Jiha>t ‘allati Tu’raf biha> 
Maqa>s{id Shari>’ah, dalam kitab Muwa>faqat-nya. Keempat, al-Sha>t}ibi> 

memberikan perhatian penuh kepada aspek asra>r al-tashri>’ (rahasia-rahasia 

diadakannya suatu syariat), dan maqa>s}id shari>’ah (tujuan-tujuan syariat) 

beserta mengukuhkan dalam proses pemeliharaannya melalui pendekatan 

induktif (istiqra>’i).15  

Sebagaimana ahli hukum Islam lainnya, al-Sha>t}ibi> memandang 

Alquran adalah sumber utama dalam upaya perumusan hokum Islam. Akan 

tetapi, meskipun demikian, sebagaimana penulis sampaikan di atas, 

perumusan hukum Islam yang berbasis kepada teks Alquran, menurut al-

Sha>t}ibi> juga harus dibarengi dengan prinsip rasionalitas, dalam rangka upaya 

pencarian aspek maqa>s}id dari suatu dalil nus}u>s} Alquran. 

 

Epistemologi Tafsir—Hermeneutika—Alquran al-Sha>t}ibi>  

Dua aspek yang perlu digunakan dalam upaya pencarian makna 

adalah dengan melihat dua hal pokok yang terdiri dari qas{d al-shar’i (tujuan 

diadakannya syariat) dan qas{d al-mukallaf (tujuan manusia dibebani syariat). 

                                                           
13 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Maqasid…, hlm. 35. 
14 Judul asli dari kitab ini adalah ’Unwa>n al-Ta’ri>f bi Asra>r al-Taklifi. Kitab ini 

pertama kali diterbitkan pada tahun 1302 H/1884 M di Tunis oleh penerbit pemerintah. 

Kemudian dicetak ulang di Kazan pada tahun 1827 H/1909 M dengan pendahuluan 

berbahasa Turki. Lihat Mahdi Abdullah Syihab, “Pemikiran Hukum Islam; Studi 

Pembaharuan Hukum Islam al-Sya>tibi dan Ibnu Taimiyah,” dalam Jurisprudensi: Jurnal 
Syariah vol. IX, no. 1 (2017): 61. 

15 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Maqasid…, hlm. 72. 



165 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

Adapun qas{d al-shar’i—yang notabene bersifat vertikal dari shar’i kepada 

mukallaf—mencakup empat macam, antara lain:16 pertama, tujuan dasar 

diberlakukannya syariat; kedua, tujuan diberlakukannya syariat sebagai 

sesuatu untuk dipahami; ketiga, tujuan diberlakukannya syariat sebagai 

sesuatu yang mengikat untuk diikuti aturannya; dan keempat, tujuan 

diberlakukannya syariat dalam konteks kewajiban mukallaf untuk berada di 

bawah hukum-hukumnya. 

Dari qas{d shar’i di atas, dapat diketahui, bahwasannya menurut al-

Sha>t}ibi>, syariat Islam diturunkan guna mengatur kehidupan manusia, oleh 

karenanya, menjadi sebuah keniscayaan bahwa ia harus dipahami oleh 

mukallaf itu sendiri. Bagi al-Sha>t}ibi> ini adalah logika dasar dari suatu proses 

tashri>’. 
Bebeda dengan beberapa tawaran hermeneutika tokoh-tokoh 

sebelumnya yang umumnya bertolak pada bunyi teks (al-‘ibrah bi ‘umu>mi 
lafz}) ataupun sebab spesifik (al-‘ibrah bi khus}u>s al-sabab), al-Sha>t}ibi> 

menggagas hermeneutika berbasis pada tujuan-tujuan dasar universal 

dilembagakannya suatu syariat (al-‘ibrah bi al-maqa>s{id al-shari>’ah). Secara 

garis besar, rumusan hermeneutikanya—dalam kitab al-Muwa>faqat—terdiri 

dari tiga prinsip: pertama, menekankan ke-Araban (‘arabiy) sebagai titik 

pijak pemaknaan. Dasar pemikiran pertama al-Sha>t}ibi> dalam kerangka kerja 

hermeneutisnya adalah berangkat dari kesadaran bahwa syariat—ayat 

Alquran—itu menggunakan bahasa Arab dan turun dalam konteks situasi 

sosial masyarakat Arab.17 Sehingga menurutnya, struktur realitas Arab 

sebagai tempat Alquran sangat berpengaruh terhadap keberwujudannya.18 

Bahkan Alquran menyatakan ke-Arab-annya secara berulang-ulang 

dengan menggunakan dua ungkapan. 1) Menggunakan ungkapan qur’a>nan 
‘arabiyyan. 2) Menggunakan ungkapan bi al-lisa>nin ‘arabiyyin. Beberapa 

ayat mengenai ke-Arab-an Alquran dapat dijumpai pada QS. Yu>suf: 2, QS. 

T{aha>: 113, QS. Fus}s}ilat: 3, QS. al-Zumar: 28, QS. al-Zukhru>f: 3, dan QS. al-

Shu’ara>‘: 195. 

Sebagai ‘arabi, Alquran sudah masuk dalam ruang historis-sosiologis 

sosok Arab. Ia lahir, tumbuh dan besar di dalam bingkai Arab. Maka dapat 

dikatakan bahwa pemahaman tentang ke-Arab-an saat itu, baik aspek 

geografis, sosial, maupun kebiasaan-kebiasaan yang berkembang adalah 

modal awal seorang penafsir akan dapat menyentuh bagian terdalam (aspek 

psikologi) dari bahasa, makna dan signifikasi Alquran, sehingga objektifitas 

makna akan lebih mudah dicapai.  

                                                           
16 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Shari>’ah (Kairo: Da>r al-H}adi>th{, 

2006), Juz II, hlm. 8. 
17 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Shari>’ah …, hlm. 305-306. 
18 Ali Sodiqin, Antropologi Alquran; Model Dielaktika Wahyu dan Budaya 

(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012), hlm. 55. 



166 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 

                       
    

                  Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 

Kedua, menekankan pembacaan berbasis maqa>sidi melalui 

penelaahan secara sirkular-relasional. Sebagaimana dijelaskan di atas, 

bahwasannya terdapat dua paradigma besar dalam wacana interpretasi 

Alquran klasik. Pertama, adalah kecenderungan yang didasarkan kepada 

bunyi teks sebagai standar pencapaian makna (al-‘ibrah bi ‘umu>m lafz} la bi 

khus{u>s{ al-sabab). Kedua, adalah paradigma yang menitikberatkan sebab 

spesifik turunnya teks Alquran dalam pencapaian pemaknaan.19 Al-Sha>t}ibi> 

mengambil posisi yang berbeda. Al-Sha>t}ibi> lebih berorientasi pada aspek 

maqa>s{id sebagai titik tolak hermeneutiknya. Baginya, makna asal tekstual 

yang bersifat historis tidaklah menjadi acuan utama, melainkan hanya 

sebatas representasi spesifik dari maqa>s{id. Hal ini ia tegaskan: 

فضلا عن معرفة مقاصد الكلام , إنمامداره على معرفة مقتضيات الأحوال حال الخطاب "…
 20…", من جهة نفس الخطاب , أو المخاطب , أو المخاطب أو الجميع 

“Untuk mengetahui maksud kalam secara sempurna, maka pijakannya 

adalah mengetahui berbagai indikator konteks pembicaraan: baik dari 

sisi materi pembicaraan itu sendiri, aspek pembicara, aspek audiens, 

maupun aspek relasi ketiganya” 

 

Bagi al-Sha>t}ibi>, hal di atas penting untuk dilakukan karena ia 

menganalogikan  proses penetapan syariat melalui teks Alquran layaknya 

proses komunikasi sebagaimana umumnya,21 yang di dalamnya terdapat tiga 

unsur pokok. Pertama, Tuhan sebagai komunikator, kedua, masyarakat Arab 

sebagai penerima komunikasi, dan ketiga, Alquran berbahasa Arab sebagai 

media komunikasi. Bagi al-Sha>t}ibi>, masing-masing unsur memiliki variabel 

konteks yang harus dipahami secara relasional dalam upaya penggalian 

maqa>s{id.22 
Ketiga, Menyadari peran sirkumtansi dalam proses pemaknaan, 

sehingga tidak ada kebenaran tunggal-objektif dalam proses interpretasi. Al-

Sha>t}ibi> meyakini bahwa tidak ada kebenaran tunggal dalam aktifitas 

penafsiran Alquran, melainkan hanyalah bersifat plural dan tentatif. Bahkan 

baginya, pluralitas penafsiran Alquran adalah hal yang wajar dan menjadi 

                                                           
19 Akh Minhaji, “Hermeneutika Maqashidi …, hlm. 85.  
20 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi Usu>l al-Syari>’ah…, jilid II, juz 3, hlm. 

241. 
21 Untuk memperdalam penjelasan tentang pewahyuan Alquran sebagai proses 

komunikasi antara Tuhan dan manusia, Lihat Hamam Faizin, “Alquran Canel Komunikasi 

Tuhan dengan Manusia,” dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu Alquran dan Hadis vol. 10, no. 1 

(Januari 2009): 69-90. 
22 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Shari>’ah …, jilid II, juz 3, hlm. 

241. 



167 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

fakta historis, bahwasannya fenomena ini sudah ada semenjak masa 

sahabat.23 Lebih jauh dia menjelaskan bahwa pluralitas kebenaran 

interpretasi tidak hanya sebatas interpretasi non-tekstual yang cenderung 

“membebaskan” peran penafsir, akan tetapi pluralitas interpretasi juga 

terdapat dalam interpretasi tekstual—tafsi>r bi al-ra‘yi. Bahkan menjadi hal 

yang sangat sulit dalam upaya menentukan nilai kebenaran literal-tektual. 

Pluralitas interpretasi, bagi al-Sha>t}ibi> juga berkaitan dengan latar 

belakang (horizon) penafsir. Setiap penafsir memiliki motif dan ideologinya 

masing-masing. Lebih jauh, al-Sha>t}ibi> menegaskan bahwasannya perbedaan 

tingkat pemahaman penafsir dalam memahami ke-Arab-an Alquran dan 

maksud Tuhan (maqa>s{id al-syar’i) akan menentukan hasil dari 

penafsirannya. Selain daripada itu,s seorang penafsir terkadang sudah 

menentukan terlebih dahulu dengan mengikuti dugaan, fanatisme 

golongan—ideologi, dan “hawa nafsunya” dalam memahami Alquran. Oleh 

karenanya, al-Sha>t}ibi> menekankan sikap berhati-hati dan jangan sampai 

seorang mufasir menafsirkan Alquran berbasis kepada tiga hal tersebut.24  
 

Relevansi Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> di Era Kontemporer: Sebuah 

Telaah 

Dari pemaparan sebelumnya terkait epistemologi tafsir yang digagas 

oleh al-Sha>t}ibi> dalam memahami Alquran, penulis ingin mengutip pendapat 

yang dikemukakan oleh Aksin Wijaya. Menurutnya, terdapat hubungan 

intim antara fenomena wahyu dan realitas budaya Arab kala itu.25 Bahkan 

menurut Abu Zayd, Alquran merupakan produk budaya.26 Artinya pesan 

moral yang terkandung di dalam Alquran—baik aspek bahasa, hukum, dan 

lain sebagainya—tidak dapat dilepaskan dari realitas budaya dan masyarakat 

ketika Alquran itu diturunkan. Oleh karena itu, pemahaman mengenai relasi 

antar keduanya, bagi penulis akan berkontribusi terhadap lahirnya produk 

penafsiran yang kontekstual atau memiliki relevansi dengan segala situasi 

dan kondisi yang berbeda. 

Sebagai sebuah contoh, persoalan mengenai poligami merupakan 

bahasan yang menarik untuk dikaji. Apalagi, ketika produk penafsiran 

mengenai poligami hadir dalam realitas kontemporer, di mana perempuan 

memiliki hak dan kedudukan yang egaliter dengan laki-laki.  

                                                           
23 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Shari>’ah …, jilid II, juz 3, hlm. 

275. 
24 Abu> Ish}aq al-Sha>tibi>, al-Muwa>faqa>t fi> Us}u>l al-Shari>’ah …, jilid II, juz 4, hlm. 

414-448. 
25 Aksin Wijaya, “Relasi Alquran dan Budaya Lokal: Sebuah Tatapan 

Epistemologis,” dalam Jurnal Hermeneia Vol. 4, No. 2, (2005): 4.  
26 Fikri Hamdani, “Nasr Hamid Abu Zayd dan Teori Interptetasinya,” dalam 

Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah Vol. 1, No. 1(2015), 5. 



168 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 

                       
    

                  Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 

Amina Wadud, Musdah Mulia, h{atta Husein Muhammad adalah 

pemikir kontemporer yang mencoba untuk mendobrak status quo penafsiran 

poligami oleh ulama terdahulu. Menurut mereka, minimnya partisipasi aktif 

dari perempuan menjadikan psikologi laki-laki mendominasi produk 

penafsiran yang dihasilkan. Hingga akhirnya, menjadikan penafsiran tersebut 

cenderung bersifat bias gender. 

Mereka kemudian mencoba untuk membaca dan menafsirkan 

kembali ayat-ayat poligami dalam Alquran. Riffat Hassan misalnya 

menafsirkan ayat-ayat poligami tersebut dengan metode historis-kritis-

kontekstual yang berakar pada metode holistik.27 Maka daripada itu, 

pencarian aspek maqa>s{id—berdasar kepada pehamanan mengenai relasi 

budaya—dari suatu ayat adalah hal yang penting untuk dilakukan.  

Berbasis kepada maqa>s{id ini, dapat ditemukan signifikasi hukum 

yang tidak terkatakan. Dari kajian yang dilakukan, penulis dapat mengetahui 

bahwasannya sebelum datangnya Islam, jumlah istri seorang laki-laki 

tidaklah dibatasi. Sehingga, pembatasan istri ke dalam jumlah tertentu—

empat orang—dalam Alquran adalah sebagai sebuah bentuk revolusi 

perilaku dari Islam.28 

Poligami pun hanya boleh dilakukan, jika aspek kemampuan bersifat 

adil dapat terpenuhi, sebagaimana dinyatakan dalam QS. al-Nisa>‘ ayat 3: 

“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-
hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), maka 
kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga atau 
empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil, 
maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki. 
Yang demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.” 

 

Sedangkan di ayat yang lain, disebutkan pula ketidakmampuan laki-

laki untuk dapat berbuat adil kepada para istrinya, sebagaimana dalam QS. 

al-Nisa>‘ ayat 129 yang artinya: 

“Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat berlaku adil di antara isteri-
isteri(mu), walaupun kamu sangat ingin berbuat demikian, karena itu 
janganlah kamu terlalu cenderung (kepada yang kamu cintai), 
sehingga kamu biarkan yang lain terkatung-katung. Dan jika kamu 
mengadakan perbaikan dan memelihara diri (dari kecurangan), maka 
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.” 

 

                                                           
27 Abdul Mustaqim dkk, Studi Alquran Kontemporer; Wacana baru Berbagai 

Metodologi Tafsir (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2002), hlm. 73; 
28 Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis; Teori Hermeneutika Nasr Hamid Abu 

Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), hlm. 139. 



169 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

Dari kedua ayat di atas, penulis ingin mengungkapkan bahwa salah 

satu syarat seseorang boleh berpoligami adalah masalah keadilan, tapi untuk 

bisa berbuat adil, seseorang tidak akan mampu melakukannya, sehingga 

dalam legislasi hukum yang tidak terkatakan, secara—‘azi>mah—sejatinya 

poligami hukumnya dilarang. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 1: Maqa>>sid ayat poligami dalam Alquran 

 

Azi>mah adalah legislasi Alquran tanpa memandang kondisi-kondisi 

tertentu pada aspek penerima hokum. Sehingga pada aspek yang lain—

rukhs{ah—hukum tersebut dapat berubah. Contoh produk penafsiran 

sebagaimana yang disebutkan di atas, nampaknya banyak diganderungi oleh 

permikir Islam perempuan kontemporer. Sehingga menurut hemat penulis, 

apa yang digagas oleh al-Sha>t}ibi> memiliki relevansi yang signifikan dalam 

aktifitas pengembangan ilmu tafsir kontemporer. 

 
SIMPULAN  

Epistemologi tafsir—Hermeneutika—Alquran al-Sha>t}ibi> memiliki 

sumbangsih yang signifikan dalam pengembangan keilmuan tafsir 

kontemporer. Berangkat dari status sosialnya sebagai ahli dalam bidang 

Praktek poligami pra-Islam yang tidak dibatasi 

Islam membatasi poligami; empat istri dengan syarat 

suami bisa adil 

Sikap adil dalam poligami tidaklah mungkin; 

monogamy lebih ditekankan 

Poligami dilarang 

Tujuan akhir legislasi Islam 

Tujuan akhir legislasi Islam; Monogami 

A
ra

h
 t

ek
s 

M
ak

n
a 

S
ig

n
if

ik
as

i 
y
an

g
 t

ak
 t

er
k
at

ak
an

 



170 

 
Akhmad Roja Badrus Zaman 

 

                       
    

                  Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 

hukum Islam dan pelopor maqa>s}id shari>’ah, menjadikan rancang bangun 

metode penafsiran Alquran berbasis maqa>s{id-nya menjadi semakin “ciamik.” 

Adalah dengan menekankan dimensi ke-Arab-an Alquran; penelaahan secara 

sirkular-relasional terhadap teks, pengarang, dan pembaca; serta dengan 

menyadari peran sirkumtansi pembaca dan berbagai indikator yang 

menyertai. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah, M. Amin. “Kajian Ilmu Kalam di IAIN; Menyongsong Perguliran 

Paradigma Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga.” dalam 

al-Jamiah: Journal of Islamic Studies No. 65/IV (2000):  

Bakti, Asafri Jaya. “Konsep Maqasid Syariah menurut al-Sha>t}ibi> dan 

Relevansinya dengan Ijtihad Dewasa Ini.” Disertasi IAIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta. 1994.  

Faiz, Fahruddin. Hermeneutika Alquran: Tema-tema Kontroversial. 

Yogyakarta: Elsaq. 2005.  

Faizin, Hamam. “Alquran Canel Komunikasi Tuhan dengan Manusia.” 

dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu Alquran dan Hadis vol. 10. no. 1 

(Januari 2009): 

Garcia, Jorge J. E. A Theory of Textuality: The Logic and Epistemologi 

State University of New York Press: Albany, 1995.  

Al-Mara>ghi>, Must}afa>. al-Fath{ al-Mubi>n fi Tabaqa>t al-Us}u>liyyi>n. Beirut: 

Muh}ammad Ami>n Ramj wa Shirkah, 1974.  

Mas’ud, Muhammad Khalid. Islamic Legal Philosophy; A Study of Abu 

Ishaq al-Sha>t}ibi>’s. Life and Thouught Filsafat Hukum Islam; terj. 

Ahsin Muhammad. Studi tentang Hidup dan Pemikiran Abu Ishaq al-

Sha>t}ibi>. Bandung: Penerbit Pustaka, 1996.  

Masud, Muhammad Khalid. Islamic Legal Philosophy: A study of Abu Ishaq 

al-Sha>t}ibi> Life and Thought Delhi: International Islamic Publishers, 

1989.  

Minhaji, Akh. “Hermeneutika Maqashidi Studi Kasus Teori Penafsiran 

Imam al-Sha>t}ibi>. dalam Syafa’atun Almirzanah dan Sahiron 

Syamsuddin ed. Upaya Integrasi Hermeneutika dalam Kajian 

Alquran dan Hadis. Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan 

Kalijaga, 2011. 

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Alquran dan Tafsir. Yogyakarta: Idea 

Press, 2014.  



171 

 Epistemologi Tafsir al-Sha>t}ibi> dalam Memahami Alquran 

                                     Vol 8, No. 02, Desember 2020   

Al-Rasyuni, Ahmad. Imam al-Shatibi’s Theory of the Higher Objecives and 

Intents of Islamic Law. London: The International Institute of 

Islamic Thought, t.th.  

Al-Sha>t}ibi>, Abu> Ish}aq. al-Muwa>faqa>t fi Us}u>l al-Shari>’ah. Kairo: Dar al-

Hadis, 2006.  

Sodiqin, Ali. Antropologi Alquran; Model Dielaktika Wahyu dan 

Budaya. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012.  

Syihab, Mahdi Abdullah. “Pemikiran Hukum Islam; Studi Pembaharuan 

Hukum Islam al-Sha>t}ibi> dan Ibnu Taimiyah.” dalam Jurisprudensi: 

Jurnal Syariah vol. IX. no. 1 (2017):  

 

 


