‘;7 DIYA‘ A I AFKAR VOLUME 8, NOMOR 02, DESEMBER 2020: 160-171

>)2 ) ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987
/' JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

EPISTEMOLOGI TAFSIR AL-SHATIBI DALAM
MEMAHAMI ALQURAN

Akhmad Roja Badrus Zaman
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: badruszamana@gmail.com

Abstract
This article reviews the epistemologi of al-Shatibi (d. 790H) in
interpreting the Alquran and its relevance to the development of
interpretations of the Alquran in the contemporary era. In his
capacity as an expert in Islamic law - with his maqgasid al-shariah
ideas, al-Shatibi succeeded in conceptualizing the methodology
for the discovery of Islamic law which in turn also came into
contact with the interpretation of the Alquran. This is certainly a
natural thing because the Alquran is the main source of Islamic
law itself. From the studies conducted, it can be seen, First, the
interpretation method carried out by al-Shatibi is classitied in the
epistemologi of Burhani.  Namely interpretation based on
observations which are then systematized with the method of
historical criticism (critical history) —especially the linguistic

aspects. While the reasoning arguments used are the
demonstrative, verification, and exploratory methods with
normative, and philosophical approaches. Second, the

epistemologi of al-Shatibi has a significant relevance to the
development of scientific scholarship in the contemporary era,
particularly in aspects of methodical development and
systematization.

Keywords: TafSir Maqasidi, Maqasid al-shari’ah, dan TafSir al-Shatibi

Abstrak
Artikel ini mengkaji tentang epistemologi al-Shatibi (w. 790H)
dalam menafsirkan Alquran serta relevansinya terhadap
perkembangan penafsiran Alquran di era kontemporer. Dalam
kapasitasnya sebagai seorang pakar hukum Islam—dengan
gagasan  maqasid  al-shari’ah-nya,  al-Shatibi  berhasil
mengkonseptualisasikan metodologi penemuan hukum Islam
yang pada gilirannya juga bersinggungan dengan penafsiran
Alquran. Hal ini tentunya suatu hal yang wajar karena Alquran
merupakan sumber utama hukum Islam itu sendiri. Dari kajian



Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

yang dilakukan, dapat diketahui, Pertama, metode penafsiran
yang dilakukan al-Shatibi tergolong dalam epistemologi burhani.
Yaitu penafsiran yang didasarkan pada observasi yang kemudian
disistematisasikan dengan metode kritik sejarah (critical
history)—khususnya aspek kebahasaan. Sedangkan argumentasi
penalaran yang digunakan adalah dengan metode demonstrative,
verifikatif, dan eksploratif dengan pendekatan normatif, dan
filosofis. Kedua, epistemologi al-Shatibi memiliki relevansi yang
signifikan terhadap pekembangan keilmuan tafsir di era
kontemporer, khususnya dalam aspek pengembangan dan
sistematisasi metodis.

Kata Kunci: 7afsir Maqgasidi, Maqgasid al-shari’ah, dan Tafsir al-

Shatibi

PENDAHULUAN

Alquran adalah kitab yang salih Ii kulli zaman wa makan, artinya
kitab suci umat Islam tersebut memiliki relevansi dalam berbagai situasi,
kondisi serta masa yang berbeda-beda.! Dibalik ungkapan tersebut, tentu
terdapat beberapa konsekuensi untuk membuktikan validitasnya. Untuk
masalah pembuktian itulah, lahir dari zamannya generasi-generasi yang terus
melakukan upaya pembacaan dan penafsiran ulang terhadap Alquran.

Di era klasik misalnya, para ulama terdahulu memiliki suatu
metodologi sebagai upaya mendialogkan Alquran dengan konteks mereka.
Seiring dengan perkembangan zaman, dalam konteks masa yang berbeda,
boleh jadi metode tersebut kemudian akan kehilangan relevansinya.> Oleh
sebab itu, adalah menjadi suatu keniscayaan bahwa berbagai teori kajian
interpretasi Alquran akan terus mengalami perkembangan sebagai sebuah
upaya mendialogkan teks Alquran dengan konteks pembacanya.’

Berangkat dari hal di atas, menjadi menarik bagi penulis untuk
mengetahui lebih dalam tentang epistemologi tafsir al-Shatibi dalam
memahami Alquran. Ia adalah salah satu tokoh inovatif yang menawarkan
metode pemahaman Alquran—dan Hadis, sebagai teks dasar syariat. Ia
dikenal sebagai pakar teori hukum mazhab Maliki asal Syatibah (Xativa)—
salah satu kota yang ketika itu berada di wilayah Andalusia (Spanyol dan
Portugal).* Ia juga dikenal sebagai pemikir dalam bidang hukum Islam (usu/

' M. Amin Abdullah, “Kajian Ilmu Kalam di IAIN; Menyongsong Perguliran
Paradigma Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga,” dalam al-Jamiah: Journal of
Islamic Studies, No. 65/IV (2000): 93.

2 Abdul Mustaqim, Metode Penelitian Alquran dan Tafsir (Yogyakarta: Idea Press,
2014), hlm. 139.

3 Fahruddin Faiz, Hermeneutika Alquran: Tema-tema Kontroversial (Yogyakarta:
Elsaq, 2005), hlm. 24.

4 Muhammad Khalid Masud, Is/amic Legal Philosophy: A study of Abu Ishag al-
Shatibi Life and Thought (Delhi: International Islamic Publishers, 1989), him. 56.

Vol 8, No. 02, Desember 2020 161




Akhmad Roja Badrus Zaman

figh) yang memiliki trade-mark tersendiri dengan gagasan revolusionernya
terkait maqgasid shari’ah.

Di dalam teorinya, yang menjadi titik tekan adalah pencarian sisi
nilai dan tujuan (magasid) dari dilembagakannya suatu teks (Alquran). Al-
Syabiti berusaha keluar dari “kungkungan” suatu teks. Meskipun demikian,
hal tersebut bukan berarti ia mengabaikan sisi inhern dari suatu teks. la
tetap berpegang teguh kepada teks, akan tetapi hanya sebagai media
perantara dalam pencapaian makna—red. magasid. Bagi al-Shatibi,
pencarian makna Alquran tidak dapat sebatas berbasis kepada lahiriyah teks
semata, akan tetapi juga bergantung kepada beberapa prinsip—yang dalam
istilah hermeneutika dikenal dengan—pengarang (author), audiens, konteks,
masyarakat dan bahasa>—yang kemudian dalam tataran yang lebih
spesifik—terkait tatacara pengambilan magasid berdasar aspek tersebut, al-
Shatibi memandang proses penurunan Alquran sebagai teks dasar syariat
adalah layaknya proses komunikasi pada umumnya.

Dari latar belakang pembahasan di atas, menjadi penting untuk
dibahas dalam tulisan ini mengenai rancang bangun epistemologi—
hermeneutika—tafsir Alquran yang diusung oleh al-Shatibi dalam
pemikirannya terkait maqasid shari’ah, serta bagaimana relevansi
epistemologi tafsir al-Shatibi di era kontemporer.

PWMBHASAN
Profil Singkat al-Syatibi

Nama lengkap al-Shatibi adalah Ibrahim bin Musa bin Muhammad
al-Lakhmi al-Shatibi.® Ada pula yang menyebut diakhir Namanya al-Lakhmi
al-Garnati al-Maliki.” Ta dilahirkan pada tahun 720 H/ 1320 M dan wafat di
tahun 790 H/1388 M.

Nama al-Shatibi merupakan nisbah dengan daerah di sebelah timur
al-Andalus yang bernama Syatibah atau Xativa—yang menjadi daerah
asalnya. la mengenyam pendidikan di Ganada, ibukota pemerintahan Bani
Nasr (1238-1492 M), banteng terakhir umat Islam di kawasan Spanyol
sebelum akhirnya dikalahkan oleh pasukan Ratu Isabela | dari Castile dan

5 Jorge J. E. Garcia, A Theory of Textuality: The Logic and Epistemology (State
University of New York Press: Albany, 1995), hlm. 114-118.

¢ Muhammad Khalid Mas’ud, Is/amic Legal Philosophy, A Study of Abu Ishaq al-
Shatibi’s, Life and Thouught Filsafat Hukum Islam, terj. Ahsin Muhammad, Studi tentang
Hidup dan Pemikiran Abu Ishaq al-Shatibi (Bandung: Penerbit Pustaka, 1996), him. 108.

7 Akh Minhaji, “Hermeneutika Maqashidi (Studi Kasus Teori Penafsiran Imam al-
Syatibi), dalam Syafa’atun Almirzanah dan Sahiron Syamsuddin (ed.), Upaya Integrasi
Hermeneutika dalam Kajian Alquran dan Hadis (Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN
Sunan Kalijaga, 2011), hlm. 86.

ICY|| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

Raja Ferdinand Il dari Aragon yang ketika itu bersatu melawan Emirat
Granada.

Sejak kecil, al-Shatibi termasuk anak yang tekun belajar,
mempelajari berbagai macam ilmu, baik dalam ilmu Alat (bahasa), Sastra,
Falaq, Mantiq, dan ilmu Jadal (debat).® Guru-guru al-Shatibi dalam bidang
bahasa antara lain Abu ‘Abdillah Muhammad ibn Fakhrar (w. 754 H/ 1353
M), Abu Qasim Muhammad bin Ahmad al-Sabti (w. 760 H/1359 M), dan
Abu Ja’far Ahmad al-Shaqquri.® Adapun tokoh yang terakhir ini—Abu
Ja’far Ahmad al-Syaqquri—adalah yang memiliki andil besar dalam
membentuk kepiawaian al-Shatibi dalam bidang ilmu bahasa Arab.

Guru-gurunya dalam cabang ilmu lain seperti ilmu Hadis misalnya,
adalah Abu al-Qasim Ibn Sina dan Shamsuddin al-Tilimsani (w. 781 H/1379
M). Ilmu Kalam dan filsafat dipelajari secara khusus oleh al-Shatibi dari
Abu ‘Ali al-Zawawi (w. 770 H/1369 M), di bidang ilmu Fikih diperoleh dari
Abu ‘Abdillah Muhammad Ibn Ahmad al-Maqgarri dan Imam ternama
Mazhab Maliki di Spanyol, Abu ’Abdillah Muhammad Ibn Ahmad al-Sharif
al-Tilimsani.'?

Al-Shatibi telah menulis banyak karya dalam berbagai bidang,
khususnya hukum Islam. Berikut adalah daftar karya al-Shatibi baik yang
telah dicetak maupun yang masih berbentuk manuskrip sebagaimana dicatat
oleh Ahmad al-Raysuni:'! *Unwan al-Ta’rif bi al-Asrar al-Taklif; Sharh
Alfiyyah Ibn Malik, Usul al-Nahw, Kitab al-1ltisam, al-Muwafagat "'Unwan
al-Ittifaq fi ‘llm al-Ishtiqaq, dan al-Ifadat wa al-Inshadat.

Gagasan monumental al-Shatibi sendiri adalah ketika ia
mempopulerkan maqasid shari’ah dengan melandaskan pada prinsip
maslahat. Adapun jika hal tersebut ditinjau dari kacamata pertarungan
wacana, maka dapat dikatakan bahwa gagasan tersebut merupakan sebuah
“manuver” terhadap pengaruh mazhab Zahiri yang literalis,'> yang mulai
berpenetrasi ke dalam mazhab Maliki. Dengan penguasaan terhadap
sejumlah ilmu tersebut, tidak mengherankan jika kemudian al-Shatibi
menjadi seorang ulama yang menjadi rujukan masyarakat dan pemerintah

8 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Maqasid Syariah menurut al-Syatibi dan
Relevansinya dengan Ijtihad Dewasa Ini” (Disertasi, IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta,
1994), him. 35.

® Muhammad Khalid Mas’ud, Islamic Legal Philosophy (Islamabad: Islamic
Research Institut, 1977), him. 100.

10 Mustafa al-Maraghi, a/-Fath al-Mubin fi Tabagat al-Usuliyyin (Beirut:
Muhammad Amin Ramj wa Syirkah, 1974) Juz II, hlm. 204.

"' Ahmad al-Rasyuni, /mam al-Shatibi’s Theory of the Higher Objecives and
Intents of Islamic Law (London: The International Institute of Islamic Thought), hlm. 76-
80.

12 Penjelasan lebih lengkap mengenai Mazhab Zahiri, lihat Ignaz Goldziher, The
Zahiri’s: Their Doctrine and Their History, terj. Wolfgang Behn (Brill: Leiden, 2008).

Vol 8, No. 02, Desember 2020 163




Akhmad Roja Badrus Zaman

kala itu dalam menyelesaikan berbagai persoalan yang berkaitan dengan
problem keagamaan maupun sosial-kenegaraan.'3

Al-Shatibi dan Kontribusinya dalam Khazanah Hukum Islam

Dari sekian banyak karya yang dihasilkan al-Shatibi, kitab al/-
Muwafagat,’* dapat dikatakan sebagai magnum opus-nya. Beberapa inovasi
al-Shatibi dapat ditemukan dalam kitab tersebut, antara lain sebagai berikut:
Pertama, merumuskan konsepsi tentang maqasid shari’ah. Terdapat satu juz
penuh dalam kitabnya yang fokus kepada pembahasan ini. Adalah untuk
pertama kalinya, dalam panggung sejarah disiplin ilmu Usu/ Figh, tema
magqasid shari’ah secara komprehensif dibahas dalam ratusan halaman.

Kedua, al-Shatibi adalah tokoh yang pertama kali menambahkan
dimensi magqasid (tujuan) daripada seorang mukallat. Dengan demikian, ia
adalah salah satu pionir dalam kajian yang menekankan peranan manusia—
dalam hal ini mukallaF—sebagai unsur pokok dalam grand design maqasid
shari’ah. Ketiga, al-Shatibi adalah seorang tokoh pelopor terkait
pembahasan metodologis bagaimana magqasid shari’ah dapat diketahui—
tepatnya dalam sebuah tajuk berjudul Bayan al-Jihat ‘allati Tu’raf biha
Magqasid Shari’ah, dalam kitab Muwafagat-nya. Keempat, al-Shatibi
memberikan perhatian penuh kepada aspek asrar al-tashri’ (rahasia-rahasia
diadakannya suatu syariat), dan maqasid shari’ah (tujuan-tujuan syariat)
beserta mengukuhkan dalam proses pemeliharaannya melalui pendekatan
induktif (zstigra’i).">

Sebagaimana ahli hukum Islam lainnya, al-Shatibi memandang
Alquran adalah sumber utama dalam upaya perumusan hokum Islam. Akan
tetapi, meskipun demikian, sebagaimana penulis sampaikan di atas,
perumusan hukum Islam yang berbasis kepada teks Alquran, menurut al-
Shatibi juga harus dibarengi dengan prinsip rasionalitas, dalam rangka upaya
pencarian aspek magasid dari suatu dalil nusus Alquran.

Epistemologi Tafsir—Hermeneutika—Alquran al-Shatibi

Dua aspek yang perlu digunakan dalam upaya pencarian makna
adalah dengan melihat dua hal pokok yang terdiri dari gasd al-shar’i (tujuan
diadakannya syariat) dan gasd al-mukallaf (tujuan manusia dibebani syariat).

13 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Magqasid..., him. 35.

14 Judul asli dari kitab ini adalah > Unwan al-Ta’rif bi Asrar al-Taklifi. Kitab ini
pertama kali diterbitkan pada tahun 1302 H/1884 M di Tunis oleh penerbit pemerintah.
Kemudian dicetak ulang di Kazan pada tahun 1827 H/1909 M dengan pendahuluan
berbahasa Turki. Lihat Mahdi Abdullah Syihab, “Pemikiran Hukum Islam; Studi
Pembaharuan Hukum Islam al-Syatibi dan Ibnu Taimiyah,” dalam Jurisprudensi: Jurnal
Syariah vol. IX, no. 1 (2017): 61.

15 Asafri Jaya Bakti, “Konsep Magqasid..., hlm. 72.

ICC || Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

Adapun gasd al-shar’i—yang notabene bersifat vertikal dari shar’i kepada
mukallaf—mencakup empat macam, antara lain:'® perfama, tujuan dasar
diberlakukannya syariat; keduva, tujuan diberlakukannya syariat sebagai
sesuatu untuk dipahami; ketiga, tujuan diberlakukannya syariat sebagai
sesuatu yang mengikat untuk diikuti aturannya; dan keempat, tujuan
diberlakukannya syariat dalam konteks kewajiban mukallat untuk berada di
bawah hukum-hukumnya.

Dari gasd shar’i di atas, dapat diketahui, bahwasannya menurut al-
Shatibi, syariat Islam diturunkan guna mengatur kehidupan manusia, oleh
karenanya, menjadi sebuah keniscayaan bahwa ia harus dipahami oleh
mukallafitu sendiri. Bagi al-Shatibi ini adalah logika dasar dari suatu proses
tashri’.

Bebeda dengan beberapa tawaran hermeneutika tokoh-tokoh
sebelumnya yang umumnya bertolak pada bunyi teks (al-‘7brah bi ‘umumi
lafz) ataupun sebab spesifik (al-‘ibrah bi khusus al-sabab), al-Shatibi
menggagas hermeneutika berbasis pada tujuan-tujuan dasar universal
dilembagakannya suatu syariat (al-‘ibrah bi al-maqasid al-shari’ah). Secara
garis besar, rumusan hermeneutikanya—dalam kitab a/-Muwafagat—terdiri
dari tiga prinsip: pertama, menekankan ke-Araban (“arabiy) sebagai titik
pijak pemaknaan. Dasar pemikiran pertama al-Shatibi dalam kerangka kerja
hermeneutisnya adalah berangkat dari kesadaran bahwa syariat—ayat
Alquran—itu menggunakan bahasa Arab dan turun dalam konteks situasi
sosial masyarakat Arab.!” Sehingga menurutnya, struktur realitas Arab
sebagai tempat Alquran sangat berpengaruh terhadap keberwujudannya.'®

Bahkan Alquran menyatakan ke-Arab-annya secara berulang-ulang
dengan menggunakan dua ungkapan. 1) Menggunakan ungkapan qur’anan
‘arabiyyan. 2) Menggunakan ungkapan bi al-lisanin ‘arabiyyin. Beberapa
ayat mengenai ke-Arab-an Alquran dapat dijumpai pada QS. Yusuf: 2, QS.
Taha: 113, QS. Fussilat: 3, QS. al-Zumar: 28, QS. al-Zukhruf: 3, dan QS. al-
Shu’ara‘: 195.

Sebagai ‘arabi, Alquran sudah masuk dalam ruang historis-sosiologis
sosok Arab. Ia lahir, tumbuh dan besar di dalam bingkai Arab. Maka dapat
dikatakan bahwa pemahaman tentang ke-Arab-an saat itu, baik aspek
geografis, sosial, maupun kebiasaan-kebiasaan yang berkembang adalah
modal awal seorang penafsir akan dapat menyentuh bagian terdalam (aspek
psikologi) dari bahasa, makna dan signifikasi Alquran, sehingga objektifitas
makna akan lebih mudah dicapai.

16 Abu Ishaq al-Shatibi, al-Muwafagat 17 Usul al-Shari’ah (Kairo: Dar al-Hadith,
2006), Juz II, hlm. 8.

17 Abu Ishaq al-Shatibi, al-Muwafaqat fi Usul al-Shari’ah ..., him. 305-306.

8 Ali Sodiqin, Antropologi Alguran; Model Dielaktika Wahyu dan Budaya
(Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012), hlm. 55.

Vol 8, No. 02, Desember 2020 165




Akhmad Roja Badrus Zaman

Kedua, menckankan pembacaan berbasis maqgasidi melalui
penelaahan secara sirkular-relasional. Sebagaimana dijelaskan di atas,
bahwasannya terdapat dua paradigma besar dalam wacana interpretasi
Alquran klasik. Pertama, adalah kecenderungan yang didasarkan kepada
bunyi teks sebagai standar pencapaian makna (a/- 7brah bi ‘umum lafz la bi
khusus al-sabab). Kedua, adalah paradigma yang menitikberatkan sebab
spesifik turunnya teks Alquran dalam pencapaian pemaknaan.'® Al-Shatibi
mengambil posisi yang berbeda. Al-Shatibi lebih berorientasi pada aspek
magqasid sebagai titik tolak hermeneutiknya. Baginya, makna asal tekstual
yang bersifat historis tidaklah menjadi acuan utama, melainkan hanya
sebatas representasi spesifik dari magasid. Hal ini ia tegaskan:

Clad) Jl- Y1 latie Bxe e oliald] | oS dolin 2yme e Sliab. "
W et gl Cbll o B o Ol b e

“Untuk mengetahui maksud kalam secara sempurna, maka pijakannya
adalah mengetahui berbagai indikator konteks pembicaraan: baik dari
sisi materi pembicaraan itu sendiri, aspek pembicara, aspek audiens,
maupun aspek relasi ketiganya”

Bagi al-Shatibi, hal di atas penting untuk dilakukan karena ia
menganalogikan proses penetapan syariat melalui teks Alquran layaknya
proses komunikasi sebagaimana umumnya,?!' yang di dalamnya terdapat tiga
unsur pokok. Pertama, Tuhan sebagai komunikator, kedua, masyarakat Arab
sebagai penerima komunikasi, dan ketiga, Alquran berbahasa Arab sebagai
media komunikasi. Bagi al-Shatibi, masing-masing unsur memiliki variabel
konteks yang harus dipahami secara relasional dalam upaya penggalian
maqasid??

Ketiga, Menyadari peran sirkumtansi dalam proses pemaknaan,
sehingga tidak ada kebenaran tunggal-objektif dalam proses interpretasi. Al-
Shatibi meyakini bahwa tidak ada kebenaran tunggal dalam aktifitas
penafsiran Alquran, melainkan hanyalah bersifat plural dan tentatif. Bahkan
baginya, pluralitas penafsiran Alquran adalah hal yang wajar dan menjadi

19 Akh Minhaji, “Hermeneutika Maqashidi ..., him. 85.

20 Abu Ishaq al-Shatibi, a/l-Muwatagat fi Usul al-Syari’ah..., jilid 11, juz 3, hlm.
241.

2l Untuk memperdalam penjelasan tentang pewahyuan Alquran sebagai proses
komunikasi antara Tuhan dan manusia, Lihat Hamam Faizin, “Alquran Canel Komunikasi
Tuhan dengan Manusia,” dalam Jurnal Studi Ilmu-ilmu Alquran dan Hadis vol. 10, no. 1
(Januari 2009): 69-90.

22 Abu Ishaq al-Shatibi, al-Muwataqat fi Usul al-Shari’ah ..., jilid 11, juz 3, him.
241.

ICLNY|| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

fakta historis, bahwasannya fenomena ini sudah ada semenjak masa
sahabat.”> Lebih jauh dia menjelaskan bahwa pluralitas kebenaran
interpretasi tidak hanya sebatas interpretasi non-tekstual yang cenderung
“membebaskan” peran penafsir, akan tetapi pluralitas interpretasi juga
terdapat dalam interpretasi tekstual—tzafsir bi al-ra‘yi. Bahkan menjadi hal
yang sangat sulit dalam upaya menentukan nilai kebenaran literal-tektual.
Pluralitas interpretasi, bagi al-Shatibi juga berkaitan dengan latar
belakang (horizon) penafsir. Setiap penafsir memiliki motif dan ideologinya
masing-masing. Lebih jauh, al-Shatibi menegaskan bahwasannya perbedaan
tingkat pemahaman penafsir dalam memahami ke-Arab-an Alquran dan
maksud Tuhan (maqgasid al-syar’i) akan menentukan hasil dari
penafsirannya. Selain daripada itu,s seorang penafsir terkadang sudah
menentukan terlebih dahulu dengan mengikuti dugaan, fanatisme
golongan—ideologi, dan “hawa nafsunya” dalam memahami Alquran. Oleh
karenanya, al-Shatibi menekankan sikap berhati-hati dan jangan sampai
seorang mufasir menafsirkan Alquran berbasis kepada tiga hal tersebut.?*

Relevansi Epistemologi Tafsir al-Shatibi di Era Kontemporer: Sebuah
Telaah

Dari pemaparan sebelumnya terkait epistemologi tafsir yang digagas
oleh al-Shatibi dalam memahami Alquran, penulis ingin mengutip pendapat
yang dikemukakan oleh Aksin Wijaya. Menurutnya, terdapat hubungan
intim antara fenomena wahyu dan realitas budaya Arab kala itu.”> Bahkan
menurut Abu Zayd, Alquran merupakan produk budaya.?® Artinya pesan
moral yang terkandung di dalam Alquran—baik aspek bahasa, hukum, dan
lain sebagainya—tidak dapat dilepaskan dari realitas budaya dan masyarakat
ketika Alquran itu diturunkan. Oleh karena itu, pemahaman mengenai relasi
antar keduanya, bagi penulis akan berkontribusi terhadap lahirnya produk
penafsiran yang kontekstual atau memiliki relevansi dengan segala situasi
dan kondisi yang berbeda.

Sebagai sebuah contoh, persoalan mengenai poligami merupakan
bahasan yang menarik untuk dikaji. Apalagi, ketika produk penafsiran
mengenai poligami hadir dalam realitas kontemporer, di mana perempuan
memiliki hak dan kedudukan yang egaliter dengan laki-laki.

23 Abu Ishaq al-Shatibi, al-Muwatagat 17 Usul al-Shari’ah ..., jilid 11, juz 3, hlm.
275.

24 Abu Ishaq al-Shatibi, al-Muwataqgat i Usul al-Shari’ah ..., jilid 11, juz 4, hlm.
414-448.

25 Aksin Wijaya, “Relasi Alquran dan Budaya Lokal: Sebuah Tatapan
Epistemologis,” dalam Jurnal Hermeneia Vol. 4, No. 2, (2005): 4.

26 Fikri Hamdani, “Nasr Hamid Abu Zayd dan Teori Interptetasinya,” dalam

Agqidah-Ta: Jurnal I[lmu Aqidah Vol. 1, No. 1(2015), 5.
Vol 8, No. 02, Desember 2020 167




Akhmad Roja Badrus Zaman

Amina Wadud, Musdah Mulia, hatfa Husein Muhammad adalah
pemikir kontemporer yang mencoba untuk mendobrak status gquo penafsiran
poligami oleh ulama terdahulu. Menurut mereka, minimnya partisipasi aktif
dari perempuan menjadikan psikologi laki-laki mendominasi produk
penafsiran yang dihasilkan. Hingga akhirnya, menjadikan penafsiran tersebut
cenderung bersifat bias gender.

Mereka kemudian mencoba untuk membaca dan menafsirkan
kembali ayat-ayat poligami dalam Alquran. Riffat Hassan misalnya
menafsirkan ayat-ayat poligami tersebut dengan metode historis-kritis-
kontekstual yang berakar pada metode holistik.?” Maka daripada itu,
pencarian aspek magasid—berdasar kepada pehamanan mengenai relasi
budaya—dari suatu ayat adalah hal yang penting untuk dilakukan.

Berbasis kepada magqgasid ini, dapat ditemukan signifikasi hukum
yang tidak terkatakan. Dari kajian yang dilakukan, penulis dapat mengetahui
bahwasannya sebelum datangnya Islam, jumlah istri seorang laki-laki
tidaklah dibatasi. Sehingga, pembatasan istri ke dalam jumlah tertentu—
empat orang—dalam Alquran adalah sebagai sebuah bentuk revolusi
perilaku dari Islam.?®

Poligami pun hanya boleh dilakukan, jika aspek kemampuan bersifat
adil dapat terpenuhi, sebagaimana dinyatakan dalam QS. al-Nisa‘ ayat 3:

“Dan jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil terhadap (hak-

hak) perempuan yang yatim (bilamana kamu mengawininya), maka

kawinilah wanita-wanita (lain) yang kamu senangi: dua, tiga atau
empat. Kemudian jika kamu takut tidak akan dapat berlaku adil,
maka (kawinilah) seorang saja, atau budak-budak yang kamu miliki.

Yang demikian itu adalah lebih dekat kepada tidak berbuat aniaya.”

Sedangkan di ayat yang lain, disebutkan pula ketidakmampuan laki-
laki untuk dapat berbuat adil kepada para istrinya, sebagaimana dalam QS.
al-Nisa‘ ayat 129 yang artinya:

“Dan kamu sekali-kali tidak akan dapat berlaku adil di antara isteri-

isteri(mu), walaupun kamu sangat ingin berbuat demikian, karena itu

Janganlah kamu terlalu cenderung (kepada yang kamu cintai),

sehingga kamu biarkan yang lain terkatung-katung. Dan jika kamu

mengadakan perbaikan dan memelihara diri (dari kecurangan), maka
sesungguhnya Allah Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.”

27 Abdul Mustaqim dkk, Studi Alquran Kontemporer; Wacana baru Berbagai
Metodologi Tafsir (Yogyakarta: Tiara Wacana Yogya, 2002), hlm. 73;

28 Nur Ichwan, Meretas Kesarjanaan Kritis;, Teori Hermenecutika Nasr Hamid Abu
Zayd (Jakarta: Teraju, 2003), hlm. 139.

ICLIY|| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

Dari kedua ayat di atas, penulis ingin mengungkapkan bahwa salah
satu syarat seseorang boleh berpoligami adalah masalah keadilan, tapi untuk
bisa berbuat adil, seseorang tidak akan mampu melakukannya, sehingga
dalam legislasi hukum yang tidak terkatakan, secara—°azimah—sejatinya
poligami hukumnya dilarang.

Praktek poligami pra-Islam yang tidak dibatasi

Islam membatasi poligami; empat istri dengan syarat
suami bisa adil

Sikap adil dalam poligami tidaklah mungkin;
monogamy lebih ditekankan

Arah teks Makna

Signifikasi yang tak terkatakan

Poligami dilarang

Tujuan akhir legislasi Islam

Tujuan akhir legislasi Islam; Monogami

Gambar 1: Maqgasid ayat poligami dalam Alquran

Azimah adalah legislasi Alquran tanpa memandang kondisi-kondisi
tertentu pada aspek penerima hokum. Sehingga pada aspek yang lain—
rukhsah—hukum tersebut dapat berubah. Contoh produk penafsiran
sebagaimana yang disebutkan di atas, nampaknya banyak diganderungi oleh
permikir Islam perempuan kontemporer. Sehingga menurut hemat penulis,
apa yang digagas oleh al-Shatibi memiliki relevansi yang signifikan dalam
aktifitas pengembangan ilmu tafsir kontemporer.

SIMPULAN

Epistemologi tafsir—Hermeneutika—Alquran al-Shatibi memiliki
sumbangsih yang signifikan dalam pengembangan keilmuan tafsir
kontemporer. Berangkat dari status sosialnya sebagai ahli dalam bidang

Vol 8, No. 02, Desember 2020 169




Akhmad Roja Badrus Zaman

hukum Islam dan pelopor maqasid shari’ah, menjadikan rancang bangun
metode penafsiran Alquran berbasis magasid-nya menjadi semakin “ciamik.”
Adalah dengan menekankan dimensi ke-Arab-an Alquran; penelaahan secara
sirkular-relasional terhadap teks, pengarang, dan pembaca; serta dengan
menyadari peran sirkumtansi pembaca dan berbagai indikator yang
menyertai.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, M. Amin. “Kajian I[lmu Kalam di IAIN; Menyongsong Perguliran

Paradigma Keilmuan Keislaman pada Era Milenium Ketiga.” dalam
al-Jamiah: Journal of Islamic Studies No. 65/IV (2000):

Bakti, Asafri Jaya. “Konsep Maqasid Syariah menurut al-Shatibi dan
Relevansinya dengan Ijtihad Dewasa Ini.” Disertasi IAIN Syarif
Hidayatullah Jakarta. 1994.

Faiz, Fahruddin. Hermeneutika Alguran: Tema-tema Kontroversial.
Yogyakarta: Elsaq. 2005.

Faizin, Hamam. “Alquran Canel Komunikasi Tuhan dengan Manusia.”
dalam Jurnal Studi lImu-ilmu Alquran dan Hadis vol. 10. no. 1
(Januari 2009):

Garcia, Jorge J. E. A Theory of Textuality: The Logic and Epistemologi
State University of New York Press: Albany, 1995.

Al-Maraghi, Mustafa. a/-Fath al-Mubin fi Tabagat al-Usuliyyin. Beirut:
Muhammad Amin Ramj wa Shirkah, 1974.

Mas’ud, Muhammad Khalid. Islamic Legal Philosophy;, A Study of Abu
Ishaq al-Shatibi’s. Life and Thouught Filsafat Hukum Islam; terj.
Ahsin Muhammad. Studi tentang Hidup dan Pemikiran Abu Ishaq al-
Shatibi. Bandung: Penerbit Pustaka, 1996.

Masud, Muhammad Khalid. Islamic Legal Philosophy: A study of Abu Ishaq
al-Shatibi Life and Thought Delhi: International Islamic Publishers,
1989.

Minhaji, Akh. “Hermeneutika Maqashidi Studi Kasus Teori Penafsiran
Imam al-Shatibi. dalam Syafa’atun Almirzanah dan Sahiron
Syamsuddin ed. Upaya Integrasi Hermeneutika dalam Kajian
Alquran dan Hadis. Yogyakarta: Lembaga Penelitian UIN Sunan
Kalijaga, 2011.

Mustaqim, Abdul. Metode Penelitian Alquran dan Tafsir. Yogyakarta: Idea
Press, 2014.

IVl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Tafsir al-Shatibi dalam Memahami Alquran

Al-Rasyuni, Ahmad. /mam al-Shatibi’s Theory of the Higher Objecives and
Intents of Islamic Law. London: The International Institute of
Islamic Thought, t.th.

Al-Shatibi, Abu Ishaq. al-Muwafaqgat fi Usul al-Shari’ah. Kairo: Dar al-
Hadis, 2006.

Sodiqin, Ali. Antropologi Alquran; Model Dielaktika Wahyu dan

Budaya. Yogyakarta: Ar-Ruzz Media, 2012.

Syihab, Mahdi Abdullah. “Pemikiran Hukum Islam; Studi Pembaharuan
Hukum Islam al-Shatibi dan Ibnu Taimiyah.” dalam Jurisprudensi:
Jurnal Syariahvol. IX. no. 1 (2017):

Vol 8, No. 02, Desember 2020 171




