
 

 RITUALISASI QUR’ANI DALAM TRADISI LOKAL: 

Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, Banyuwangi, 

dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian 

 

 

 

  
Saichul Anam 

UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 

Email: Anamsaichul18@gmail.com 

 

Yusuf 
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Anwar, Rembang 

Email: ucupsoad@gmail.com 

 

Abstract 

This study examines the process of Qur’anic ritualization within 

Javanese local tradition by exploring the practice of ruwatan 

santri in Kedungasri Village, Banyuwangi. This ritual represents 

a transformation of the classical ruwatan—rooted in wayang 

narratives and mystical incantations—into a Qur’an-centered 

practice, while still retaining its Javanese cosmological 

framework. Employing the living Qur’an approach and Max 

Weber’s theory of social action, this research analyzes the 

community’s motivations in performing ruwatan santri, which 

are classified into traditional, affective, instrumental-rational, 

and value-rational actions. The findings reveal that ruwatan 

santri is perceived as: (1) an act of preserving cultural heritage; 

(2) a means of seeking divine blessing and inner peace; and (3) 

a religious instrument to ward off misfortune. In this context, the 

Qur’an is positioned not merely as a normative text, but as a 

living spiritual entity embedded in socio-cultural practices. This 

study highlights that Islamization at the local level unfolds 

through a dialogical and integrative process between sacred text 

and tradition, producing a distinctive form of Islamic expression. 

Its scholarly novelty lies in integrating Weberian social theory 

with living Qur’an studies in analyzing Islamic rituals within 

non-Arab Muslim societies. 

Keywords: ruwatan santri, social action, local Islam, Javanese culture. 

  

 

 

VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 136-158 

ISSN 2303-0453 I E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:Anamsaichul18@gmail.com
mailto:ucupsoad@gmail.com


 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 137 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji proses ritualisasi al-Qur’an dalam tradisi 

lokal Jawa dengan menelaah praktik ruwatan santri di Desa 

Kedungasri, Banyuwangi. Tradisi ini merupakan transformasi 

dari ritual ruwatan yang berakar pada narasi pewayangan dan 

mantera mistik menjadi praktik religius berbasis bacaan al-

Qur’an, tanpa meninggalkan kerangka kosmologi Jawa. Dengan 

menggunakan pendekatan living Qur’an dan teori tindakan sosial 

Max Weber, penelitian ini menganalisis motivasi masyarakat 

dalam melaksanakan ruwatan santri, yang diklasifikasikan ke 

dalam tindakan tradisional, afektif, rasional-instrumental, dan 

rasional-nilai. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ruwatan 

santri dipahami sebagai: (1) bentuk pelestarian budaya warisan; 

(2) upaya pencarian keberkahan dan ketenangan batin; serta (3) 

instrumen religius untuk menolak bala. Dalam konteks ini, al-

Qur’an diposisikan bukan sekadar teks normatif, melainkan 

entitas spiritual yang hidup dalam praktik sosial budaya 

masyarakat. Temuan ini menegaskan bahwa Islamisasi di tingkat 

lokal berlangsung melalui proses integratif yang dialogis antara 

teks suci dan tradisi, sehingga menghadirkan bentuk ekspresi 

keislaman yang khas. Kebaruan penelitian ini terletak pada 

integrasi analisis Weberian dengan studi living Qur’an dalam 

membaca dinamika ritual Islam di masyarakat non-Arab. 

Kata Kunci: Ruwat Santri, Tindakan Sosial, Islam Lokal, Spiritualitas 

Jawa. 

 

PENDAHULUAN 

Dalam arus transformasi studi Islam kontemporer, terdapat 

kecenderungan kuat untuk menggeser fokus dari dimensi normatif ke arah 

pengalaman empiris umat Muslim dalam memaknai kitab sucinya. Salah satu 

pendekatan yang berkembang dalam kerangka ini adalah Living Qur’an, yang 

memosisikan Al-Qur’an bukan sekadar sebagai teks yang dibaca atau 

ditafsirkan secara formal, melainkan sebagai elemen aktif dalam konstruksi 

sosial, budaya, dan spiritual umat.1 Living Qur’an memungkinkan kita untuk 

memahami bahwa resepsi terhadap Al-Qur’an tidak hanya terbatas pada 

diskursus tafsir, tetapi juga termanifestasi dalam tindakan-tindakan kultural 

yang mengandung makna keagamaan.2 Dalam pendekatan ini, keberagamaan 

 
1 M. Amin Abdullah, “Islam As A Cultural Capital In Indonesia And The Malay 

World: A Convergence Of Islamic Studies, Social Sciences And Humanities,” Journal of 

Indonesian Islam 11, no. 2 (2017): 307–28, https://doi.org/10.15642/JIIS.2017.11.2.307-328. 
2 Ahmad Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the 

Scripture Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 138 

tidak hanya diukur dari kepatuhan terhadap hukum formal, tetapi juga dari 

bagaimana Al-Qur’an menjadi bagian hidup dari masyarakat melalui ritus, 

simbol, dan praktik lokal.3 Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa studi 

Living Qur’an memperluas batasan studi Al-Qur’an menuju realitas sosial 

yang mengkontekstualisasikan teks dalam ruang budaya yang spesifik, seperti 

yang tampak dalam praktik keislaman masyarakat Jawa, Melayu, atau Bugis, 

di mana wahyu dan tradisi tidak dipertentangkan, melainkan saling menyatu 

secara harmonis.4 

Salah satu contoh nyata dari proses tersebut dapat ditemukan pada 

praktik ruwatan santri di Desa Kedungasri, Kecamatan Tegaldlimo, 

Banyuwangi, Jawa Timur. Ruwatan merupakan tradisi Jawa kuno yang 

dilakukan untuk menghilangkan unsur sukerta atau kesialan melalui upacara 

simbolik, biasanya berupa pertunjukan wayang dengan lakon seperti 

Murwakala atau Sudamala.5 Namun, dalam konteks Desa Kedungasri, terjadi 

transformasi unik di mana unsur pertunjukan digantikan oleh pembacaan ayat-

ayat Al-Qur’an yang disusun secara ritualistik.6 Perubahan ini merupakan 

bentuk penyesuaian budaya terhadap nilai-nilai Islam sekaligus manifestasi 

dari upaya spiritual masyarakat dalam membumikan Al-Qur’an ke dalam 

praktik sosial. Tradisi ini memperlihatkan bukan hanya proses Islamisasi 

budaya, tetapi juga budayaisasi Islam, di mana nilai-nilai wahyu 

diterjemahkan melalui bingkai budaya lokal.7 Ini menjadi bukti bahwa 

masyarakat Muslim di tingkat akar rumput memiliki kemampuan kreatif untuk 

mengintegrasikan ajaran Islam dengan realitas historis dan sosial mereka.8 

 
Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 2548–4737, https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-

10. 
3 Mitsuo Nakamura, “Anthropology of Civilization: Personal Reflections on 

Anthropological Approach in the Study of Muslim Societies in Southeast Asia,” Afkaruna: 

Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 20, no. 2 (2020), 

https://doi.org/10.18196/aiijis.2020.0118.140-153. 
4 Van Martin Bruinessen, “Local in Indonesian Islam,” Southeast Asian Studies 37, 

no. 2 (1999). Lihat juga Muhamad Ali, “Muslim Diversity: Islam and Local Tradition in Java 

and Sulawesi, Indonesia,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 1, no. 1 (2011): 

1–35, https://doi.org/10.18326/ijims.v1i1.1-35. 
5 Eko Setiawan, “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan 

Sosiokultural Masyarakat Jawa,” Asketik 2, no. 2 (2018): 129–38, 

https://doi.org/10.30762/ask.v2i2.846. 
6 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025 
7 Muh. Isnanto, “Praktik Beragama Dan Kearifan Lokal Masyarakat Jawa,” 

Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 148–74, 

https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6i1.2847. 
8 Ibnu Hajar Ansori, Wilwadikta Qur’ani Parang, and Evi Dwi Intan Mey Prafita, 

“Meaning Construction in Ancak Tradition: A Study of Living Qur’an in the Community of 

Wedoroklurak Village Candi Sidoarjo,” Qof 7, no. 2 (2023): 301–16, 

https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1446. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 139 

Maka, penting untuk tidak melihat praktik ini sebagai sinkretisme pasif, tetapi 

sebagai proses aktif penciptaan makna religius baru berbasis pada teks suci. 

Sejumlah kajian mutakhir menunjukkan bahwa praktik ruwatan dalam 

masyarakat Jawa tidak lagi semata dipahami sebagai tradisi mitologis atau 

residu budaya pra-Islam, melainkan telah mengalami proses adaptasi yang 

dinamis dalam bingkai keberagamaan Islam. Suanti dan Lestari (2020) 

mengidentifikasi bahwa ruwatan bagi anak perempuan tunggal di Desa 

Pulungdowo masih dijalankan melalui pertunjukan wayang Murwakala yang 

sarat dengan nilai mitologis dan spiritualitas tradisional.9 Namun demikian, 

Hardiansyah, Iriyadi, dan Gufron (2022) menunjukkan bahwa tradisi ruwatan 

rumah di Cikidi Hilir Banten telah mengalami proses akulturasi, di mana 

unsur-unsur adat lokal mulai berpadu dengan bacaan doa Islam sebagai bentuk 

penghormatan dan penolakan bencana.10 Setiawan et al. (2022) dalam 

penelitiannya tentang ruwatan bumi di Guci, Tegal, mengungkapkan adanya 

penurunan pemahaman generasi muda terhadap makna simbolik ritual 

tersebut, meskipun praktiknya masih dilestarikan secara rutin.11 Dalam 

konteks hukum Islam, Maulana dan Ngazizah (2024) mengklasifikasikan 

praktik ruwatan Murwakala di Kaliori sebagai ‘urf shahih selama tidak 

bertentangan dengan prinsip syariah, menunjukkan adanya rekontekstualisasi 

nilai tradisional dalam kerangka ajaran Islam.12 Sementara itu, Qulub (2024) 

mencatat bahwa akar naratif ruwatan dari kisah Batara Kala masih menjadi 

kerangka utama dalam praktik ruwatan, namun belum banyak dikaji dalam 

perspektif Qur’anisasi.13 Dari temuan-temuan ini, dapat disimpulkan bahwa 

praktik ruwatan santri di Desa Kedungasri—yang menggantikan pertunjukan 

wayang dengan pembacaan Al-Qur’an secara ritualistik, merupakan elaborasi 

baru dari semangat Living Qur’an, di mana masyarakat Muslim secara aktif 

merekonfigurasi tradisi sebagai ruang perjumpaan antara wahyu dan budaya 

lokal yang tidak saling meniadakan, tetapi saling memperkaya dalam struktur 

sosial yang kontekstual dan bermakna. 

 
9 Jijah Tri Suanti and Dinna Eka Graha Lestari, “Tradisi Ruwatan Jawa Pada 

Masyarakat Desa Pulungdowo Malang,” Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial 

4, no. 2 (2021): 94–105, https://doi.org/10.22219/satwika.v4i2.14245. 
10 Bilal Hardiansyah, Deni Iriyadi, and Iffan Ahmad Gufron, “Akulturasi Islam Pada 

Budaya Ruwatan Rumah Di Cikidi Hilir Banten,” Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan 

Perubahan Sosial 6, no. 1 (2022): 50–61, https://doi.org/10.22219/satwika.v6i1.19755. 
11 Aditya Fajar Setiawan, Thriwati Arsal, and Hamdan Tri Atmaja, “The Symbolic 

Meaning of Ruwatan Bumi for Youth as Successors of Tradition in Guci, Tegal,” Journal of 

Educational Social Studies 11, no. 2 (2022): 78–85, 

https://doi.org/10.15294/jess.v11i2.53433. 
12 Muhammad Lutfi Maulana and Inna Fauziatal Ngazizah, “Praktik Tradisi Ruwatan 

Murwokolo Di Kaliori Rembang: Sinergi Antara Kepercayaan Lokal Dan Nilai-Nilai 

Syariah,” Qulubuna Jurnal Manajemen Dakwah 5, no. 2 (2024): 350–67, 

https://doi.org/10.54396/qlb.v5i2.1588. 
13 A A S Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa,” Maliki 

Interdisciplinary Journal 1, no. 5 (2023): 446–52. 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 140 

Untuk memahami fenomena integrasi wahyu dalam praktik budaya 

lokal seperti ruwatan santri di Desa Kedungasri secara lebih mendalam, 

penelitian ini memadukan pendekatan Living Qur’an dengan teori tindakan 

sosial Max Weber sebagai kerangka analisis. Konsep Living Qur’an 

memungkinkan peneliti melihat Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks normatif, 

tetapi sebagai bagian dari tindakan sosial umat yang kontekstual dan kultural.14 

Sementara itu, Weber membagi tindakan sosial ke dalam empat tipe utama; 

tindakan tradisional, afektif, rasionalitas nilai, dan rasionalitas instrumental, 

yang masing-masing merepresentasikan motivasi aktor dalam bertindak.15 

Dalam konteks ruwatan, masyarakat tidak hanya mereproduksi warisan tradisi 

(tindakan tradisional), tetapi juga mengekspresikan emosi keagamaan 

(afektif), menghidupkan nilai-nilai spiritual (rasionalitas nilai), dan sekaligus 

merancang bentuk adaptasi sosial-religius yang fungsional (instrumental). 

Pendekatan ini membantu melihat bahwa penggantian unsur pewayangan 

dengan pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an bukan semata bentuk Islamisasi 

simbolik, melainkan tindakan sosial yang memiliki orientasi makna dan tujuan 

kolektif yang jelas.16 Dengan demikian, argumentasi Weber bahwa setiap 

tindakan sosial mengandung pemaknaan subjektif menjadi sangat relevan 

dalam menjelaskan bagaimana wahyu diartikulasikan dalam praksis budaya.17 

Melalui kombinasi ini, dimensi praksis dari Al-Qur’an dapat dianalisis secara 

ilmiah, sehingga membuktikan bahwa ritual lokal bukan sekadar warisan, 

tetapi juga ruang kreatif bagi masyarakat dalam membumikan pesan-pesan 

ilahi ke dalam konteks sosialnya.  

Penelitian ini berusaha mengungkap bagaimana masyarakat Muslim 

pedesaan tidak hanya menjadi objek dari dakwah normatif, tetapi juga subjek 

kreatif dalam merekonstruksi ajaran Islam sesuai dengan konteks sosiokultural 

mereka. Dalam kondisi di mana pluralisme budaya semakin mendapat tekanan 

dari homogenisasi keagamaan, ruwatan santri menjadi representasi dari 

pluralitas Islam yang inklusif dan adaptif. Praktik ini menegaskan bahwa 

lokalitas bukanlah penghalang bagi religiusitas, tetapi justru menjadi medium 

ekspresi iman yang otentik dan berakar. Al-Qur’an, dalam konteks ini, tidak 

hanya dibaca secara literal, tetapi juga dipraktikkan sebagai sumber 

 
14 Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Scripture 

Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.” 
15 Bryan S. Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 115.  
16 Iwan Kuswandi, “Actualization Of Meaning And Motives For Entering The Sufism 

Order On Max Weber Perpective,” Attarbawiy: Malaysian Online Journal of Education 8, no. 

1 (2024): 39–51, https://doi.org/doi.org/10.53840/attarbawiy.v8i1.207. 
17 Ahmad Izzul Haq, “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Dalam Rutinitas 

Pembacaan Qs. Al-Anbiya’:79 Di Pondok Pesantren Al-Fattah Kartasura,” Al-Misykah: Jurnal 

Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1 (2024): 52–75, 

https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23896. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 141 

keberkahan, perlindungan, dan penyucian diri melalui ritus yang bermakna. 

Argumen ini sejalan dengan pemikiran Quraish Shihab bahwa membumikan 

Al-Qur’an berarti menjadikannya relevan dengan realitas sosial umat. Maka, 

tradisi seperti ruwatan santri perlu dibaca sebagai bagian dari gerakan 

interpretatif yang sah dalam sejarah Islam lokal. 

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan data lapangan 

mengenai praktik budaya masyarakat, tetapi juga menyumbang pada perluasan 

teori dalam studi Qur’an dan tafsir sosial. Hasil yang diharapkan dari penelitian 

ini adalah pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana teks suci 

berinteraksi dengan ritus budaya, serta bagaimana masyarakat Muslim 

meresponnya dalam bentuk tindakan yang penuh makna. Dalam perspektif 

yang lebih luas, studi ini menegaskan bahwa Islam Nusantara bukan sekadar 

konstruksi geopolitik, tetapi sebuah realitas epistemologis di mana wahyu dan 

budaya berjalan seiring. Sebagai sebuah kontribusi akademik, penelitian ini 

memperkaya pendekatan Living Qur’an dengan studi kasus konkret, serta 

memberikan pembacaan baru terhadap peran masyarakat lokal sebagai 

produsen makna keagamaan. Dengan begitu, penelitian ini berdiri pada 

persimpangan antara teks dan praksis, antara wahyu dan budaya, dan 

menawarkan narasi alternatif dalam melihat keberagamaan umat Islam di 

Indonesia. 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis 

studi lapangan (field research), yang bertujuan untuk memahami secara 

mendalam makna dan struktur sosial dari praktik ruwatan santri di Desa 

Kedungasri, Kecamatan Tegaldlimo, Banyuwangi. Jenis penelitian ini dipilih 

karena berfokus pada upaya menggambarkan secara sistematis dan kontekstual 

realitas yang hidup dalam masyarakat, tanpa bermaksud menguji hipotesis atau 

membuat prediksi statistik. Dalam pendekatan ini, peneliti menempatkan diri 

sebagai pengamat pasif (passive participant observer), sehingga dapat 

menyaksikan praktik budaya dalam kondisi alamiah tanpa mengintervensi 

dinamika sosial yang berlangsung.18 Data primer diperoleh melalui observasi, 

wawancara mendalam, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan 

pendekatan in-depth interview kepada tokoh kiai, panjak (pembaca doa atau 

mantra), serta keluarga pelaku ruwatan, sedangkan dokumentasi mencakup 

catatan teks ritual, rekaman audio-visual, dan arsip masyarakat setempat yang 

relevan. Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara deskriptif melalui 

proses reduksi, kategorisasi, dan penyajian data secara naratif19 untuk 

kemudian ditafsirkan dalam konteks teori tindakan sosial Max Weber. 

Pendekatan ini memungkinkan pemetaan motivasi sosial di balik tindakan 

 
18 Josh Seim, “Participant Observation, Observant Participation, and Hybrid 

Ethnography,” Sociological Methods and Research 53, no. 1 (2024): 121–52, 

https://doi.org/10.1177/0049124120986209. 
19 Johny Saldana. Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook (United State Of America: SAGE, 2014). 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 142 

ritual, apakah bersifat tradisional, afektif, rasionalitas nilai, atau 

instrumental.20 Selain itu, validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber 

dan teknik member checking kepada para informan utama. Lokasi penelitian 

dipilih secara purposif karena Kedungasri merupakan satu dari sedikit 

komunitas yang mentransformasikan ruwatan tradisional menjadi ritual 

keagamaan berbasis pembacaan Al-Qur’an, sehingga menawarkan fenomena 

unik dalam konteks Living Qur’an.  

 

PEMBAHASAN 

Konteks Sosial-Budaya Desa Kedungasri, Banyuwangi 

Desa Kedungasri merupakan salah satu desa yang terletak di ujung 

tenggara Pulau Jawa, tepatnya berada dalam wilayah administratif Kecamatan 

Tegaldlimo, Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur. Letaknya yang berbatasan 

langsung dengan kawasan konservasi Taman Nasional Alas Purwo dan Teluk 

Pangpang -bagian dari Selat Bali- memberikan karakter geografis yang unik 

bagi desa ini. Secara administratif, Desa Kedungasri terbagi ke dalam empat 

dusun, yaitu Dusun Persen, Pondokasem, Kaliwatu, dan Dambuntung, dengan 

total luas wilayah 2.034,71 hektar. Komposisi penggunaan lahan meliputi 

tanah sawah seluas 819,54 hektar, tanah kering 241,59 hektar, lahan fasilitas 

umum 77,58 hektar, dan hutan negara seluas 896 hektar. Topografi dataran 

rendah dengan ketinggian sekitar 10 meter di atas permukaan laut berdampak 

pada suhu harian rata-rata yang relatif panas, berkisar pada angka 31°C. 

Lokasinya yang jauh dari pusat administratif menjadikan desa ini relatif 

terpencil secara aksesibilitas, dengan jarak 8,2 km ke kantor kecamatan, 47 km 

ke kantor kabupaten, dan lebih dari 330 km ke ibu kota provinsi.21 

Secara demografis, data tahun 2018 mencatat bahwa jumlah penduduk 

desa ini mencapai 9.807 jiwa, dengan komposisi 5.288 laki-laki dan 4.519 

perempuan yang tersebar dalam 2.930 kepala keluarga. Kepadatan penduduk 

yang tercatat sebesar 592 jiwa per kilometer persegi menunjukkan tingkat 

hunian yang cukup tinggi untuk wilayah desa. Pertumbuhan jumlah penduduk 

cenderung stabil, dengan laju pertumbuhan pria 0,13% dan perempuan 0,04% 

per tahun.22 Keberadaan empat dusun memberikan distribusi permukiman dan 

kegiatan ekonomi yang relatif merata. Keadaan ini menunjukkan bahwa 

meskipun terletak di daerah yang jauh dari pusat kota, Desa Kedungasri tetap 

tumbuh sebagai komunitas dengan dinamika sosial yang aktif. Demografi yang 

cukup padat ini juga menjadi latar penting dalam pembentukan budaya lokal 

dan partisipasi kolektif dalam kegiatan sosial-keagamaan.23 

 
20 Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati. 115. 
21 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Potensi Desa dan Kelurahan, 1. 
22 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Potensi Desa dan Kelurahan, 3. 
23 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan, 

1 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 143 

Dari sisi ekonomi, mayoritas penduduk Desa Kedungasri bekerja 

sebagai petani, terutama di wilayah Dusun Persen, Pondokasem, dan 

Dambuntung. Keberadaan lahan pertanian yang luas memungkinkan warga 

tidak hanya menanam padi, jagung, dan kedelai, tetapi juga mengembangkan 

komoditas hortikultura seperti buah naga, jeruk, pepaya, dan jambu kristal. 

Pilihan ini dilakukan karena komoditas buah-buahan dinilai lebih 

menguntungkan secara ekonomi dan memiliki nilai jual yang tinggi. Aktivitas 

pertanian ini turut didukung oleh buruh tani musiman, yang sebagian besar 

berasal dari kalangan santri pondok pesantren di daerah sekitar Banyuwangi.24 

Penduduk setempat percaya bahwa keberadaan para santri membawa 

keberkahan tersendiri bagi hasil panen, sebagaimana tergambar dalam narasi 

warga yang mengaitkan kemakmuran pertanian dengan doa dan kehadiran para 

santri. Di sisi lain, masyarakat Dusun Kaliwatu yang berbatasan langsung 

dengan laut menggantungkan hidup sebagai nelayan, menjadikan desa ini juga 

memiliki karakter ekonomi pesisir.  

 
“Neng kene mas, wong iku lak gak tani gak iso urip, soale awet jaman mbiyen, 

jamane embah-embahku deso kene mesti digawe jujukan karo wong buruh, mergo 

opo? Yo mergo sawah neng daerah kene paling ombo daripada daerah liyane. 

Mbiyen jamane bapak sek sregep neng sawah, aku seh cilik, angger musim panen 

umah iki mesti ditekani wong teko adoh, lak bengi podo nginep neng omahe bapak, 

dimasakne karo mbok, ngko lak wes isuk podo budal buruh neng sawahe wong-wong 

kae. Ngunukui yo, akeh-akehe wong seng buruh neng daerah kene mesti santri-santri 

adoh seng mondok neng daerah banyuwangi, mulane petani saiki iku uripe tentrem 

ayem mergo oleh barokahe santri-santri seng buruh neng kene” 25 

 

“Disini mas, orang itu kalau tidak tani tidak bisa hidup, soalnya dari dulu, dari 

jamanya nenek moyangku desa ini pasti dijadikan tujuan para buruh tani dari jauh, 

karena apa? Ya karena sawah di daerah sini terhitung luas dibandingkan sawah yang 

ada di daerah lain. Dulu ketika bapak masih rajin ke sawah, saya masih kecil, setiap 

musim panen datang, rumah ini pasti didatangi orang-orang jauh, kalau malam tidur 

di rumahnya bapak, dimasakkan sama ibu saya, nanti kalau sudah pagi mereka pergi 

buruh ke sawahnya orang-orang sini. Kebanyakan dari orang-orang yang buruh tani 

di desa ini adalah santri-santri jauh yang mondok di sekitar daerah Banyuwangi, 

makanya petani sekarang hidupnya tentram, sejahtera, karena mendapatkan barkah 

dari santri-santri yang buruh disini” 

Dalam aspek pendidikan, kesadaran masyarakat terhadap pentingnya 

pendidikan cukup tinggi. Tercatat pada tahun 2018, sebanyak 302 anak 

mengikuti pendidikan taman kanak-kanak, 1.526 anak di tingkat sekolah dasar, 

892 di SMP, 980 di SMA, serta 136 mahasiswa yang menempuh pendidikan 

tinggi. Selain itu, sebanyak 454 anak tercatat menempuh pendidikan di 

 
24 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan, 

3. 
25 Paiman, Wawancara, 04 Maret 2025. 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 144 

lembaga pesantren.26 Data ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya 

mengejar pendidikan formal, tetapi juga mengedepankan pendidikan agama. 

Menurut salah satu tokoh lokal; Bapak Hadi, meningkatnya jumlah santri 

menunjukkan bahwa orang tua lebih memilih jalur pendidikan pesantren 

karena dianggap mampu membentuk karakter anak secara spiritual dan moral 

sejak dini. Hal ini menunjukkan adanya orientasi pendidikan yang tidak hanya 

berfokus pada aspek akademik, tetapi juga etika dan kepribadian, yang selaras 

dengan nilai-nilai keislaman lokal. 

“alhamdulillah mas, saiki akeh bocah gelem sekolah karo neng pondok, masio mek 

sampek SMP tok, wong tuo saiki luwih seneng anake sekolah karo neng pondok, dari 

pada sekolah tok. Arek jaman saiki wes podo nakal-nakal ora koyok jaman mbiyen, 

bener mbiyen wong neng pondok iku saitik, tapi arek’e apik-apik ora nakal, ora podo 

karo arek saiki, arek seng neng pondok akeh, arek seng ora neng pondok yo akeh tur 

nakal pisan. Aku pingin wong tuo neng deso iki podo sepakat nyekolahno anak’e ning 

sekolahan seng onok pondok’e, bene arek iku kat cilik wes nduwe cekelan, wes ngerti 

agomo sitik-sitik. Wes ga usah sekolah duwur-duwur lek terahe pancen ga nduwe 

adab, mending ga usah sekolah blas tapi ngerti adab”27 

 
“alhamdulillah mas sekarang banyak anak yang sekolah di pondok pesantren, 

meskipun hanya sampai tingkat SMP. Orang tua sekarang lebih memilih anaknya 

sekolah dipondok daripada sekolah tapi tidak dengan mondok. Anak-anak sekarang 

bandel-bandel, tidak seperti anak dulu. Dulu memang jarang sekali anak-anak yang 

sekolah di pondok, tapi tidak sebandel anak-anak sekarang. Sekarang itu banyak 

anak-anak yang di pondok juga banyak anak-anak yang bandel yang tidak di pondok. 

Saya sekarang punya keinginan agar orang tua di desa ini mau menyekolahkan 

anaknya di pondok, agar anaknya bisa mengetahui ilmu-ilmu agama sejak dini. 

Sudah, jangan sampai sekolah sampai ke jenjang yang tinggi akan tetapi tidak 

mempunyai tentang etika, lebih baik tidak sekolah sama sekali akan tetapi mengerti 

tentang etika.” 

Dalam ranah kehidupan sosial-keagamaan, masyarakat Desa 

Kedungasri dikenal sebagai komunitas yang menjunjung tinggi toleransi dan 

harmoni lintas iman. Meskipun mayoritas penduduknya beragama Islam, 

terdapat pula warga beragama Hindu dan Kristen yang hidup berdampingan 

secara damai. Salah satu bentuk konkret dari kerukunan ini terlihat dalam 

pelaksanaan ritual Takir Sewu dan Sedekah Bumi, yang melibatkan doa lintas 

agama dan shalat Istisqā’ dalam satu rangkaian acara. Kegiatan tersebut 

diprakarsai oleh Karang Taruna “Garuda” sebagai bentuk syukur dan 

permohonan hujan ketika musim kemarau berkepanjangan. Tradisi arak-

arakan hasil bumi yang dilakukan bersama, diiringi oleh musik tradisional dan 

hadrah, memperkuat nilai gotong royong antarwarga.28 Fakta ini 

 
26 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan, 

6-7 
27 Abdul Hadi, Wawancara, 05 Maret 2025. 
28 Rega Engger, Wawancara, 06 Maret 2025. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 145 

mencerminkan bagaimana agama di Kedungasri bukan menjadi sekat, 

melainkan fondasi sosial yang mempererat ikatan antarwarga, sekaligus 

menunjukkan bahwa pluralitas dapat dirawat melalui ritus dan praktik sosial 

yang inklusif. 

 

Transformasi Tradisi Ruwatan di Banyuwangi 

Secara etimologis, istilah ruwat berasal dari bahasa Jawa yang berarti 

"terlepas" atau "bebas" dari mara bahaya atau kesialan.29 Dalam konteks 

budaya Jawa, ruwatan telah menjadi sebuah sistem ritus penyucian yang 

berakar dalam keyakinan kolektif masyarakat terhadap adanya Sukerta, yaitu 

kondisi spiritual atau nasib buruk yang melekat pada individu berdasarkan 

urutan kelahiran atau kondisi sosial tertentu. Secara historis, praktik ini 

diyakini dapat menolak bala dan membersihkan sukerta melalui media 

kesenian sakral, seperti wayang kulit dengan lakon Murwakala. Tokoh Bhatara 

Kala diposisikan sebagai simbol dari kekuatan gelap, yang hanya bisa 

"dijinakkan" melalui tindakan ritualistik.30 

Dalam tradisi pewayangan Jawa, Batara Kala digambarkan sebagai 

makhluk supranatural yang meminta izin kepada Batara Guru untuk memakan 

manusia. Namun, izin  -tersebut dibatasi hanya bagi manusia yang tergolong 

sukerta-yakni mereka yang dianggap malang atau memiliki kecacatan lahiriah 

dan spiritual menurut kepercayaan masyarakat. Untuk melindungi diri dari 

kemungkinan menjadi santapan Batara Kala, masyarakat Jawa pun menyusun 

berbagai ritual penyucian, salah satunya adalah ruwetan, khususnya dalam 

momentum penting seperti pernikahan. Ruwetan diyakini sebagai bentuk 

ikhtiar spiritual untuk membersihkan diri dan menolak bala, sehingga 

seseorang dapat menjalani kehidupan baru dengan berkah dan keselamatan. 

Ruwetan terdiri atas berbagai elemen simbolik seperti tuwuhan, kemenyan, 

kain mori putih, padi, jajanan pasar, hingga air dari tujuh sumber, yang 

kesemuanya sarat makna filosofis. Prosesi ini mencakup tahap-tahap penting 

seperti siraman (pembersihan lahir batin), selametan (permohonan 

keselamatan), penyerahan sarana (simbol kepedulian sosial), pemotongan 

rambut (pembuangan unsur buruk), tirakatan (rasa syukur kepada Tuhan), dan 

pertunjukan wayang (penyampaian nilai moral). Dari sini tampak bahwa 

ruwetan tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga menjadi ruang perjumpaan 

antara mitologi, etika sosial, dan spiritualitas dalam budaya Jawa.31 

Fenomena menarik terjadi di Desa Kedungasri, Kecamatan 

Tegaldlimo, Kabupaten Banyuwangi. Sejak tahun 1980-an, masyarakat di desa 

ini mulai mengganti bentuk ruwatan tradisional menjadi ruwatan santri. 

Transformasi ini dipelopori oleh KH. Muhammad Ishad, seorang ulama dan 

 
29 Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.” 
30 Setiawan, “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan 

Sosiokultural Masyarakat Jawa.” 
31 Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.” 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 146 

alumni Pondok Pesantren Manba’ul Ulum. Beliau menggagas bentuk ruwatan 

baru yang tidak lagi menggunakan media wayang, melainkan ayat-ayat suci 

Al-Qur’an sebagai inti dari ritual penyucian. Prosesnya melibatkan pembacaan 

surat-surat tertentu oleh para panjak, yakni individu yang ditunjuk membaca 

bagian tertentu dari Al-Qur’an, dan seorang pemimpin yang disebut dalang, 

yang tidak lagi berperan sebagai seniman pertunjukan, tetapi sebagai imam 

spiritual. Kendati masyarakat tidak mengetahui secara pasti asal usul atau 

sanad dari amalan ini, mereka meyakini bahwa penggunaan ayat-ayat Al-

Qur’an dalam ruwatan lebih membawa nilai-nilai keberkahan dan penyucian 

diri yang sah secara religius dibandingkan penggunaan unsur-unsur 

pewayangan.32 

Tujuan utama dari pelaksanaan ruwat santri tetap sama dengan ruwat 

tradisional, yakni menghilangkan unsur sukerta atau kesialan yang dianggap 

melekat pada seseorang berdasarkan susunan lahir atau urutan dalam keluarga. 

Beberapa kategori yang dianggap sebagai sukerta antara lain anak tunggal, 

anak laki-laki kedua dari dua saudara perempuan, anak perempuan kedua dari 

dua saudara laki-laki, atau satu-satunya anak laki-laki (atau perempuan) dari 

tiga atau lebih saudara yang berbeda jenis kelamin.33 Menariknya, praktik 

ruwatan santri ini tidak memerlukan persyaratan ritual yang kompleks 

sebagaimana dalam ruwatan tradisional. Tidak diperlukan sesaji, lakon 

wayang, ataupun biaya besar, yang dibutuhkan hanyalah panjak34 yang 

bersedia membaca surat, seorang imam (dalang),35 serta kehadiran peserta 

ruwat. Prosesnya dimulai dengan pembukaan, dilanjutkan dengan tawassul, 

pembacaan surat-surat tertentu secara berurutan, yaitu; 1) Surat Yāsīn, 2) Surat 

al-An’ām, 3) Surat al-Mulk, 4) Surat al-Wāqi’ah, 5) Surat al-Sajdah, 6) Surat 

Luqmān, 7) Surat al-A’lā sampai Surat al-Nās dan ditutup dengan doa 

Ngakasyah yang diterjemahkan agar dapat dipahami seluruh peserta. Tradisi 

ini umumnya dilakukan menjelang pernikahan, atau saat seseorang dianggap 

memasuki fase penting dalam kehidupan. 

Menurut penuturan Bapak Ahyat, salah satu tokoh yang kini 

menjalankan peran dalang dalam ruwat santri, awal mula munculnya bentuk 

ruwat ini bermula dari kebutuhan masyarakat yang tidak mampu secara 

finansial untuk mengadakan ruwatan tradisional yang memerlukan pergelaran 

wayang. Dalam kondisi tersebut, muncul inisiatif dari KH. Ishad untuk 

 
32 Suyuti Toha, Wawancara, 06 Maret 2025 
33 Muhammad Amin, Wawancara, 07 Maret 2025. 
34 Panjak adalah orang-prang pilihan, biasanya terdiri dari 7-11 orang, yang dipiliah 

oleh Kyai Ishad yang ditugaskan untuk membaca surat-surat tertentu. 
35 Karena tradisi ritual ruwat santri ini mengadopsi dari ritual ruwat yang dilakukan 

dengan pergelaran wayang dan dengan tema yang khusus menjelaskan tentang sang bhatara 

kala, maka imam dari ritual santri itu disebut dengan dalang seperti halnya dalang dalam seni 

wayang. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 147 

menawarkan alternatif bentuk ruwat berbasis nilai-nilai keislaman yang lebih 

sederhana dan terjangkau, namun tetap bermakna.  

 
“Mbiyen enek wong arep ngeruwat tapi bingung, mergo wonge ga patio nduwe duit, 

tur ruwat iku kudu nganggo wayang, akhire wonge ga sido ngeruwat. Terus suwe-

suwe wonge tau krungu enek wong gelem ngeruwat tapi ngeruwate model ruwat 

santri, mergo lek ruwat jowo biyayane akeh. Akhire digolek’i karo wong kui mau 

sopo seng kiro-kiro gelem ngeruwat santri, ketemu Kiai Ishad, akhire mau wonge 

langsung diomongi “aku gelem ngeruwat tapi ngeruwat model santri, lek sampean 

gelem nggeh monggo, lak ora yo gak opo-opo” akhire wong kui tetep gelem wong 

ancen dasare wong islam kejawen yo, piye-piye tetep gelem, malah wonge seneng 

mergo ruwate onok wacanane al-Qur’an. Terus kiai Ishad ngejak aku, aku ga ngerti 

opo-opo, mek dikon moco surat seng diperintahno, terus ngko lak wes mari mocone, 

pas kiai Ishad moco dungo, aku dikongkon moco lā ilaha illā allah peng 3 terus 

Muḥammadurrasūlullah. Ngunu iku terus mlaku sampek kiai Ishad kapundut. Jaman 

aku dijak kiai Ishad gak tau dikandani opo-opo, mbuh kui kawitane ruwat teko sopo, 

sanade teko sopo, surat-surat seng diwoco kok khusus surat-surat kui, alesane 

kenopo?, aku ora dikandani yo ga wani takon, seng penting angger dijak yo melu 

ngunu ae.”36 

 
“Dahulu ada seseorang yang ingin melakukan ritual ruwat akan tetapi bingung 

bagaimana caranya, dikarenakan orang tersebut termsuk orang yang miskin, karena 

ritual ruwat harus menggunakan wayang, yaitu dengan mengundang  pergelaran 

seni wayang dengan tujuan melakukan ruwat. Sampai pada akhirnya diurungkanlah 

niat untuk melakukan ritual ruwat. Lama kelamaan orang tersebut mendengar kabar 

bahwa ada seseorang yang bisa melakukan ritual ruwat tanpa menggunakan 

pergelaran seni wayang, akan tetapi menggunakan ruwat santri, karena ruwat yang 

menggunakan pergelaran seni wayang memang membutuhkan biaya yang sangat 

banyak. Mendengar kabar tersebut, orang yang hendak melakukan ritual ruwat itu 

mencarinya, sampai akhirnya ketemulah dengan kiai Ishad, kemudian kiai Ishad 

mengatakan “saya mau meruwat, akan tetapi ruwat yang saya gunakan adalah ruwat 

santri, jika anda mau silahkan, jika tidak mau ya tidak apa-apa”, akhirnya orang 

tersebut sepakat, karna pada dasarnya orang tersebut adalah orang islam yang 

kejawen bagaimana cara yang digunakan akan tetap disepakati, apalagi ruwat santri 

tersebut adalah ritual ruwat yang mengandung bacaan-bacaan al-Qur’an. Setelah 

itu, kiai Ishad mengajak saya yang tidak mengetahui apa-apa tentang ruwat santri 

itu. Yang saya ketahui adalah melakukan perintah yang diberikan oleh kiai Ishad 

yaitu membaca surat-surat yang telah beliau tentukan. Setelah selesai membaca 

surat-surat tersebut, kiai Ishad mulai membacakan doanya saya disuruh membaca lā 

ilaha illa allah 3 kali dilanjukan muḥammadurasūlullah sampai doa selesai dibaca”. 

Ritual ruwat santri tersebut terus berjalan jika ada orang yang mengundang untuk 

melakukannya sampai kiai Ishad wafat. Disaat saya mengikuti kiai Ishad, saya tidak 

pernah diberitahu tentang asal usul ritual tersebut, dari mana asalnya, dari mana 

sanadnya, kenapa surat-surat yang dibacakan surat-surat pilhan tersebut, alasannya 

kenapa? Saya tidak pernah diberitahu, juga tidak berani bertanya, yang saya ketahui 

hanya ikut-ikut saja. 

Proses ini kemudian diterima luas oleh masyarakat, terutama karena 

mengandung bacaan ayat-ayat al-Qur’an yang dinilai lebih sahih secara 
 

36 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 148 

religius. Meski demikian, Ahyat mengakui bahwa ia sendiri tidak mengetahui 

secara pasti dari mana asal usul atau sanad bacaan tersebut, dan alasan 

pemilihan surat-surat tertentu juga tidak pernah dijelaskan oleh KH. Ishad. Ia 

hanya mengikuti instruksi dan menjalankan peran sebagaimana diarahkan oleh 

pendahulunya, yang kemudian diwariskan dalam praktik hingga kini. 

Perubahan ini bukan sekadar substitusi simbolik, melainkan 

menunjukkan transformasi mendalam dari paradigma sakral. Jika dalam 

ruwatan klasik kekuatan spiritual bersumber dari mitos dan representasi 

kosmologis Jawa, maka dalam ruwatan santri kekuatan tersebut digantikan 

oleh otoritas wahyu dan kesucian teks al-Qur’an. Surat-surat seperti Yāsīn, al-

Wāqi‘ah, al-Mulk, al-An‘ām, hingga al-Nās menjadi medium spiritual baru 

untuk menyucikan individu dari kesialan. Masyarakat yang sebelumnya 

mengandalkan dalang dan narasi pewayangan kini mengandalkan kiai dan ayat 

suci. Hal ini menunjukkan bahwa Qur’an telah memasuki ruang budaya, bukan 

sebagai dogma eksklusif, tetapi sebagai teks hidup yang diresapi secara sosial. 

Secara antropologis, transformasi ini merupakan bentuk Qur’anisasi 

tradisi lokal, yakni sebuah proses di mana praktik budaya mengalami 

islamisasi substansial, tanpa menghilangkan fungsi sosial dan spiritualnya. 

Dalam konteks Living Qur’an, praktik ruwatan santri mencerminkan 

bagaimana masyarakat menafsirkan teks suci melalui tindakan kolektif yang 

hidup, performatif, dan bermakna. Ruwatan santri tidak lahir dari wacana tafsir 

akademik, tetapi dari kebutuhan sosial untuk mengisi ruang spiritual yang 

sebelumnya ditempati oleh mitos. Maka, ruwat dalam versi santri bukan 

sekadar pergeseran bentuk, tetapi merupakan artikulasi baru dari makna 

penyucian dalam Islam lokal. Dengan demikian, praktik ruwatan santri di Desa 

Kedungasri menjadi representasi nyata dari proses dialogis antara Islam dan 

budaya lokal. Ia bukanlah bentuk kompromi, melainkan inovasi kultural yang 

lahir dari akar komunitas, dan menampilkan wajah Islam yang kontekstual, 

spiritual, dan terbuka terhadap nilai-nilai tradisional. Dalam hal ini, ruwatan 

santri tidak hanya relevan secara budaya, tetapi juga penting dalam wacana 

kontemporer tentang Islam Nusantara, living Qur’an, dan spiritualitas 

masyarakat akar rumput. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Gambar 1. Proses Ruwat Santri 

 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 149 

Resepsi Qur’ani dan Rekontekstualisasi Spiritualitas Lokal dalam Tradisi 

Ruwat Santri di Kedungasri 

Pengalaman spiritual masyarakat dalam menjalani ruwat santri 

memperlihatkan dimensi afektif yang kuat terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Salah 

satu warga, Ahmad Alex, menyatakan bahwa dirinya merasakan perubahan 

signifikan dalam hidupnya setelah mengikuti ruwat, khususnya terkait 

ketenangan batin sebagai anak tunggal. Status anak tunggal dalam kepercayaan 

lokal dianggap membawa beban sukerta, yaitu status lahir yang mendatangkan 

kesialan. Keyakinan Alex bahwa ruwat dengan bacaan ayat suci bisa 

“menyucikan” dirinya dari status tersebut menunjukkan betapa al-Qur’an 

dihayati secara simbolik dan terapeutik. Meskipun ia tidak memahami seluruh 

isi surat yang dibacakan, ia percaya kekuatan spiritualnya membawa pengaruh 

nyata. Hal ini menunjukkan bahwa resepsi tidak harus melalui pemahaman 

gramatikal, tetapi bisa melalui pengalaman eksistensial. Interaksi ini menandai 

hubungan afektif dan non-diskursif dengan teks suci, sebagaimana dijelaskan 

dalam pendekatan fenomenologis dalam studi agama.37 

Serangkaian testimoni dari warga lain juga memperkuat narasi ini. 

Suraji, misalnya, merasa perlu meruwat anak angkatnya karena yakin bahwa 

anak tersebut, sebagai anak tunggal, menanggung beban spiritual tertentu. Ia 

percaya bahwa bacaan ayat al-Qur’an mampu menghapus potensi kesialan 

tersebut, meskipun anak itu bukan anak biologisnya. Di sini, kita melihat 

kepercayaan masyarakat terhadap kekuatan Qur’ani yang tidak bersifat 

eksklusif terhadap garis keturunan atau status fikih. Kekuatan ayat suci 

ditempatkan sebagai proteksi universal yang mampu menjangkau siapa pun 

yang menjalani ritusnya dengan niat yang benar. Bentuk keimanan ini tidak 

disandarkan pada logika teologis normatif, melainkan pada kepercayaan 

kolektif dan pengalaman yang diwariskan.38 Maka, resepsi semacam ini 

menjadi bagian dari apa yang disebut Abdullah Saeed sebagai “resepsi sosial 

Qur’an”, yakni resepsi berbasis komunitas dan konteks, bukan individual dan 

tekstual semata.39 

Titis, warga lain, juga mengalami transformasi psikologis setelah 

mengikuti ritual ruwat. Ia mengaku kerap mengalami kegagalan dalam 

kehidupan sehari-hari, yang kemudian ia hubungkan dengan status sukerta 

yang belum diruwat. Setelah menjalani ruwatan dengan pembacaan surat-surat 

Qur’ani, ia merasa lebih tenang dan hidupnya berjalan lebih lancar. Bahkan ia 

menyebut bahwa al-Qur’an adalah “kitab yang hidup”, tidak hanya karena 

dibaca, tetapi karena dirasakan dampaknya secara langsung.40 Ungkapan ini 

menunjukkan bahwa al-Qur’an, dalam kacamata masyarakat Kedungasri, tidak 

 
37 Ahmad Alex, Wawancara, 07 Maret 2025.  
38 Suraji, wawancara, 06 Maret 2025. 
39 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Toward a Contemporary Approach 

(London: Routledge, 2006), 153. 
40 Titis, Wawancara, 05 Maret 2025. 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 150 

semata simbol keagamaan, melainkan agen spiritual yang aktif dan 

menyelamatkan. Pemaknaan ini memperlihatkan kesadaran simbolik terhadap 

ayat-ayat suci sebagai energi spiritual yang bekerja dalam kehidupan sehari-

hari. Dalam konteks ini, al-Qur’an  bukan hanya bersifat epistemik, tetapi juga 

eksistensial. 

Abdur Rohman mengalami hal serupa, terutama dalam urusan 

pernikahan. Setelah empat kali gagal dalam pertunangan, ia memutuskan untuk 

menjalani ruwat santri sebagai ikhtiar spiritual. Ia merasakan bahwa dalam 

prosesi berikutnya, ia “ditemani” oleh kekuatan al-Qur’an dan akhirnya 

berhasil melangsungkan pernikahan.41 Testimoni ini menegaskan kembali 

keyakinan masyarakat bahwa bacaan ayat suci dapat mengintervensi realitas 

sosial dan membuka jalan keluar dari kesulitan hidup. Dalam perspektif 

Clifford Geertz, ini adalah contoh dari “sistem simbolik” dalam agama, di 

mana teks agama berfungsi memberikan kerangka pemaknaan atas 

pengalaman yang kompleks.42 Oleh karena itu, ruwat santri bukan sekadar 

ritual, tetapi juga sistem makna yang memungkinkan manusia memahami dan 

mengelola penderitaan eksistensial. 

Melalui semua narasi di atas, dapat disimpulkan bahwa tradisi ruwat 

santri adalah bentuk tafsir Qur’ani berbasis laku dan pengalaman (tafsir 

praksis). Ia tidak menghasilkan kitab tafsir, tetapi menghadirkan tafsir dalam 

kehidupan. Dalam hal ini, ruwat santri adalah bukti bahwa masyarakat mampu 

menciptakan bentuk resepsi Qur’an yang kontekstual, fungsional, dan spiritual 

tanpa kehilangan esensi keislamannya. Model seperti ini dapat menjadi 

sumbangan penting dalam diskursus living Qur’an dan Islam Nusantara. 

Dengan demikian, al-Qur’an bukan hanya dibaca dan dihafal, tetapi juga 

dihayati dan dihidupkan dalam praktik sosial yang penuh makna. 

 

Analisis Tindakan Sosial dalam Tradisi Ruwat Santri: Perspektif Max 

Weber 

Teori tindakan sosial yang dikembangkan oleh Max Weber 

memberikan kerangka konseptual untuk memahami motif dan makna di balik 

perilaku masyarakat terhadap praktik budaya dan keagamaannya.43 Weber 

membagi tindakan sosial ke dalam empat kategori: tindakan tradisional, 

rasionalitas instrumental, rasionalitas nilai, dan afektif.44 Pendekatan ini 

menjadi relevan dalam melihat dinamika masyarakat Desa Kedungasri dalam 

pelaksanaan tradisi ruwat santri, sebuah bentuk ritual lokal yang telah 

 
41 Abdur Rohman, wawancara, 06 Maret 2025. 
42 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973). 

90. 
43 Pip Jones, Pengantar Teori-Teori Social: Dari Teori Fungsionalisme Hingga Post 

Modernisme, Terj. Saifuddin (Jakarta: Pustaka Obor, 2003). 114. 
44 Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati. 115 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 151 

mengalami proses Islamisasi melalui penggantian unsur budaya wayang 

dengan bacaan ayat-ayat suci al-Qur’an. Analisis ini menunjukkan bahwa 

tindakan keagamaan masyarakat tidak bersifat tunggal, melainkan dipengaruhi 

oleh berbagai latar belakang historis, ekonomi, spiritual, hingga afektif. 

1. Tindakan Tradisional: Warisan Leluhur sebagai Legitimasi Ritual 

Tindakan tradisional menurut Weber merujuk pada pola tindakan yang 

dilakukan karena kebiasaan, rutinitas, atau warisan yang telah berlangsung 

lintas generasi. Dalam masyarakat Kedungasri, tradisi ruwat santri tidak 

hanya dilaksanakan sebagai bentuk kesalehan, tetapi juga sebagai bagian 

dari “yang sudah semestinya dilakukan.” Praktik ini diwariskan sejak era 

KH. Ishad dan diteruskan oleh tokoh-tokoh lokal seperti Bapak Ahyat 

tanpa banyak pertanyaan atau rasionalisasi mendalam.45 Ini menunjukkan 

bahwa tindakan mereka merupakan ekspresi dari kepatuhan terhadap 

tradisi yang hidup dan terus dilestarikan dalam memori kolektif komunitas. 

Kehadiran ruwat santri sebagai bentuk pengganti ruwatan wayang telah 

melekat dalam benak masyarakat sebagai upaya spiritual wajib, terutama 

bagi mereka yang dianggap "sukerta." Mereka yang menjalankan ritual ini 

sering kali tidak mempertanyakan esensi atau tafsir teologis dari bacaan 

Qur’an yang digunakan. Sebaliknya, yang mereka lakukan adalah 

mengulang apa yang diajarkan sebelumnya, dengan harapan menghindari 

bahaya gaib atau nasib buruk. Inilah yang menjadikan tradisi ini sebagai 

tindakan sosial tradisional dalam pengertian Weber: sebuah tindakan yang 

dilakukan karena “sudah dari dulu seperti itu.” 

2. Tindakan Rasionalitas Instrumental: Adaptasi Strategis dalam 

Keterbatasan 

Tindakan rasionalitas instrumental merupakan bentuk tindakan yang 

berorientasi pada tujuan dan dilakukan dengan pertimbangan efisiensi 

terhadap cara-cara mencapainya. Masyarakat Kedungasri secara sadar 

memilih ruwat santri sebagai solusi ritual yang lebih ekonomis 

dibandingkan ruwatan wayang. Pilihan ini lahir dari pertimbangan 

realistis: bahwa pertunjukan wayang membutuhkan biaya besar, sedangkan 

membaca ayat-ayat al-Qur’an dapat dilakukan dengan biaya yang lebih 

ringan dan tetap dirasa sakral. Dalam hal ini, tindakan religius tidak 

sepenuhnya didasarkan pada warisan, tetapi juga hasil dari kalkulasi sosial 

dan ekonomi. 

Inisiatif KH. Ishad untuk memformulasikan ruwat santri menjadi titik 

tolak rasionalitas komunitas. Ia melihat kebutuhan masyarakat yang ingin 

tetap menjalankan ritual spiritual tanpa dibebani biaya budaya tradisional. 

Maka, dengan melibatkan panjak yang membacakan surat-surat tertentu 

dari al-Qur’an, ia menciptakan model ruwat baru yang efisien namun tetap 

mengandung makna religius. Dalam narasi masyarakat, seperti 

 
45 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 152 

disampaikan Bapak Ahyat, ruwatan ini mampu dijalankan secara 

berkelanjutan tanpa tekanan ekonomi. Dengan demikian, dapat dikatakan 

bahwa tindakan ini merupakan hasil dari rasionalitas instrumental yang 

lahir dari kondisi sosial masyarakat desa.46 

3. Tindakan Rasionalitas Nilai: Spiritualitas dan Makna 

Keberkahan 

Berbeda dengan tindakan instrumental yang berorientasi pada hasil 

praktis, tindakan rasionalitas nilai didasari oleh keyakinan mendalam 

terhadap nilai intrinsik dari sebuah tindakan. Dalam konteks ruwat santri, 

banyak warga Kedungasri yang percaya bahwa ritual ini bukan sekadar 

bentuk pelestarian budaya atau solusi ekonomi, tetapi juga media untuk 

meraih keberkahan, ketenangan batin, dan keharmonisan hidup. Tindakan 

ini didorong oleh nilai-nilai luhur seperti barokah, hikmah, dan 

pembebasan dari sukerta, sebagaimana diyakini oleh tokoh seperti Bapak 

Suraji yang menggelar ruwat untuk anak angkatnya.47 

Masyarakat tidak hanya menjalankan ritual ini karena alasan adat atau 

efisiensi, tetapi karena mereka meyakini adanya kekuatan transenden 

dalam bacaan ayat-ayat al-Qur’an. Mereka percaya bahwa ayat-ayat suci 

yang dibaca dalam prosesi tersebut mengandung kekuatan ilahiah untuk 

menyucikan jiwa dan menolak malapetaka. Dalam hal ini, ruwat santri 

menjadi tindakan yang dilakukan atas dasar komitmen religius dan 

spiritual, bukan semata-mata untuk mencapai tujuan duniawi. Ini sesuai 

dengan karakter tindakan rasionalitas nilai yang dirumuskan Weber: 

tindakan yang lahir dari keyakinan terhadap nilai kebenaran atau 

kesakralan tindakan itu sendiri. 

4. Tindakan Afektif: Emosi Spiritual dan Psikologis Komunitas 

Tindakan afektif dalam teori Weber merupakan tindakan yang dipicu 

oleh kondisi emosional pelaku. Meskipun Weber menyatakan bahwa 

tindakan afektif sulit untuk dikategorikan sebagai bentuk rasionalitas 

murni, ia tetap menjadi bagian penting dari praktik sosial-keagamaan. 

Dalam konteks ruwat santri, tindakan ini tampak dalam testimoni 

emosional warga seperti Ahmad Alex, Titis, dan Abdur Rohman, yang 

merasakan transformasi psikologis pasca-ruwat. Mereka menyatakan 

bahwa ritual tersebut memberikan ketenangan batin, memperbaiki nasib, 

dan bahkan menyembuhkan trauma spiritual yang dialami sebelumnya. 

Misalnya, Titis mengaku selalu dirundung kesialan hingga akhirnya ia 

melakukan ruwat dan merasakan perubahan signifikan dalam hidupnya. 

Abdur Rohman bahkan menghubungkan keberhasilannya dalam 

membangun keluarga dengan energi spiritual dari ruwat santri. Meski 

tidak dapat diverifikasi secara objektif, pengalaman subjektif ini memiliki 

 
46 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025 
47 Suraji, wawancara, 06 Maret 2025. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 153 

kekuatan besar dalam membentuk tindakan sosial yang berbasis afeksi. Ini 

menunjukkan bahwa ritual bukan sekadar upacara simbolik, melainkan 

ruang sublim di mana individu melepaskan keresahan batin dan 

memperoleh harapan baru. 

Melalui perspektif tindakan sosial Max Weber, dapat disimpulkan 

bahwa praktik ruwat santri di Desa Kedungasri bukanlah sekadar manifestasi 

budaya tradisional atau keagamaan semata, melainkan perpaduan dari berbagai 

bentuk rasionalitas sosial. Ia merupakan tindakan tradisional yang diwariskan 

turun-temurun, tindakan instrumental yang muncul sebagai respon atas kondisi 

ekonomi, tindakan nilai yang dilandasi keyakinan religius, sekaligus tindakan 

afektif yang memuat dimensi emosional. Kompleksitas ini menunjukkan 

bahwa praktik keagamaan lokal tidak dapat dipahami hanya dari satu sudut 

pandang tunggal. Melainkan harus dilihat sebagai ruang interaksi antara 

budaya, agama, ekonomi, dan psikologi yang terus berproses secara dinamis 

dalam masyarakat. 

 

Spiritualitas Qur’ani dan Konfigurasi Empiris Keberagamaan Lokal 

Dalam diskursus studi Islam kontemporer, spiritualitas tidak lagi 

dibatasi dalam pengertian normatif atau teologis belaka, melainkan juga dibaca 

sebagai konfigurasi sosial yang terbentuk dari dialektika antara teks wahyu dan 

pengalaman kultural umat.48 Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai kitab suci 

yang dibaca dalam ruang ibadah, tetapi juga sebagai entitas hidup yang 

berinteraksi aktif dalam keseharian masyarakat.49 Konsep ini diperkuat oleh 

pendekatan Living Qur’an, yakni suatu model pemahaman atas al-Qur’an 

sebagai teks yang mengalami aktualisasi dalam laku hidup dan ritus sosial 

umat Islam.50 Dalam konteks ini, spiritualitas Qur’ani tidak hanya lahir dari 

proses kognisi, melainkan dari proses resepsi dan internalisasi nilai-nilai 

wahyu dalam ruang sosial yang konkrit. 

Resepsi masyarakat terhadap al-Qur’an bersifat berlapis dan kompleks. 

Dalam banyak kasus, khususnya dalam masyarakat Islam pedesaan, ayat-ayat 

Qur’ani tidak dihadirkan dalam bentuk tafsir akademik atau diskursus 

normatif, melainkan melalui praktik ritus, doa bersama, atau bentuk interaksi 

spiritual yang mengandung makna simbolik.51 Al-Qur’an dihidupi, bukan 

sekadar dibaca; dimaknai melalui peristiwa, bukan hanya melalui eksposisi 

 
48 Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 

Christianity and Islam (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993). 34. 
49 M. Yahya, “Al-Qur’an Dalam Kebduyaan Hikmah Pesantren: Pemaknaan, 

Performasi-Diskursif Dan Produksi Kultural” (Disetasi di UIN Sunan kalijaga Yogyakarta, 

2021). 105. 
50 Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Scripture 

Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.” 
51 Yani Yuliani, “Tipologi Resepsi Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat Pedesaan: 

Studi Living Qur’an Di Desa Sukawana, Majalengka,” Al-Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an 

Dan Tafsir 6, no. 02 (2021): 324, https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1657. 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 154 

teks. Ini menandakan bahwa spiritualitas Qur’ani dalam praktik lokal lebih 

bersifat performatif dan eksistensial ketimbang diskursif dan normatif. Oleh 

karena itu, tindakan-tindakan seperti pembacaan ayat-ayat tertentu dalam 

situasi sosial -termasuk saat menjelang pernikahan, kelahiran, kematian, 

hingga penyucian diri- merupakan bentuk tafsir praksis terhadap wahyu. 

Dalam perspektif Max Weber, tindakan sosial merupakan ekspresi 

makna subjektif yang dilakukan individu dengan mempertimbangkan orientasi 

nilai, tradisi, afeksi, atau tujuan rasional tertentu.52 Ketika seseorang membaca 

al-Qur’an dalam ritus lokal seperti ruwat santri, tindakan itu tidak bisa 

direduksi sebagai bentuk ibadah normatif semata, melainkan sebagai hasil dari 

motivasi kompleks yang mencerminkan nilai spiritual, keyakinan kolektif, 

serta bentuk adaptasi kultural. Tindakan tersebut, dengan kata lain, 

mengandung struktur motivasi berlapis sebagaimana diklasifikasi oleh Weber: 

tradisional (berbasis warisan), afektif (emosional), nilai (keyakinan spiritual), 

dan instrumental (kalkulasi sosial). 

Spiritualitas Qur’ani yang terwujud dalam bentuk ritus lokal 

menunjukkan bagaimana masyarakat memaknai al-Qur’an tidak hanya sebagai 

teks keagamaan, tetapi sebagai medium penyembuhan, perlindungan, dan 

ketenangan batin.53 Fenomena ini menunjukkan bahwa keberagamaan lokal 

tidak berada dalam dikotomi antara syariat dan adat, tetapi menjadi konfigurasi 

hybrid yang mempertemukan keduanya dalam bentuk praksis yang utuh. 

Maka, spiritualitas Qur’ani dalam konteks lokal bukanlah bentuk reduksi 

ajaran, melainkan bentuk tafsir hidup terhadap wahyu yang melebur bersama 

kesadaran kolektif masyarakat. 

Lebih jauh, konfigurasi keberagamaan lokal ini tidak dapat dilepaskan 

dari sejarah panjang proses internalisasi Islam di Nusantara. Studi-studi 

tentang Islam lokal menunjukkan bahwa penerimaan Islam di Indonesia lebih 

bersifat kultural daripada revolusioner.54 Islam masuk melalui pendekatan 

sufistik, simbolik, dan adaptif, sehingga nilai-nilai Qur’ani pun diserap melalui 

medium sosial-budaya masyarakat.55 Dalam konteks ini, spiritualitas Qur’ani 

 
52 Stephen Kalberg, “Max Weber’s Types of Rationality: Cornerstones for the 

Analysis of Rationalization Processes in History,” American Journal of Sociology 85, no. 5 

(2017): 1145–79, https://doi.org/10.1086/227128. 
53 Ibrahim M Abu-Rabi’, “Spirituality and the Qur’an in Contemporary Muslim 

Societies,” in The Qur’an in the Contemporary World: Challenges and Perspectives (London: 

Routledge, 2006). 23. 
54 Ansari, “Islam Nusantara : Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi,” Lisan Al-Hal 

18, No. 2 (2024): 226–47, Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal.V18i2.226-247. 
55 Azyumardi. Azra, The Origins Of Islamic Reformism In Southeast Asia Networks 

Of Malay-Indonesian And Middle Eastern “Ulama” In The Seventeenth And Eighteenth 

Centuries (North America: University of Hawai’i Press, 2004). Lihat juga Martin Van 

Bruinessen, “The Origins and Development of Ṣūfī Orders (Tarekat) in Southeast Asia,” 

Studia Islamika 1, no. 1 (1994): 400–403. 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 155 

menjadi semacam semangat transenden yang memelihara keberlangsungan 

tatanan sosial melalui mekanisme ritus. Inilah yang membedakan antara 

spiritualitas normatif (yang berangkat dari teks dan hukum) dan spiritualitas 

lokal (yang berangkat dari pengalaman dan keyakinan komunitas). 

Dari sisi epistemologi, pendekatan Weber tentang tindakan sosial 

membantu mengungkap rasionalitas pelaku dalam menginternalisasi nilai-nilai 

wahyu dalam tindakan sosial. Sementara itu, konsep Islam lokal menyediakan 

landasan kultural yang menjelaskan konteks dan latar belakang praktik 

tersebut. Keduanya jika digabungkan menghasilkan kerangka teoritis yang 

utuh untuk membaca keberagamaan lokal bukan sebagai anomali, tetapi 

sebagai wujud sah dari keberagamaan Islam yang kontekstual. Hal ini 

mengafirmasi bahwa Islam bukan hanya teks, tetapi juga praksis sosial yang 

hidup dalam denyut masyarakat. 

Dengan demikian, Spiritualitas Qur’ani dan konfigurasi empiris 

keberagamaan lokal bukanlah dua entitas yang terpisah, melainkan dua wajah 

dari satu proses yang saling menghidupi. Dalam spiritualitas Qur’ani, wahyu 

menjadi pusat makna; dalam konfigurasi lokal, budaya menjadi medium 

penyampaian makna tersebut. Proses integrasi antara keduanya melahirkan 

bentuk keberagamaan yang otentik, berakar, dan kontekstual, yang menjadi 

khasanah penting dalam memahami Islam Indonesia hari ini. 

 

SIMPULAN  

Kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa masyarakat Desa 

Kedungasri menjadikan al-Qur’an sebagai pusat makna dalam ritus penyucian 

diri melalui praktik ruwat santri, sebuah bentuk transformasi tradisi ruwatan 

Jawa yang diislamkan secara kultural. Dalam konteks ini, al-Qur’an tidak 

hanya hadir sebagai teks sakral, tetapi juga sebagai medium spiritual dan 

simbol pemurnian yang dihidupkan secara kolektif melalui bacaan, doa, dan 

ritual. Tradisi ruwat santri menunjukkan bahwa masyarakat Kedungasri 

memaknai al-Qur’an sebagai sumber ketenangan batin, pelindung dari kesialan 

hidup, dan sarana mendekatkan diri kepada Tuhan, tanpa harus melepaskan 

akar budaya lokal mereka. Integrasi nilai-nilai Islam dalam bentuk bacaan 

ayat-ayat Qur’ani menggantikan unsur-unsur ritual lama seperti pertunjukan 

wayang dan sesaji, tetapi tetap mempertahankan semangat penyucian diri dari 

konsep sukerta. Dengan demikian, ruwat santri menjadi manifestasi konkret 

dari keberagamaan yang bersifat kontekstual, spiritual, dan reflektif, di mana 

al-Qur’an dihadirkan secara hidup dalam realitas sosial dan budaya 

masyarakat, sebuah bentuk living Qur’an yang khas dalam Islam lokal.  

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdullah, M. Amin. “Islam As A Cultural Capital In Indonesia And The Malay 

World: A Convergence Of Islamic Studies, Social Sciences And 

Humanities.” Journal of Indonesian Islam 11, no. 2 (2017): 307–28. 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 156 

https://doi.org/10.15642/JIIS.2017.11.2.307-328. 

Abdul Hadi, Wawancara, 05 Maret 2025 

Abdur Rohman, wawancara, 06 Maret 2025 

Abu-Rabi’, Ibrahim M. “Spirituality and the Qur’an in Contemporary Muslim 

Societies.” In The Qur’an in the Contemporary World: Challenges and 

Perspectives. London: Routledge, 2006. 

Ahmad Alex, Wawancara, 07 Maret 2025 

Ali, Muhamad. “Muslim Diversity: Islam and Local Tradition in Java and 

Sulawesi, Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim 

Societies 1, no. 1 (2011): 1–35. https://doi.org/10.18326/ijims.v1i1.1-

35. 

Ansari. “Islam Nusantara : Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi.” Lisan Al-

Hal 18, no. 2 (2024): 226–47. 

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247. 

Ansori, Ibnu Hajar, Wilwadikta Qur’ani Parang, and Evi Dwi Intan Mey 

Prafita. “Meaning Construction in Ancak Tradition: A Study of Living 

Qur’an in the Community of Wedoroklurak Village Candi Sidoarjo.” 

Qof 7, no. 2 (2023): 301–16. https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1446. 

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in 

Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press, 

1993. 

Azra, Azyumardi. The Origins Of Islamic Reformism In Southeast Asia 

Networks Of Malay-Indonesian And Middle Eastern “Ulama” In The 

Seventeenth And Eighteenth Centuries. North America: University of 

Hawai’i Press, 2004. 

Bruinessen, Martin Van. “The Origins and Development of Ṣūfī Orders 

(Tarekat) in Southeast Asia.” Studia Islamika 1, no. 1 (1994): 400–403. 

Bruinessen, Van Martin. “Local in Indonesian Islam.” Southeast Asian Studies 

37, no. 2 (1999). 

Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan 

Kelurahan 

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books, 

1973. 

Hardiansyah, Bilal, Deni Iriyadi, and Iffan Ahmad Gufron. “Akulturasi Islam 

Pada Budaya Ruwatan Rumah Di Cikidi Hilir Banten.” Satwika : 

Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial 6, no. 1 (2022): 50–61. 

https://doi.org/10.22219/satwika.v6i1.19755. 

Isnanto, Muh. “Praktik Beragama Dan Kearifan Lokal Masyarakat Jawa.” 

Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 

(2022): 148–74. https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6i1.2847. 

Izzul Haq, Ahmad. “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Dalam Rutinitas 

Pembacaan Qs. Al-Anbiya’:79 Di Pondok Pesantren Al-Fattah 



 Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, 

Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 157 

Kartasura.” Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1 

(2024): 52–75. https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23896. 

Jones, Pip. Pengantar Teori-Teori Social: Dari Teori Fungsionalisme Hingga 

Post Modernisme, Terj. Saifuddin. Jakarta: Pustaka Obor, 2003. 

Kalberg, Stephen. “Max Weber’s Types of Rationality: Cornerstones for the 

Analysis of Rationalization Processes in History.” American Journal 

of Sociology 85, no. 5 (2017): 1145–79. 

https://doi.org/10.1086/227128. 

Kuswandi, Iwan. “Actualization Of Meaning And Motives For Entering The 

Sufism Order On Max Weber Perpective.” Attarbawiy: Malaysian 

Online Journal of Education 8, no. 1 (2024): 39–51. 

https://doi.org/doi.org/10.53840/attarbawiy.v8i1.207. 

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johny Saldana. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. United State Of America: SAGE, 

2014. 

Maulana, Muhammad Lutfi, and Inna Fauziatal Ngazizah. “Praktik Tradisi 

Ruwatan Murwokolo Di Kaliori Rembang: Sinergi Antara 

Kepercayaan Lokal Dan Nilai-Nilai Syariah.” Qulubuna Jurnal 

Manajemen Dakwah 5, no. 2 (2024): 350–67. 

https://doi.org/10.54396/qlb.v5i2.1588. 

Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025 

Muhammad Amin, Wawancara, 07 Maret 2025 

Nakamura, Mitsuo. “Anthropology of Civilization: Personal Reflections on 

Anthropological Approach in the Study of Muslim Societies in 

Southeast Asia.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of 

Islamic Studies 20, no. 2 (2020). 

https://doi.org/10.18196/aiijis.2020.0118.140-153. 

Paiman, Wawancara, 04 Maret 2025 

Qulub, A A S. “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.” 

Maliki Interdisciplinary Journal 1, no. 5 (2023): 446–52. 

Rafiq, Ahmad. “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the 

Scripture Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.” 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 2548–

4737. https://doi.org/10.14421/qh.2021.2202-10. 

Rega Engger, Wawancara, 06 Maret 2025 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Toward a Contemporary Approach. 

London: Routledge, 2006. 

Seim, Josh. “Participant Observation, Observant Participation, and Hybrid 

Ethnography.” Sociological Methods and Research 53, no. 1 (2024): 

121–52. https://doi.org/10.1177/0049124120986209. 

Setiawan, Aditya Fajar, Thriwati Arsal, and Hamdan Tri Atmaja. “The 

Symbolic Meaning of Ruwatan Bumi for Youth as Successors of 

Tradition in Guci, Tegal.” Journal of Educational Social Studies 11, 



 

Saichul Anam, Yusuf 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 158 

no. 2 (2022): 78–85. https://doi.org/10.15294/jess.v11i2.53433. 

Setiawan, Eko. “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan 

Sosiokultural Masyarakat Jawa.” Asketik 2, no. 2 (2018): 129–38. 

https://doi.org/10.30762/ask.v2i2.846. 

Suanti, Jijah Tri, and Dinna Eka Graha Lestari. “Tradisi Ruwatan Jawa Pada 

Masyarakat Desa Pulungdowo Malang.” Satwika : Kajian Ilmu Budaya 

Dan Perubahan Sosial 4, no. 2 (2021): 94–105. 

https://doi.org/10.22219/satwika.v4i2.14245. 

Suraji, wawancara, 06 Maret 2025. 

Suyuti Toha, Wawancara, 06 Maret 2025 

Titis, Wawancara, 05 Maret 2025 

Turner, Bryan S. Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. 

Setiyawati. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012. 

Yahya, M. “Al-Qur’an Dalam Kebduyaan Hikmah Pesantren: Pemaknaan, 

Performasi-Diskursif Dan Produksi Kultural.” Disetasi di UIN Sunan 

kalijaga Yogyakarta, 2021. 

Yuliani, Yani. “Tipologi Resepsi Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat 

Pedesaan: Studi Living Qur’an Di Desa Sukawana, Majalengka.” Al-

Tadabbur: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 02 (2021): 324. 

https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1657. 

 


