VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 136-158
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

RITUALISASI QUR’ANI DALAM TRADISI LOKAL:
Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri, Banyuwangi,
dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Saichul Anam
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
Email: Anamsaichull8@gmail.com

Yusuf
Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Anwar, Rembang
Email: ucupsoad@gmail.com

Abstract
This study examines the process of Qur anic ritualization within
Javanese local tradition by exploring the practice of ruwatan
santri in Kedungasri Village, Banyuwangi. This ritual represents
a transformation of the classical ruwatan—rooted in wayang
narratives and mystical incantations—into a Qur’an-centered
practice, while still retaining its Javanese cosmological
framework. Employing the living Qur’an approach and Max
Weber’s theory of social action, this research analyzes the
community’s motivations in performing ruwatan santri, which
are classified into traditional, affective, instrumental-rational,
and value-rational actions. The findings reveal that ruwatan
santri is perceived as: (1) an act of preserving cultural heritage;
(2) a means of seeking divine blessing and inner peace; and (3)
a religious instrument to ward off misfortune. In this context, the
Qur’an is positioned not merely as a normative text, but as a
living spiritual entity embedded in socio-cultural practices. This
study highlights that Islamization at the local level unfolds
through a dialogical and integrative process between sacred text
and tradition, producing a distinctive form of Islamic expression.
Its scholarly novelty lies in integrating Weberian social theory
with living Qur’an studies in analyzing Islamic rituals within
non-Arab Muslim societies.
Keywords: ruwatan santri, social action, local Islam, Javanese culture.


mailto:Anamsaichul18@gmail.com
mailto:ucupsoad@gmail.com

Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Abstrak

Penelitian ini mengkaji proses ritualisasi al-Qur’an dalam tradisi
lokal Jawa dengan menelaah praktik ruwatan santri di Desa
Kedungasri, Banyuwangi. Tradisi ini merupakan transformasi
dari ritual ruwatan yang berakar pada narasi pewayangan dan
mantera mistik menjadi praktik religius berbasis bacaan al-
Qur’an, tanpa meninggalkan kerangka kosmologi Jawa. Dengan
menggunakan pendekatan living Qur’an dan teori tindakan sosial
Max Weber, penelitian ini menganalisis motivasi masyarakat
dalam melaksanakan ruwatan santri, yang diklasifikasikan ke
dalam tindakan tradisional, afektif, rasional-instrumental, dan
rasional-nilai. Hasil penelitian menunjukkan bahwa ruwatan
santri dipahami sebagai: (1) bentuk pelestarian budaya warisan;
(2) upaya pencarian keberkahan dan ketenangan batin; serta (3)
instrumen religius untuk menolak bala. Dalam konteks ini, al-
Qur’an diposisikan bukan sekadar teks normatif, melainkan
entitas spiritual yang hidup dalam praktik sosial budaya
masyarakat. Temuan ini menegaskan bahwa Islamisasi di tingkat
lokal berlangsung melalui proses integratif yang dialogis antara
teks suci dan tradisi, sehingga menghadirkan bentuk ekspresi
keislaman yang khas. Kebaruan penelitian ini terletak pada
integrasi analisis Weberian dengan studi living Qur’an dalam
membaca dinamika ritual Islam di masyarakat non-Arab.

Kata Kunci: Ruwat Santri, Tindakan Sosial, Islam Lokal, Spiritualitas

Jawa.

PENDAHULUAN

Dalam arus transformasi studi Islam kontemporer, terdapat
kecenderungan kuat untuk menggeser fokus dari dimensi normatif ke arah
pengalaman empiris umat Muslim dalam memaknai kitab sucinya. Salah satu
pendekatan yang berkembang dalam kerangka ini adalah Living Qur’an, yang
memosisikan Al-Qur’an bukan sekadar sebagai teks yang dibaca atau
ditafsirkan secara formal, melainkan sebagai elemen aktif dalam konstruksi
sosial, budaya, dan spiritual umat.! Living Qur’an memungkinkan kita untuk
memahami bahwa resepsi terhadap Al-Qur’an tidak hanya terbatas pada
diskursus tafsir, tetapi juga termanifestasi dalam tindakan-tindakan kultural
yang mengandung makna keagamaan.? Dalam pendekatan ini, keberagamaan

1 M. Amin Abdullah, “Islam As A Cultural Capital In Indonesia And The Malay
World: A Convergence Of Islamic Studies, Social Sciences And Humanities,” Journal of
Indonesian Islam 11, no. 2 (2017): 307-28, https://doi.org/10.15642/J115.2017.11.2.307-328.
2 Ahmad Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the
Scripture Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci,” Jurnal Studi lImu-limu

Vol. 13, No. I, Juni 2025 137




Saichul Anam, Yusuf

tidak hanya diukur dari kepatuhan terhadap hukum formal, tetapi juga dari
bagaimana Al-Qur’an menjadi bagian hidup dari masyarakat melalui ritus,
simbol, dan praktik lokal.®> Dengan demikian, dapat ditegaskan bahwa studi
Living Qur’an memperluas batasan studi Al-Qur’an menuju realitas sosial
yang mengkontekstualisasikan teks dalam ruang budaya yang spesifik, seperti
yang tampak dalam praktik keislaman masyarakat Jawa, Melayu, atau Bugis,
di mana wahyu dan tradisi tidak dipertentangkan, melainkan saling menyatu
secara harmonis.*

Salah satu contoh nyata dari proses tersebut dapat ditemukan pada
praktik ruwatan santri di Desa Kedungasri, Kecamatan Tegaldlimo,
Banyuwangi, Jawa Timur. Ruwatan merupakan tradisi Jawa kuno yang
dilakukan untuk menghilangkan unsur sukerta atau kesialan melalui upacara
simbolik, biasanya berupa pertunjukan wayang dengan lakon seperti
Murwakala atau Sudamala.> Namun, dalam konteks Desa Kedungasri, terjadi
transformasi unik di mana unsur pertunjukan digantikan oleh pembacaan ayat-
ayat Al-Qur’an yang disusun secara ritualistik.® Perubahan ini merupakan
bentuk penyesuaian budaya terhadap nilai-nilai Islam sekaligus manifestasi
dari upaya spiritual masyarakat dalam membumikan Al-Qur’an ke dalam
praktik sosial. Tradisi ini memperlihatkan bukan hanya proses Islamisasi
budaya, tetapi juga budayaisasi Islam, di mana nilai-nilai wahyu
diterjemahkan melalui bingkai budaya lokal.” Ini menjadi bukti bahwa
masyarakat Muslim di tingkat akar rumput memiliki kemampuan kreatif untuk
mengintegrasikan ajaran Islam dengan realitas historis dan sosial mereka.®

Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 2548-4737, https://doi.org/10.14421/9h.2021.2202-
10.

8 Mitsuo Nakamura, “Anthropology of Civilization: Personal Reflections on
Anthropological Approach in the Study of Muslim Societies in Southeast Asia,” Afkaruna:
Indonesian Interdisciplinary Journal of Islamic Studies 20, no. 2 (2020),
https://doi.org/10.18196/aiijis.2020.0118.140-153.

4 Van Martin Bruinessen, “Local in Indonesian Islam,” Southeast Asian Studies 37,
no. 2 (1999). Lihat juga Muhamad Ali, “Muslim Diversity: Islam and Local Tradition in Java
and Sulawesi, Indonesia,” Indonesian Journal of Islam and Muslim Societies 1, no. 1 (2011):
1-35, https://doi.org/10.18326/ijims.v1il.1-35.

5 Eko Setiawan, “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan
Sosiokultural =~ Masyarakat ~ Jawa,”  Asketik 2, no. 2 (2018):  129-38,
https://doi.org/10.30762/ask.v2i2.846.

® Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025

" Muh. Isnanto, “Praktik Beragama Dan Kearifan Lokal Masyarakat Jawa,”
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1 (2022): 148-74,
https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6il.2847.

8 Ibnu Hajar Ansori, Wilwadikta Qur’ani Parang, and Evi Dwi Intan Mey Prafita,
“Meaning Construction in Ancak Tradition: A Study of Living Qur’an in the Community of
Wedoroklurak ~ Village Candi Sidoarjo,” Qof 7, no. 2 (2023): 301-16,
https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1446.

IKCIN|  Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Maka, penting untuk tidak melihat praktik ini sebagai sinkretisme pasif, tetapi
sebagai proses aktif penciptaan makna religius baru berbasis pada teks suci.

Sejumlah kajian mutakhir menunjukkan bahwa praktik ruwatan dalam
masyarakat Jawa tidak lagi semata dipahami sebagai tradisi mitologis atau
residu budaya pra-Islam, melainkan telah mengalami proses adaptasi yang
dinamis dalam bingkai keberagamaan Islam. Suanti dan Lestari (2020)
mengidentifikasi bahwa ruwatan bagi anak perempuan tunggal di Desa
Pulungdowo masih dijalankan melalui pertunjukan wayang Murwakala yang
sarat dengan nilai mitologis dan spiritualitas tradisional.® Namun demikian,
Hardiansyah, Iriyadi, dan Gufron (2022) menunjukkan bahwa tradisi ruwatan
rumah di Cikidi Hilir Banten telah mengalami proses akulturasi, di mana
unsur-unsur adat lokal mulai berpadu dengan bacaan doa Islam sebagai bentuk
penghormatan dan penolakan bencana.l® Setiawan et al. (2022) dalam
penelitiannya tentang ruwatan bumi di Guci, Tegal, mengungkapkan adanya
penurunan pemahaman generasi muda terhadap makna simbolik ritual
tersebut, meskipun praktiknya masih dilestarikan secara rutin.}' Dalam
konteks hukum Islam, Maulana dan Ngazizah (2024) mengklasifikasikan
praktik ruwatan Murwakala di Kaliori sebagai ‘urf shahih selama tidak
bertentangan dengan prinsip syariah, menunjukkan adanya rekontekstualisasi
nilai tradisional dalam kerangka ajaran Islam.*? Sementara itu, Qulub (2024)
mencatat bahwa akar naratif ruwatan dari kisah Batara Kala masih menjadi
kerangka utama dalam praktik ruwatan, namun belum banyak dikaji dalam
perspektif Qur’anisasi.® Dari temuan-temuan ini, dapat disimpulkan bahwa
praktik ruwatan santri di Desa Kedungasri—yang menggantikan pertunjukan
wayang dengan pembacaan Al-Qur’an secara ritualistik, merupakan elaborasi
baru dari semangat Living Qur’an, di mana masyarakat Muslim secara aktif
merekonfigurasi tradisi sebagai ruang perjumpaan antara wahyu dan budaya
lokal yang tidak saling meniadakan, tetapi saling memperkaya dalam struktur
sosial yang kontekstual dan bermakna.

% Jijah Tri Suanti and Dinna Eka Graha Lestari, “Tradisi Ruwatan Jawa Pada
Masyarakat Desa Pulungdowo Malang,” Satwika : Kajian Ilmu Budaya Dan Perubahan Sosial
4, no. 2 (2021): 94-105, https://doi.org/10.22219/satwika.v4i2.14245.

10 Bilal Hardiansyah, Deni Iriyadi, and Iffan Ahmad Gufron, “Akulturasi Islam Pada
Budaya Ruwatan Rumah Di Cikidi Hilir Banten,” Satwika : Kajian Illmu Budaya Dan
Perubahan Sosial 6, no. 1 (2022): 50-61, https://doi.org/10.22219/satwika.v6i1.19755.

11 Aditya Fajar Setiawan, Thriwati Arsal, and Hamdan Tri Atmaja, “The Symbolic
Meaning of Ruwatan Bumi for Youth as Successors of Tradition in Guci, Tegal,” Journal of
Educational Social Studies 11, no. 2 (2022): 78-85,
https://doi.org/10.15294/jess.v11i2.53433.

2 Muhammad Lutfi Maulana and Inna Fauziatal Ngazizah, “Praktik Tradisi Ruwatan
Murwokolo Di Kaliori Rembang: Sinergi Antara Kepercayaan Lokal Dan Nilai-Nilai
Syariah,” Qulubuna Jurnal Manajemen Dakwah 5, no. 2 (2024): 350-67,
https://doi.org/10.54396/qlb.v5i2.1588.

13 A A S Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa,” Maliki
Interdisciplinary Journal 1, no. 5 (2023): 446-52.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 139




Saichul Anam, Yusuf

Untuk memahami fenomena integrasi wahyu dalam praktik budaya
lokal seperti ruwatan santri di Desa Kedungasri secara lebih mendalam,
penelitian ini memadukan pendekatan Living Qur’an dengan teori tindakan
sosial Max Weber sebagai kerangka analisis. Konsep Living Qur’an
memungkinkan peneliti melihat Al-Qur’an bukan hanya sebagai teks normatif,
tetapi sebagai bagian dari tindakan sosial umat yang kontekstual dan kultural.**
Sementara itu, Weber membagi tindakan sosial ke dalam empat tipe utama;
tindakan tradisional, afektif, rasionalitas nilai, dan rasionalitas instrumental,
yang masing-masing merepresentasikan motivasi aktor dalam bertindak.®
Dalam konteks ruwatan, masyarakat tidak hanya mereproduksi warisan tradisi
(tindakan tradisional), tetapi juga mengekspresikan emosi keagamaan
(afektif), menghidupkan nilai-nilai spiritual (rasionalitas nilai), dan sekaligus
merancang bentuk adaptasi sosial-religius yang fungsional (instrumental).
Pendekatan ini membantu melihat bahwa penggantian unsur pewayangan
dengan pembacaan ayat-ayat Al-Qur’an bukan semata bentuk Islamisasi
simbolik, melainkan tindakan sosial yang memiliki orientasi makna dan tujuan
kolektif yang jelas.!®* Dengan demikian, argumentasi Weber bahwa setiap
tindakan sosial mengandung pemaknaan subjektif menjadi sangat relevan
dalam menjelaskan bagaimana wahyu diartikulasikan dalam praksis budaya.’
Melalui kombinasi ini, dimensi praksis dari Al-Qur’an dapat dianalisis secara
ilmiah, sehingga membuktikan bahwa ritual lokal bukan sekadar warisan,
tetapi juga ruang kreatif bagi masyarakat dalam membumikan pesan-pesan
ilahi ke dalam konteks sosialnya.

Penelitian ini berusaha mengungkap bagaimana masyarakat Muslim
pedesaan tidak hanya menjadi objek dari dakwah normatif, tetapi juga subjek
kreatif dalam merekonstruksi ajaran Islam sesuai dengan konteks sosiokultural
mereka. Dalam kondisi di mana pluralisme budaya semakin mendapat tekanan
dari homogenisasi keagamaan, ruwatan santri menjadi representasi dari
pluralitas Islam yang inklusif dan adaptif. Praktik ini menegaskan bahwa
lokalitas bukanlah penghalang bagi religiusitas, tetapi justru menjadi medium
ekspresi iman yang otentik dan berakar. Al-Qur’an, dalam konteks ini, tidak
hanya dibaca secara literal, tetapi juga dipraktikkan sebagai sumber

14 Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Scripture
Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.”

15 Bryan S. Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012). 115.

16 [wan Kuswandi, “Actualization Of Meaning And Motives For Entering The Sufism
Order On Max Weber Perpective,” Attarbawiy: Malaysian Online Journal of Education 8, no.
1 (2024): 39-51, https://doi.org/doi.org/10.53840/attarbawiy.v8i1.207.

17 Ahmad Izzul Haq, “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Dalam Rutinitas
Pembacaan Qs. Al-Anbiya’:79 Di Pondok Pesantren Al-Fattah Kartasura,” Al-Misykah: Jurnal
Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1 (2024): 52-75,
https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23896.

I Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

keberkahan, perlindungan, dan penyucian diri melalui ritus yang bermakna.
Argumen ini sejalan dengan pemikiran Quraish Shihab bahwa membumikan
Al-Qur’an berarti menjadikannya relevan dengan realitas sosial umat. Maka,
tradisi seperti ruwatan santri perlu dibaca sebagai bagian dari gerakan
interpretatif yang sah dalam sejarah Islam lokal.

Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya menyajikan data lapangan
mengenai praktik budaya masyarakat, tetapi juga menyumbang pada perluasan
teori dalam studi Qur’an dan tafsir sosial. Hasil yang diharapkan dari penelitian
ini adalah pemahaman yang lebih utuh tentang bagaimana teks suci
berinteraksi dengan ritus budaya, serta bagaimana masyarakat Muslim
meresponnya dalam bentuk tindakan yang penuh makna. Dalam perspektif
yang lebih luas, studi ini menegaskan bahwa Islam Nusantara bukan sekadar
konstruksi geopolitik, tetapi sebuah realitas epistemologis di mana wahyu dan
budaya berjalan seiring. Sebagai sebuah kontribusi akademik, penelitian ini
memperkaya pendekatan Living Qur’an dengan studi kasus konkret, serta
memberikan pembacaan baru terhadap peran masyarakat lokal sebagai
produsen makna keagamaan. Dengan begitu, penelitian ini berdiri pada
persimpangan antara teks dan praksis, antara wahyu dan budaya, dan
menawarkan narasi alternatif dalam melihat keberagamaan umat Islam di
Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif berbasis
studi lapangan (field research), yang bertujuan untuk memahami secara
mendalam makna dan struktur sosial dari praktik ruwatan santri di Desa
Kedungasri, Kecamatan Tegaldlimo, Banyuwangi. Jenis penelitian ini dipilih
karena berfokus pada upaya menggambarkan secara sistematis dan kontekstual
realitas yang hidup dalam masyarakat, tanpa bermaksud menguji hipotesis atau
membuat prediksi statistik. Dalam pendekatan ini, peneliti menempatkan diri
sebagai pengamat pasif (passive participant observer), sehingga dapat
menyaksikan praktik budaya dalam kondisi alamiah tanpa mengintervensi
dinamika sosial yang berlangsung.® Data primer diperoleh melalui observasi,
wawancara mendalam, dan dokumentasi. Wawancara dilakukan dengan
pendekatan in-depth interview kepada tokoh kiai, panjak (pembaca doa atau
mantra), serta keluarga pelaku ruwatan, sedangkan dokumentasi mencakup
catatan teks ritual, rekaman audio-visual, dan arsip masyarakat setempat yang
relevan. Analisis data dalam penelitian ini dilakukan secara deskriptif melalui
proses reduksi, Kkategorisasi, dan penyajian data secara naratif’® untuk
kemudian ditafsirkan dalam konteks teori tindakan sosial Max Weber.
Pendekatan ini memungkinkan pemetaan motivasi sosial di balik tindakan

18 Josh Seim, “Participant Observation, Observant Participation, and Hybrid
Ethnography,” Sociological Methods and Research 53, no. 1 (2024): 121-52,
https://doi.org/10.1177/0049124120986209.

19 Johny Saldana. Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook (United State Of America: SAGE, 2014).

Vol. 13, No. I, Juni 2025 141




Saichul Anam, Yusuf

ritual, apakah bersifat tradisional, afektif, rasionalitas nilai, atau
instrumental.?° Selain itu, validitas data diperkuat melalui triangulasi sumber
dan teknik member checking kepada para informan utama. Lokasi penelitian
dipilih secara purposif karena Kedungasri merupakan satu dari sedikit
komunitas yang mentransformasikan ruwatan tradisional menjadi ritual
keagamaan berbasis pembacaan Al-Qur’an, sehingga menawarkan fenomena
unik dalam konteks Living Qur’an.

PEMBAHASAN
Konteks Sosial-Budaya Desa Kedungasri, Banyuwangi

Desa Kedungasri merupakan salah satu desa yang terletak di ujung
tenggara Pulau Jawa, tepatnya berada dalam wilayah administratif Kecamatan
Tegaldlimo, Kabupaten Banyuwangi, Jawa Timur. Letaknya yang berbatasan
langsung dengan kawasan konservasi Taman Nasional Alas Purwo dan Teluk
Pangpang -bagian dari Selat Bali- memberikan karakter geografis yang unik
bagi desa ini. Secara administratif, Desa Kedungasri terbagi ke dalam empat
dusun, yaitu Dusun Persen, Pondokasem, Kaliwatu, dan Dambuntung, dengan
total luas wilayah 2.034,71 hektar. Komposisi penggunaan lahan meliputi
tanah sawah seluas 819,54 hektar, tanah kering 241,59 hektar, lahan fasilitas
umum 77,58 hektar, dan hutan negara seluas 896 hektar. Topografi dataran
rendah dengan ketinggian sekitar 10 meter di atas permukaan laut berdampak
pada suhu harian rata-rata yang relatif panas, berkisar pada angka 31°C.
Lokasinya yang jauh dari pusat administratif menjadikan desa ini relatif
terpencil secara aksesibilitas, dengan jarak 8,2 km ke kantor kecamatan, 47 km
ke kantor kabupaten, dan lebih dari 330 km ke ibu kota provinsi.?

Secara demografis, data tahun 2018 mencatat bahwa jumlah penduduk
desa ini mencapai 9.807 jiwa, dengan komposisi 5.288 laki-laki dan 4.519
perempuan yang tersebar dalam 2.930 kepala keluarga. Kepadatan penduduk
yang tercatat sebesar 592 jiwa per kilometer persegi menunjukkan tingkat
hunian yang cukup tinggi untuk wilayah desa. Pertumbuhan jumlah penduduk
cenderung stabil, dengan laju pertumbuhan pria 0,13% dan perempuan 0,04%
per tahun.?? Keberadaan empat dusun memberikan distribusi permukiman dan
kegiatan ekonomi yang relatif merata. Keadaan ini menunjukkan bahwa
meskipun terletak di daerah yang jauh dari pusat kota, Desa Kedungastri tetap
tumbuh sebagai komunitas dengan dinamika sosial yang aktif. Demografi yang
cukup padat ini juga menjadi latar penting dalam pembentukan budaya lokal
dan partisipasi kolektif dalam kegiatan sosial-keagamaan.>

20 Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati. 115.

21 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Potensi Desa dan Kelurahan, 1.

22 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Potensi Desa dan Kelurahan, 3.

23 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan,

IEYA| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Dari sisi ekonomi, mayoritas penduduk Desa Kedungasri bekerja
sebagai petani, terutama di wilayah Dusun Persen, Pondokasem, dan
Dambuntung. Keberadaan lahan pertanian yang luas memungkinkan warga
tidak hanya menanam padi, jagung, dan kedelai, tetapi juga mengembangkan
komoditas hortikultura seperti buah naga, jeruk, pepaya, dan jambu kristal.
Pilihan ini dilakukan karena komoditas buah-buahan dinilai lebih
menguntungkan secara ekonomi dan memiliki nilai jual yang tinggi. Aktivitas
pertanian ini turut didukung oleh buruh tani musiman, yang sebagian besar
berasal dari kalangan santri pondok pesantren di daerah sekitar Banyuwangi.?*
Penduduk setempat percaya bahwa keberadaan para santri membawa
keberkahan tersendiri bagi hasil panen, sebagaimana tergambar dalam narasi
warga yang mengaitkan kemakmuran pertanian dengan doa dan kehadiran para
santri. Di sisi lain, masyarakat Dusun Kaliwatu yang berbatasan langsung
dengan laut menggantungkan hidup sebagai nelayan, menjadikan desa ini juga
memiliki karakter ekonomi pesisir.

“Neng kene mas, wong iku lak gak tani gak iso urip, soale awet jaman mbiyen,
jamane embah-embahku deso kene mesti digawe jujukan karo wong buruh, mergo
opo? Yo mergo sawah neng daerah kene paling ombo daripada daerah liyane.
Mbiyen jamane bapak sek sregep neng sawah, aku seh cilik, angger musim panen
umah iki mesti ditekani wong teko adoh, lak bengi podo nginep neng omahe bapak,
dimasakne karo mbok, ngko lak wes isuk podo budal buruh neng sawahe wong-wong
kae. Ngunukui yo, akeh-akehe wong seng buruh neng daerah kene mesti santri-santri
adoh seng mondok neng daerah banyuwangi, mulane petani saiki iku uripe tentrem
ayem mergo oleh barokahe santri-santri seng buruh neng kene’ ?®

“Disini mas, orang itu kalau tidak tani tidak bisa hidup, soalnya dari dulu, dari
jamanya nenek moyangku desa ini pasti dijadikan tujuan para buruh tani dari jauh,
karena apa? Ya karena sawah di daerah sini terhitung luas dibandingkan sawah yang
ada di daerah lain. Dulu ketika bapak masih rajin ke sawah, saya masih kecil, setiap
musim panen datang, rumah ini pasti didatangi orang-orang jauh, kalau malam tidur
di rumahnya bapak, dimasakkan sama ibu saya, nanti kalau sudah pagi mereka pergi
buruh ke sawahnya orang-orang sini. Kebanyakan dari orang-orang yang buruh tani
di desa ini adalah santri-santri jauh yang mondok di sekitar daerah Banyuwangi,
makanya petani sekarang hidupnya tentram, sejahtera, karena mendapatkan barkah
dari santri-santri yang buruh disini”’

Dalam aspek pendidikan, kesadaran masyarakat terhadap pentingnya
pendidikan cukup tinggi. Tercatat pada tahun 2018, sebanyak 302 anak
mengikuti pendidikan taman kanak-kanak, 1.526 anak di tingkat sekolah dasar,
892 di SMP, 980 di SMA, serta 136 mahasiswa yang menempuh pendidikan
tinggi. Selain itu, sebanyak 454 anak tercatat menempuh pendidikan di

24 Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan,

2 paiman, Wawancara, 04 Maret 2025.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 IEX




Saichul Anam, Yusuf

lembaga pesantren.?® Data ini menunjukkan bahwa masyarakat tidak hanya
mengejar pendidikan formal, tetapi juga mengedepankan pendidikan agama.
Menurut salah satu tokoh lokal, Bapak Hadi, meningkatnya jumlah santri
menunjukkan bahwa orang tua lebih memilih jalur pendidikan pesantren
karena dianggap mampu membentuk karakter anak secara spiritual dan moral
sejak dini. Hal ini menunjukkan adanya orientasi pendidikan yang tidak hanya
berfokus pada aspek akademik, tetapi juga etika dan kepribadian, yang selaras
dengan nilai-nilai keislaman lokal.

“alhamdulillah mas, saiki akeh bocah gelem sekolah karo neng pondok, masio mek
sampek SMP tok, wong tuo saiki luwih seneng anake sekolah karo neng pondok, dari
pada sekolah tok. Arek jaman saiki wes podo nakal-nakal ora koyok jaman mbiyen,
bener mbiyen wong neng pondok iku saitik, tapi arek’e apik-apik ora nakal, ora podo
karo arek saiki, arek seng neng pondok akeh, arek seng ora neng pondok yo akeh tur
nakal pisan. Aku pingin wong tuo neng deso iki podo sepakat nyekolahno anak’e ning
sekolahan seng onok pondok’e, bene arek iku kat cilik wes nduwe cekelan, wes ngerti
agomo sitik-sitik. Wes ga usah sekolah duwur-duwur lek terahe pancen ga nduwe
adab, mending ga usah sekolah blas tapi ngerti adab %’

“alhamdulillah mas sekarang banyak anak yang sekolah di pondok pesantren,
meskipun hanya sampai tingkat SMP. Orang tua sekarang lebih memilih anaknya
sekolah dipondok daripada sekolah tapi tidak dengan mondok. Anak-anak sekarang
bandel-bandel, tidak seperti anak dulu. Dulu memang jarang sekali anak-anak yang
sekolah di pondok, tapi tidak sebandel anak-anak sekarang. Sekarang itu banyak
anak-anak yang di pondok juga banyak anak-anak yang bandel yang tidak di pondok.
Saya sekarang punya keinginan agar orang tua di desa ini mau menyekolahkan
anaknya di pondok, agar anaknya bisa mengetahui ilmu-ilmu agama sejak dini.
Sudah, jangan sampai sekolah sampai ke jenjang yang tinggi akan tetapi tidak
mempunyai tentang etika, lebih baik tidak sekolah sama sekali akan tetapi mengerti
tentang etika.”

Dalam ranah kehidupan sosial-keagamaan, masyarakat Desa
Kedungasri dikenal sebagai komunitas yang menjunjung tinggi toleransi dan
harmoni lintas iman. Meskipun mayoritas penduduknya beragama Islam,
terdapat pula warga beragama Hindu dan Kristen yang hidup berdampingan
secara damai. Salah satu bentuk konkret dari kerukunan ini terlihat dalam
pelaksanaan ritual Takir Sewu dan Sedekah Bumi, yang melibatkan doa lintas
agama dan shalat Istisga’ dalam satu rangkaian acara. Kegiatan tersebut
diprakarsai oleh Karang Taruna “Garuda” sebagai bentuk syukur dan
permohonan hujan ketika musim kemarau berkepanjangan. Tradisi arak-
arakan hasil bumi yang dilakukan bersama, diiringi oleh musik tradisional dan
hadrah, memperkuat nilai gotong royong antarwarga.®® Fakta ini

% Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan Kelurahan,
6-7

2" Abdul Hadi, Wawancara, 05 Maret 2025.

8 Rega Engger, Wawancara, 06 Maret 2025.

IEZ N Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

mencerminkan bagaimana agama di Kedungasri bukan menjadi sekat,
melainkan fondasi sosial yang mempererat ikatan antarwarga, sekaligus
menunjukkan bahwa pluralitas dapat dirawat melalui ritus dan praktik sosial
yang inklusif.

Transformasi Tradisi Ruwatan di Banyuwangi

Secara etimologis, istilah ruwat berasal dari bahasa Jawa yang berarti
"terlepas” atau "bebas" dari mara bahaya atau kesialan.?® Dalam konteks
budaya Jawa, ruwatan telah menjadi sebuah sistem ritus penyucian yang
berakar dalam keyakinan kolektif masyarakat terhadap adanya Sukerta, yaitu
kondisi spiritual atau nasib buruk yang melekat pada individu berdasarkan
urutan kelahiran atau kondisi sosial tertentu. Secara historis, praktik ini
diyakini dapat menolak bala dan membersihkan sukerta melalui media
kesenian sakral, seperti wayang kulit dengan lakon Murwakala. Tokoh Bhatara
Kala diposisikan sebagai simbol dari kekuatan gelap, yang hanya bisa
"dijinakkan" melalui tindakan ritualistik.°

Dalam tradisi pewayangan Jawa, Batara Kala digambarkan sebagai
makhluk supranatural yang meminta izin kepada Batara Guru untuk memakan
manusia. Namun, izin -tersebut dibatasi hanya bagi manusia yang tergolong
sukerta-yakni mereka yang dianggap malang atau memiliki kecacatan lahiriah
dan spiritual menurut kepercayaan masyarakat. Untuk melindungi diri dari
kemungkinan menjadi santapan Batara Kala, masyarakat Jawa pun menyusun
berbagai ritual penyucian, salah satunya adalah ruwetan, khususnya dalam
momentum penting seperti pernikahan. Ruwetan diyakini sebagai bentuk
ikhtiar spiritual untuk membersihkan diri dan menolak bala, sehingga
seseorang dapat menjalani kehidupan baru dengan berkah dan keselamatan.
Ruwetan terdiri atas berbagai elemen simbolik seperti tuwuhan, kemenyan,
kain mori putih, padi, jajanan pasar, hingga air dari tujuh sumber, yang
kesemuanya sarat makna filosofis. Prosesi ini mencakup tahap-tahap penting
seperti siraman (pembersihan lahir batin), selametan (permohonan
keselamatan), penyerahan sarana (simbol kepedulian sosial), pemotongan
rambut (pembuangan unsur buruk), tirakatan (rasa syukur kepada Tuhan), dan
pertunjukan wayang (penyampaian nilai moral). Dari sini tampak bahwa
ruwetan tidak hanya bersifat ritualistik, tetapi juga menjadi ruang perjumpaan
antara mitologi, etika sosial, dan spiritualitas dalam budaya Jawa.3!

Fenomena menarik terjadi di Desa Kedungasri, Kecamatan
Tegaldlimo, Kabupaten Banyuwangi. Sejak tahun 1980-an, masyarakat di desa
ini mulai mengganti bentuk ruwatan tradisional menjadi ruwatan santri.
Transformasi ini dipelopori oleh KH. Muhammad Ishad, seorang ulama dan

29 Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.”

% Setiawan, “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan
Sosiokultural Masyarakat Jawa.”

31 Qulub, “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.”

Vol. 13, No. I, Juni 2025 145




Saichul Anam, Yusuf

alumni Pondok Pesantren Manba’ul Ulum. Beliau menggagas bentuk ruwatan
baru yang tidak lagi menggunakan media wayang, melainkan ayat-ayat suci
Al-Qur’an sebagai inti dari ritual penyucian. Prosesnya melibatkan pembacaan
surat-surat tertentu oleh para panjak, yakni individu yang ditunjuk membaca
bagian tertentu dari Al-Qur’an, dan seorang pemimpin yang disebut dalang,
yang tidak lagi berperan sebagai seniman pertunjukan, tetapi sebagai imam
spiritual. Kendati masyarakat tidak mengetahui secara pasti asal usul atau
sanad dari amalan ini, mereka meyakini bahwa penggunaan ayat-ayat Al-
Qur’an dalam ruwatan lebih membawa nilai-nilai keberkahan dan penyucian
diri yang sah secara religius dibandingkan penggunaan unsur-unsur
pewayangan.3?

Tujuan utama dari pelaksanaan ruwat santri tetap sama dengan ruwat
tradisional, yakni menghilangkan unsur sukerta atau kesialan yang dianggap
melekat pada seseorang berdasarkan susunan lahir atau urutan dalam keluarga.
Beberapa kategori yang dianggap sebagai sukerta antara lain anak tunggal,
anak laki-laki kedua dari dua saudara perempuan, anak perempuan kedua dari
dua saudara laki-laki, atau satu-satunya anak laki-laki (atau perempuan) dari
tiga atau lebih saudara yang berbeda jenis kelamin.®® Menariknya, praktik
ruwatan santri ini tidak memerlukan persyaratan ritual yang kompleks
sebagaimana dalam ruwatan tradisional. Tidak diperlukan sesaji, lakon
wayang, ataupun biaya besar, yang dibutuhkan hanyalah panjak** yang
bersedia membaca surat, seorang imam (dalang),® serta kehadiran peserta
ruwat. Prosesnya dimulai dengan pembukaan, dilanjutkan dengan tawassul,
pembacaan surat-surat tertentu secara berurutan, yaitu; 1) Surat Yasin, 2) Surat
al-An’am, 3) Surat al-Mulk, 4) Surat al-Wagqi’ah, 5) Surat al-Sajdah, 6) Surat
Lugman, 7) Surat al-A’la sampai Surat al-Nas dan ditutup dengan doa
Ngakasyah yang diterjemahkan agar dapat dipahami seluruh peserta. Tradisi
ini umumnya dilakukan menjelang pernikahan, atau saat seseorang dianggap
memasuki fase penting dalam kehidupan.

Menurut penuturan Bapak Ahyat, salah satu tokoh yang Kini
menjalankan peran dalang dalam ruwat santri, awal mula munculnya bentuk
ruwat ini bermula dari kebutuhan masyarakat yang tidak mampu secara
finansial untuk mengadakan ruwatan tradisional yang memerlukan pergelaran
wayang. Dalam kondisi tersebut, muncul inisiatif dari KH. Ishad untuk

32 Suyuti Toha, Wawancara, 06 Maret 2025

33 Muhammad Amin, Wawancara, 07 Maret 2025.

3 Panjak adalah orang-prang pilihan, biasanya terdiri dari 7-11 orang, yang dipiliah
oleh Kyai Ishad yang ditugaskan untuk membaca surat-surat tertentu.

35 Karena tradisi ritual ruwat santri ini mengadopsi dari ritual ruwat yang dilakukan
dengan pergelaran wayang dan dengan tema yang khusus menjelaskan tentang sang bhatara
kala, maka imam dari ritual santri itu disebut dengan dalang seperti halnya dalang dalam seni
wayang.

IESN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

menawarkan alternatif bentuk ruwat berbasis nilai-nilai keislaman yang lebih
sederhana dan terjangkau, namun tetap bermakna.

“Mbiyen enek wong arep ngeruwat tapi bingung, mergo wonge ga patio nduwe duit,
tur ruwat iku kudu nganggo wayang, akhire wonge ga sido ngeruwat. Terus suwe-
suwe wonge tau krungu enek wong gelem ngeruwat tapi ngeruwate model ruwat
santri, mergo lek ruwat jowo biyayane akeh. Akhire digolek’i karo wong kui mau
sopo seng kiro-kiro gelem ngeruwat santri, ketemu Kiai Ishad, akhire mau wonge
langsung diomongi “aku gelem ngeruwat tapi ngeruwat model santri, lek sampean
gelem nggeh monggo, lak ora yo gak opo-opo” akhire wong kui tetep gelem wong
ancen dasare wong islam kejawen yo, piye-piye tetep gelem, malah wonge seneng
mergo ruwate onok wacanane al-Qur’an. Terus kiai Ishad ngejak aku, aku ga ngerti
opo-opo, mek dikon moco surat seng diperintahno, terus ngko lak wes mari mocone,
pas kiai Ishad moco dungo, aku dikongkon moco la ilaha illa allah peng 3 terus
Muhammadurrasilullah. Ngunu iku terus mlaku sampek kiai Ishad kapundut. Jaman
aku dijak kiai Ishad gak tau dikandani opo-opo, mbuh kui kawitane ruwat teko sopo,
sanade teko sopo, surat-surat seng diwoco kok khusus surat-surat kui, alesane
kenopo?, aku ora dikandani yo ga wani takon, seng penting angger dijak yo melu

ngunu ae.””

“Dahulu ada seseorang yang ingin melakukan ritual ruwat akan tetapi bingung
bagaimana caranya, dikarenakan orang tersebut termsuk orang yang miskin, karena
ritual ruwat harus menggunakan wayang, yaitu dengan mengundang pergelaran
seni wayang dengan tujuan melakukan ruwat. Sampai pada akhirnya diurungkanlah
niat untuk melakukan ritual ruwat. Lama kelamaan orang tersebut mendengar kabar
bahwa ada seseorang yang bisa melakukan ritual ruwat tanpa menggunakan
pergelaran seni wayang, akan tetapi menggunakan ruwat santri, karena ruwat yang
menggunakan pergelaran seni wayang memang membutuhkan biaya yang sangat
banyak. Mendengar kabar tersebut, orang yang hendak melakukan ritual ruwat itu
mencarinya, sampai akhirnya ketemulah dengan kiai Ishad, kemudian kiai Ishad
mengatakan “saya mau meruwat, akan tetapi ruwat yang saya gunakan adalah ruwat
santri, jika anda mau silahkan, jika tidak mau ya tidak apa-apa”, akhirnya orang
tersebut sepakat, karna pada dasarnya orang tersebut adalah orang islam yang
kejawen bagaimana cara yang digunakan akan tetap disepakati, apalagi ruwat santri
tersebut adalah ritual ruwat yang mengandung bacaan-bacaan al-Qur’an. Setelah
itu, kiai Ishad mengajak saya yang tidak mengetahui apa-apa tentang ruwat santri
itu. Yang saya ketahui adalah melakukan perintah yang diberikan oleh kiai Ishad
yaitu membaca surat-surat yang telah beliau tentukan. Setelah selesai membaca
surat-surat tersebut, kiai Ishad mulai membacakan doanya saya disuruh membaca la
ilaha illa allah 3 kali dilanjukan muhammadurasilullah sampai doa selesai dibaca ™.
Ritual ruwat santri tersebut terus berjalan jika ada orang yang mengundang untuk
melakukannya sampai kiai Ishad wafat. Disaat saya mengikuti kiai Ishad, saya tidak
pernah diberitahu tentang asal usul ritual tersebut, dari mana asalnya, dari mana
sanadnya, kenapa surat-surat yang dibacakan surat-surat pilhan tersebut, alasannya
kenapa? Saya tidak pernah diberitahu, juga tidak berani bertanya, yang saya ketahui
hanya ikut-ikut saja.

Proses ini kemudian diterima luas oleh masyarakat, terutama karena
mengandung bacaan ayat-ayat al-Qur’an yang dinilai lebih sahih secara

3 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025
Vol. 13, No. I, Juni 2025 147




Saichul Anam, Yusuf

religius. Meski demikian, Ahyat mengakui bahwa ia sendiri tidak mengetahui
secara pasti dari mana asal usul atau sanad bacaan tersebut, dan alasan
pemilihan surat-surat tertentu juga tidak pernah dijelaskan oleh KH. Ishad. la
hanya mengikuti instruksi dan menjalankan peran sebagaimana diarahkan oleh
pendahulunya, yang kemudian diwariskan dalam praktik hingga kini.
Perubahan ini bukan sekadar substitusi simbolik, melainkan
menunjukkan transformasi mendalam dari paradigma sakral. Jika dalam
ruwatan klasik kekuatan spiritual bersumber dari mitos dan representasi
kosmologis Jawa, maka dalam ruwatan santri kekuatan tersebut digantikan
oleh otoritas wahyu dan kesucian teks al-Qur’an. Surat-surat seperti Yasin, al-
Wagqi‘ah, al-Mulk, al-An‘am, hingga al-Nas menjadi medium spiritual baru
untuk menyucikan individu dari kesialan. Masyarakat yang sebelumnya
mengandalkan dalang dan narasi pewayangan kini mengandalkan kiai dan ayat
suci. Hal ini menunjukkan bahwa Qur’an telah memasuki ruang budaya, bukan
sebagai dogma eksklusif, tetapi sebagai teks hidup yang diresapi secara sosial.
Secara antropologis, transformasi ini merupakan bentuk Qur’anisasi
tradisi lokal, yakni sebuah proses di mana praktik budaya mengalami
islamisasi substansial, tanpa menghilangkan fungsi sosial dan spiritualnya.
Dalam konteks Living Qur’an, praktik ruwatan santri mencerminkan
bagaimana masyarakat menafsirkan teks suci melalui tindakan kolektif yang
hidup, performatif, dan bermakna. Ruwatan santri tidak lahir dari wacana tafsir
akademik, tetapi dari kebutuhan sosial untuk mengisi ruang spiritual yang
sebelumnya ditempati oleh mitos. Maka, ruwat dalam versi santri bukan
sekadar pergeseran bentuk, tetapi merupakan artikulasi baru dari makna
penyucian dalam Islam lokal. Dengan demikian, praktik ruwatan santri di Desa
Kedungasri menjadi representasi nyata dari proses dialogis antara Islam dan
budaya lokal. la bukanlah bentuk kompromi, melainkan inovasi kultural yang
lahir dari akar komunitas, dan menampilkan wajah Islam yang kontekstual,
spiritual, dan terbuka terhadap nilai-nilai tradisional. Dalam hal ini, ruwatan
santri tidak hanya relevan secara budaya, tetapi juga penting dalam wacana
kontemporer tentang Islam Nusantara, living Qur’an, dan spiritualitas
masyarakat akar rumput.

Gambar 1. Proses Ruwat Santri

ICSNN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Resepsi Qur’ani dan Rekontekstualisasi Spiritualitas Lokal dalam Tradisi
Ruwat Santri di Kedungasri

Pengalaman spiritual masyarakat dalam menjalani ruwat santri
memperlihatkan dimensi afektif yang kuat terhadap ayat-ayat al-Qur’an. Salah
satu warga, Ahmad Alex, menyatakan bahwa dirinya merasakan perubahan
signifikan dalam hidupnya setelah mengikuti ruwat, khususnya terkait
ketenangan batin sebagai anak tunggal. Status anak tunggal dalam kepercayaan
lokal dianggap membawa beban sukerta, yaitu status lahir yang mendatangkan
kesialan. Keyakinan Alex bahwa ruwat dengan bacaan ayat suci bisa
“menyucikan” dirinya dari status tersebut menunjukkan betapa al-Qur’an
dihayati secara simbolik dan terapeutik. Meskipun ia tidak memahami seluruh
isi surat yang dibacakan, ia percaya kekuatan spiritualnya membawa pengaruh
nyata. Hal ini menunjukkan bahwa resepsi tidak harus melalui pemahaman
gramatikal, tetapi bisa melalui pengalaman eksistensial. Interaksi ini menandai
hubungan afektif dan non-diskursif dengan teks suci, sebagaimana dijelaskan
dalam pendekatan fenomenologis dalam studi agama.®’

Serangkaian testimoni dari warga lain juga memperkuat narasi ini.
Suraji, misalnya, merasa perlu meruwat anak angkatnya karena yakin bahwa
anak tersebut, sebagai anak tunggal, menanggung beban spiritual tertentu. la
percaya bahwa bacaan ayat al-Qur’an mampu menghapus potensi kesialan
tersebut, meskipun anak itu bukan anak biologisnya. Di sini, kita melihat
kepercayaan masyarakat terhadap kekuatan Qur’ani yang tidak bersifat
eksklusif terhadap garis keturunan atau status fikih. Kekuatan ayat suci
ditempatkan sebagai proteksi universal yang mampu menjangkau siapa pun
yang menjalani ritusnya dengan niat yang benar. Bentuk keimanan ini tidak
disandarkan pada logika teologis normatif, melainkan pada kepercayaan
kolektif dan pengalaman yang diwariskan.®® Maka, resepsi semacam ini
menjadi bagian dari apa yang disebut Abdullah Saeed sebagai “resepsi sosial
Qur’an”, yakni resepsi berbasis komunitas dan konteks, bukan individual dan
tekstual semata.*

Titis, warga lain, juga mengalami transformasi psikologis setelah
mengikuti ritual ruwat. la mengaku kerap mengalami kegagalan dalam
kehidupan sehari-hari, yang kemudian ia hubungkan dengan status sukerta
yang belum diruwat. Setelah menjalani ruwatan dengan pembacaan surat-surat
Qur’ani, ia merasa lebih tenang dan hidupnya berjalan lebih lancar. Bahkan ia
menyebut bahwa al-Qur’an adalah “kitab yang hidup”, tidak hanya karena
dibaca, tetapi karena dirasakan dampaknya secara langsung.“® Ungkapan ini
menunjukkan bahwa al-Qur’an, dalam kacamata masyarakat Kedungasri, tidak

37 Ahmad Alex, Wawancara, 07 Maret 2025.

3 Suraji, wawancara, 06 Maret 2025.

39 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Toward a Contemporary Approach
(London: Routledge, 2006), 153.

40 Titis, Wawancara, 05 Maret 2025.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 149




Saichul Anam, Yusuf

semata simbol keagamaan, melainkan agen spiritual yang aktif dan
menyelamatkan. Pemaknaan ini memperlihatkan kesadaran simbolik terhadap
ayat-ayat suci sebagai energi spiritual yang bekerja dalam kehidupan sehari-
hari. Dalam konteks ini, al-Qur’an bukan hanya bersifat epistemik, tetapi juga
eksistensial.

Abdur Rohman mengalami hal serupa, terutama dalam urusan
pernikahan. Setelah empat kali gagal dalam pertunangan, ia memutuskan untuk
menjalani ruwat santri sebagai ikhtiar spiritual. la merasakan bahwa dalam
prosesi berikutnya, ia “ditemani” oleh kekuatan al-Qur’an dan akhirnya
berhasil melangsungkan pernikahan.** Testimoni ini menegaskan kembali
keyakinan masyarakat bahwa bacaan ayat suci dapat mengintervensi realitas
sosial dan membuka jalan keluar dari kesulitan hidup. Dalam perspektif
Clifford Geertz, ini adalah contoh dari “sistem simbolik” dalam agama, di
mana teks agama berfungsi memberikan kerangka pemaknaan atas
pengalaman yang kompleks.*? Oleh karena itu, ruwat santri bukan sekadar
ritual, tetapi juga sistem makna yang memungkinkan manusia memahami dan
mengelola penderitaan eksistensial.

Melalui semua narasi di atas, dapat disimpulkan bahwa tradisi ruwat
santri adalah bentuk tafsir Qur’ani berbasis laku dan pengalaman (tafsir
praksis). la tidak menghasilkan kitab tafsir, tetapi menghadirkan tafsir dalam
kehidupan. Dalam hal ini, ruwat santri adalah bukti bahwa masyarakat mampu
menciptakan bentuk resepsi Qur’an yang kontekstual, fungsional, dan spiritual
tanpa kehilangan esensi keislamannya. Model seperti ini dapat menjadi
sumbangan penting dalam diskursus living Qur’an dan Islam Nusantara.
Dengan demikian, al-Qur’an bukan hanya dibaca dan dihafal, tetapi juga
dihayati dan dihidupkan dalam praktik sosial yang penuh makna.

Analisis Tindakan Sosial dalam Tradisi Ruwat Santri: Perspektif Max
Weber

Teori tindakan sosial yang dikembangkan oleh Max Weber
memberikan kerangka konseptual untuk memahami motif dan makna di balik
perilaku masyarakat terhadap praktik budaya dan keagamaannya.** Weber
membagi tindakan sosial ke dalam empat kategori: tindakan tradisional,
rasionalitas instrumental, rasionalitas nilai, dan afektif.** Pendekatan ini
menjadi relevan dalam melihat dinamika masyarakat Desa Kedungasri dalam
pelaksanaan tradisi ruwat santri, sebuah bentuk ritual lokal yang telah

41 Abdur Rohman, wawancara, 06 Maret 2025.

42 Clifford Geertz, The Interpretation of Cultures (New York: Basic Books, 1973).
90.

4 Pip Jones, Pengantar Teori-Teori Social: Dari Teori Fungsionalisme Hingga Post
Modernisme, Terj. Saifuddin (Jakarta: Pustaka Obor, 2003). 114.

4 Turner, Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E. Setiyawati. 115

IGN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

mengalami proses Islamisasi melalui penggantian unsur budaya wayang
dengan bacaan ayat-ayat suci al-Qur’an. Analisis ini menunjukkan bahwa
tindakan keagamaan masyarakat tidak bersifat tunggal, melainkan dipengaruhi
oleh berbagai latar belakang historis, ekonomi, spiritual, hingga afektif.

1. Tindakan Tradisional: Warisan Leluhur sebagai Legitimasi Ritual

Tindakan tradisional menurut Weber merujuk pada pola tindakan yang
dilakukan karena kebiasaan, rutinitas, atau warisan yang telah berlangsung
lintas generasi. Dalam masyarakat Kedungasri, tradisi ruwat santri tidak
hanya dilaksanakan sebagai bentuk kesalehan, tetapi juga sebagai bagian
dari “yang sudah semestinya dilakukan.” Praktik ini diwariskan sejak era
KH. Ishad dan diteruskan oleh tokoh-tokoh lokal seperti Bapak Ahyat
tanpa banyak pertanyaan atau rasionalisasi mendalam.* Ini menunjukkan
bahwa tindakan mereka merupakan ekspresi dari kepatuhan terhadap
tradisi yang hidup dan terus dilestarikan dalam memori kolektif komunitas.
Kehadiran ruwat santri sebagai bentuk pengganti ruwatan wayang telah
melekat dalam benak masyarakat sebagai upaya spiritual wajib, terutama
bagi mereka yang dianggap "sukerta." Mereka yang menjalankan ritual ini
sering kali tidak mempertanyakan esensi atau tafsir teologis dari bacaan
Qur’an yang digunakan. Sebaliknya, yang mereka lakukan adalah
mengulang apa yang diajarkan sebelumnya, dengan harapan menghindari
bahaya gaib atau nasib buruk. Inilah yang menjadikan tradisi ini sebagai
tindakan sosial tradisional dalam pengertian Weber: sebuah tindakan yang
dilakukan karena “sudah dari dulu seperti itu.”

2. Tindakan Rasionalitas Instrumental: Adaptasi Strategis dalam

Keterbatasan

Tindakan rasionalitas instrumental merupakan bentuk tindakan yang
berorientasi pada tujuan dan dilakukan dengan pertimbangan efisiensi
terhadap cara-cara mencapainya. Masyarakat Kedungasri secara sadar
memilih ruwat santri sebagai solusi ritual yang lebih ekonomis
dibandingkan ruwatan wayang. Pilihan ini lahir dari pertimbangan
realistis: bahwa pertunjukan wayang membutuhkan biaya besar, sedangkan
membaca ayat-ayat al-Qur’an dapat dilakukan dengan biaya yang lebih
ringan dan tetap dirasa sakral. Dalam hal ini, tindakan religius tidak
sepenuhnya didasarkan pada warisan, tetapi juga hasil dari kalkulasi sosial
dan ekonomi.

Inisiatif KH. Ishad untuk memformulasikan ruwat santri menjadi titik
tolak rasionalitas komunitas. la melihat kebutuhan masyarakat yang ingin
tetap menjalankan ritual spiritual tanpa dibebani biaya budaya tradisional.
Maka, dengan melibatkan panjak yang membacakan surat-surat tertentu
dari al-Qur’an, ia menciptakan model ruwat baru yang efisien namun tetap
mengandung makna religius. Dalam narasi masyarakat, seperti

4 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025
Vol. 13, No. I, Juni 2025 ISI




Saichul Anam, Yusuf

disampaikan Bapak Ahyat, ruwatan ini mampu dijalankan secara
berkelanjutan tanpa tekanan ekonomi. Dengan demikian, dapat dikatakan
bahwa tindakan ini merupakan hasil dari rasionalitas instrumental yang
lahir dari kondisi sosial masyarakat desa.*®

3. Tindakan Rasionalitas Nilai: Spiritualitas dan Makna

Keberkahan

Berbeda dengan tindakan instrumental yang berorientasi pada hasil
praktis, tindakan rasionalitas nilai didasari oleh keyakinan mendalam
terhadap nilai intrinsik dari sebuah tindakan. Dalam konteks ruwat santri,
banyak warga Kedungasri yang percaya bahwa ritual ini bukan sekadar
bentuk pelestarian budaya atau solusi ekonomi, tetapi juga media untuk
meraih keberkahan, ketenangan batin, dan keharmonisan hidup. Tindakan
ini didorong oleh nilai-nilai luhur seperti barokah, hikmah, dan
pembebasan dari sukerta, sebagaimana diyakini oleh tokoh seperti Bapak
Suraji yang menggelar ruwat untuk anak angkatnya.*’

Masyarakat tidak hanya menjalankan ritual ini karena alasan adat atau
efisiensi, tetapi karena mereka meyakini adanya kekuatan transenden
dalam bacaan ayat-ayat al-Qur’an. Mereka percaya bahwa ayat-ayat suci
yang dibaca dalam prosesi tersebut mengandung kekuatan ilahiah untuk
menyucikan jiwa dan menolak malapetaka. Dalam hal ini, ruwat santri
menjadi tindakan yang dilakukan atas dasar komitmen religius dan
spiritual, bukan semata-mata untuk mencapai tujuan duniawi. Ini sesuai
dengan karakter tindakan rasionalitas nilai yang dirumuskan Weber:
tindakan yang lahir dari keyakinan terhadap nilai kebenaran atau
kesakralan tindakan itu sendiri.

4. Tindakan Afektif: Emosi Spiritual dan Psikologis Komunitas

Tindakan afektif dalam teori Weber merupakan tindakan yang dipicu
oleh kondisi emosional pelaku. Meskipun Weber menyatakan bahwa
tindakan afektif sulit untuk dikategorikan sebagai bentuk rasionalitas
murni, ia tetap menjadi bagian penting dari praktik sosial-keagamaan.
Dalam konteks ruwat santri, tindakan ini tampak dalam testimoni
emosional warga seperti Ahmad Alex, Titis, dan Abdur Rohman, yang
merasakan transformasi psikologis pasca-ruwat. Mereka menyatakan
bahwa ritual tersebut memberikan ketenangan batin, memperbaiki nasib,
dan bahkan menyembuhkan trauma spiritual yang dialami sebelumnya.

Misalnya, Titis mengaku selalu dirundung kesialan hingga akhirnya ia
melakukan ruwat dan merasakan perubahan signifikan dalam hidupnya.
Abdur Rohman bahkan menghubungkan keberhasilannya dalam
membangun keluarga dengan energi spiritual dari ruwat santri. Meski
tidak dapat diverifikasi secara objektif, pengalaman subjektif ini memiliki

4 Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025
47 Suraji, wawancara, 06 Maret 2025.

IV Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

kekuatan besar dalam membentuk tindakan sosial yang berbasis afeksi. Ini
menunjukkan bahwa ritual bukan sekadar upacara simbolik, melainkan
ruang sublim di mana individu melepaskan keresahan batin dan
memperoleh harapan baru.

Melalui perspektif tindakan sosial Max Weber, dapat disimpulkan
bahwa praktik ruwat santri di Desa Kedungasri bukanlah sekadar manifestasi
budaya tradisional atau keagamaan semata, melainkan perpaduan dari berbagai
bentuk rasionalitas sosial. la merupakan tindakan tradisional yang diwariskan
turun-temurun, tindakan instrumental yang muncul sebagai respon atas kondisi
ekonomi, tindakan nilai yang dilandasi keyakinan religius, sekaligus tindakan
afektif yang memuat dimensi emosional. Kompleksitas ini menunjukkan
bahwa praktik keagamaan lokal tidak dapat dipahami hanya dari satu sudut
pandang tunggal. Melainkan harus dilihat sebagai ruang interaksi antara
budaya, agama, ekonomi, dan psikologi yang terus berproses secara dinamis
dalam masyarakat.

Spiritualitas Qur’ani dan Konfigurasi Empiris Keberagamaan Lokal

Dalam diskursus studi Islam kontemporer, spiritualitas tidak lagi
dibatasi dalam pengertian normatif atau teologis belaka, melainkan juga dibaca
sebagai konfigurasi sosial yang terbentuk dari dialektika antara teks wahyu dan
pengalaman kultural umat.*® Al-Qur’an tidak hanya hadir sebagai kitab suci
yang dibaca dalam ruang ibadah, tetapi juga sebagai entitas hidup yang
berinteraksi aktif dalam keseharian masyarakat.*® Konsep ini diperkuat oleh
pendekatan Living Qur’an, yakni suatu model pemahaman atas al-Qur’an
sebagai teks yang mengalami aktualisasi dalam laku hidup dan ritus sosial
umat Islam.%® Dalam konteks ini, spiritualitas Qur’ani tidak hanya lahir dari
proses kognisi, melainkan dari proses resepsi dan internalisasi nilai-nilai
wahyu dalam ruang sosial yang konkrit.

Resepsi masyarakat terhadap al-Qur’an bersifat berlapis dan kompleks.
Dalam banyak kasus, khususnya dalam masyarakat Islam pedesaan, ayat-ayat
Qur’ani tidak dihadirkan dalam bentuk tafsir akademik atau diskursus
normatif, melainkan melalui praktik ritus, doa bersama, atau bentuk interaksi
spiritual yang mengandung makna simbolik.>® Al-Qur’an dihidupi, bukan
sekadar dibaca; dimaknai melalui peristiwa, bukan hanya melalui eksposisi

4 Talal Asad, Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam (Baltimore: Johns Hopkins University Press, 1993). 34.

4 M. Yahya, “Al-Qur’an Dalam Kebduyaan Hikmah Pesantren: Pemaknaan,
Performasi-Diskursif Dan Produksi Kultural” (Disetasi di UIN Sunan kalijaga Yogyakarta,
2021). 105.

% Rafiq, “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the Scripture
Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.”

51 Yani Yuliani, “Tipologi Resepsi Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat Pedesaan:
Studi Living Qur’an Di Desa Sukawana, Majalengka,” Al-Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an
Dan Tafsir 6, no. 02 (2021): 324, https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1657.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 183




Saichul Anam, Yusuf

teks. Ini menandakan bahwa spiritualitas Qur’ani dalam praktik lokal lebih
bersifat performatif dan eksistensial ketimbang diskursif dan normatif. Oleh
karena itu, tindakan-tindakan seperti pembacaan ayat-ayat tertentu dalam
situasi sosial -termasuk saat menjelang pernikahan, kelahiran, kematian,
hingga penyucian diri- merupakan bentuk tafsir praksis terhadap wahyu.

Dalam perspektif Max Weber, tindakan sosial merupakan ekspresi
makna subjektif yang dilakukan individu dengan mempertimbangkan orientasi
nilai, tradisi, afeksi, atau tujuan rasional tertentu.>® Ketika seseorang membaca
al-Qur’an dalam ritus lokal seperti ruwat santri, tindakan itu tidak bisa
direduksi sebagai bentuk ibadah normatif semata, melainkan sebagai hasil dari
motivasi kompleks yang mencerminkan nilai spiritual, keyakinan kolektif,
serta bentuk adaptasi kultural. Tindakan tersebut, dengan kata lain,
mengandung struktur motivasi berlapis sebagaimana diklasifikasi oleh Weber:
tradisional (berbasis warisan), afektif (emosional), nilai (keyakinan spiritual),
dan instrumental (kalkulasi sosial).

Spiritualitas Qur’ani yang terwujud dalam bentuk ritus lokal
menunjukkan bagaimana masyarakat memaknai al-Qur’an tidak hanya sebagai
teks keagamaan, tetapi sebagai medium penyembuhan, perlindungan, dan
ketenangan batin.>® Fenomena ini menunjukkan bahwa keberagamaan lokal
tidak berada dalam dikotomi antara syariat dan adat, tetapi menjadi konfigurasi
hybrid yang mempertemukan keduanya dalam bentuk praksis yang utuh.
Maka, spiritualitas Qur’ani dalam konteks lokal bukanlah bentuk reduksi
ajaran, melainkan bentuk tafsir hidup terhadap wahyu yang melebur bersama
kesadaran kolektif masyarakat.

Lebih jauh, konfigurasi keberagamaan lokal ini tidak dapat dilepaskan
dari sejarah panjang proses internalisasi Islam di Nusantara. Studi-studi
tentang Islam lokal menunjukkan bahwa penerimaan Islam di Indonesia lebih
bersifat kultural daripada revolusioner.®® Islam masuk melalui pendekatan
sufistik, simbolik, dan adaptif, sehingga nilai-nilai Qur’ani pun diserap melalui
medium sosial-budaya masyarakat.>® Dalam konteks ini, spiritualitas Qur’ani

52 Stephen Kalberg, “Max Weber’s Types of Rationality: Cornerstones for the
Analysis of Rationalization Processes in History,” American Journal of Sociology 85, no. 5
(2017): 1145-79, https://doi.org/10.1086/227128.

% lbrahim M Abu-Rabi’, “Spirituality and the Qur’an in Contemporary Muslim
Societies,” in The Qur’an in the Contemporary World: Challenges and Perspectives (London:
Routledge, 2006). 23.

% Ansari, “Islam Nusantara : Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi,” Lisan Al-Hal
18, No. 2 (2024): 226-47, Https://Doi.Org/10.35316/Lisanalhal.\V18i2.226-247.

5 Azyumardi. Azra, The Origins Of Islamic Reformism In Southeast Asia Networks
Of Malay-Indonesian And Middle Eastern “Ulama” In The Seventeenth And Eighteenth
Centuries (North America: University of Hawai’i Press, 2004). Lihat juga Martin Van
Bruinessen, “The Origins and Development of Stfi Orders (Tarekat) in Southeast Asia,”
Studia Islamika 1, no. 1 (1994): 400-403.

IS N Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

menjadi semacam semangat transenden yang memelihara keberlangsungan
tatanan sosial melalui mekanisme ritus. Inilah yang membedakan antara
spiritualitas normatif (yang berangkat dari teks dan hukum) dan spiritualitas
lokal (yang berangkat dari pengalaman dan keyakinan komunitas).

Dari sisi epistemologi, pendekatan Weber tentang tindakan sosial
membantu mengungkap rasionalitas pelaku dalam menginternalisasi nilai-nilai
wahyu dalam tindakan sosial. Sementara itu, konsep Islam lokal menyediakan
landasan kultural yang menjelaskan konteks dan latar belakang praktik
tersebut. Keduanya jika digabungkan menghasilkan kerangka teoritis yang
utuh untuk membaca keberagamaan lokal bukan sebagai anomali, tetapi
sebagai wujud sah dari keberagamaan Islam yang kontekstual. Hal ini
mengafirmasi bahwa Islam bukan hanya teks, tetapi juga praksis sosial yang
hidup dalam denyut masyarakat.

Dengan demikian, Spiritualitas Qur’ani dan konfigurasi empiris
keberagamaan lokal bukanlah dua entitas yang terpisah, melainkan dua wajah
dari satu proses yang saling menghidupi. Dalam spiritualitas Qur’ani, wahyu
menjadi pusat makna; dalam konfigurasi lokal, budaya menjadi medium
penyampaian makna tersebut. Proses integrasi antara keduanya melahirkan
bentuk keberagamaan yang otentik, berakar, dan kontekstual, yang menjadi
khasanah penting dalam memahami Islam Indonesia hari ini.

SIMPULAN

Kesimpulan dari penelitian ini menegaskan bahwa masyarakat Desa
Kedungasri menjadikan al-Qur’an sebagai pusat makna dalam ritus penyucian
diri melalui praktik ruwat santri, sebuah bentuk transformasi tradisi ruwatan
Jawa yang diislamkan secara kultural. Dalam konteks ini, al-Qur’an tidak
hanya hadir sebagai teks sakral, tetapi juga sebagai medium spiritual dan
simbol pemurnian yang dihidupkan secara kolektif melalui bacaan, doa, dan
ritual. Tradisi ruwat santri menunjukkan bahwa masyarakat Kedungasri
memaknai al-Qur’an sebagai sumber ketenangan batin, pelindung dari kesialan
hidup, dan sarana mendekatkan diri kepada Tuhan, tanpa harus melepaskan
akar budaya lokal mereka. Integrasi nilai-nilai Islam dalam bentuk bacaan
ayat-ayat Qur’ani menggantikan unsur-unsur ritual lama seperti pertunjukan
wayang dan sesaji, tetapi tetap mempertahankan semangat penyucian diri dari
konsep sukerta. Dengan demikian, ruwat santri menjadi manifestasi konkret
dari keberagamaan yang bersifat kontekstual, spiritual, dan reflektif, di mana
al-Qur’an dihadirkan secara hidup dalam realitas sosial dan budaya
masyarakat, sebuah bentuk living Qur’an yang khas dalam Islam lokal.

DAFTAR PUSTAKA
Abdullah, M. Amin. “Islam As A Cultural Capital In Indonesia And The Malay
World: A Convergence Of Islamic Studies, Social Sciences And
Humanities.” Journal of Indonesian Islam 11, no. 2 (2017): 307-28.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 IS5




Saichul Anam, Yusuf

https://doi.org/10.15642/J11S.2017.11.2.307-328.

Abdul Hadi, Wawancara, 05 Maret 2025

Abdur Rohman, wawancara, 06 Maret 2025

Abu-Rabi’, Ibrahim M. “Spirituality and the Qur’an in Contemporary Muslim
Societies.” In The Qur’an in the Contemporary World: Challenges and
Perspectives. London: Routledge, 2006.

Ahmad Alex, Wawancara, 07 Maret 2025

Ali, Muhamad. “Muslim Diversity: Islam and Local Tradition in Java and
Sulawesi, Indonesia.” Indonesian Journal of Islam and Muslim
Societies 1, no. 1 (2011): 1-35. https://doi.org/10.18326/ijims.v1il.1-

35.
Ansari. “Islam Nusantara : Keanekaragaman Budaya Dan Tradisi.” Lisan Al-
Hal 18, no. 2 (2024): 226-47.

https://doi.org/10.35316/lisanalhal.v18i2.226-247.

Ansori, Ibnu Hajar, Wilwadikta Qur’ani Parang, and Evi Dwi Intan Mey
Prafita. “Meaning Construction in Ancak Tradition: A Study of Living
Qur’an in the Community of Wedoroklurak Village Candi Sidoarjo.”
Qof 7, no. 2 (2023): 301-16. https://doi.org/10.30762/qof.v7i2.1446.

Asad, Talal. Genealogies of Religion: Discipline and Reasons of Power in
Christianity and Islam. Baltimore: Johns Hopkins University Press,
1993.

Azra, Azyumardi. The Origins Of Islamic Reformism In Southeast Asia
Networks Of Malay-Indonesian And Middle Eastern “Ulama” In The
Seventeenth And Eighteenth Centuries. North America: University of
Hawai’i Press, 2004.

Bruinessen, Martin Van. “The Origins and Development of Sufi Orders
(Tarekat) in Southeast Asia.” Studia Islamika 1, no. 1 (1994): 400-403.

Bruinessen, Van Martin. “Local in Indonesian Islam.” Southeast Asian Studies
37, no. 2 (1999).

Data Desa Kedungasri, Daftar Isian Tingkat Perkembangan Desa dan
Kelurahan

Geertz, Clifford. The Interpretation of Cultures. New York: Basic Books,
1973.

Hardiansyah, Bilal, Deni Iriyadi, and Iffan Ahmad Gufron. “Akulturasi Islam
Pada Budaya Ruwatan Rumah Di Cikidi Hilir Banten.” Satwika :
Kajian llmu Budaya Dan Perubahan Sosial 6, no. 1 (2022): 50-61.
https://doi.org/10.22219/satwika.v6i1.19755.

Isnanto, Muh. “Praktik Beragama Dan Kearifan Lokal Masyarakat Jawa.”
Panangkaran: Jurnal Penelitian Agama Dan Masyarakat 6, no. 1
(2022): 148-74. https://doi.org/10.14421/panangkaran.v6il.2847.

Izzul Haq, Ahmad. “Analisis Tindakan Sosial Max Weber Dalam Rutinitas
Pembacaan Qs. Al-Anbiya’:79 Di Pondok Pesantren Al-Fattah

IGN| Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Ritualisasi Qur’ani dalam Tradisi Lokal: Transformasi Ruwatan Santri di Desa Kedungasri,
Banyuwangi, dalam Perspektif Tindakan Sosial Weberian

Kartasura.” Al-Misykah: Jurnal Studi Al-Qur’an Dan Tafsir 5, no. 1
(2024): 52—75. https://doi.org/10.19109/almisykah.v5i1.23896.

Jones, Pip. Pengantar Teori-Teori Social: Dari Teori Fungsionalisme Hingga
Post Modernisme, Terj. Saifuddin. Jakarta: Pustaka Obor, 2003.
Kalberg, Stephen. “Max Weber’s Types of Rationality: Cornerstones for the
Analysis of Rationalization Processes in History.” American Journal
of Sociology 85, no. 5 (2017): 1145-79.

https://doi.org/10.1086/227128.

Kuswandi, Iwan. “Actualization Of Meaning And Motives For Entering The
Sufism Order On Max Weber Perpective.” Attarbawiy: Malaysian
Online Journal of Education 8, no. 1 (2024). 39-51.
https://doi.org/doi.org/10.53840/attarbawiy.v8i1.207.

Matthew B. Miles, A. Michael Huberman, Johny Saldana. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. United State Of America: SAGE,
2014.

Maulana, Muhammad Lutfi, and Inna Fauziatal Ngazizah. “Praktik Tradisi
Ruwatan Murwokolo Di Kaliori Rembang: Sinergi Antara
Kepercayaan Lokal Dan Nilai-Nilai Syariah.” Qulubuna Jurnal
Manajemen Dakwah 5, no. 2 (2024): 350-67.
https://doi.org/10.54396/qglb.v5i2.1588.

Muhammad Ahyat, Wawancara, 06 Maret 2025

Muhammad Amin, Wawancara, 07 Maret 2025

Nakamura, Mitsuo. “Anthropology of Civilization: Personal Reflections on
Anthropological Approach in the Study of Muslim Societies in
Southeast Asia.” Afkaruna: Indonesian Interdisciplinary Journal of
Islamic Studies 20, no. 2 (2020).
https://doi.org/10.18196/aiijis.2020.0118.140-153.

Paiman, Wawancara, 04 Maret 2025

Qulub, A A S. “Implementasi Ruwatan Dalam Pernikahan Di Tanah Jawa.”
Maliki Interdisciplinary Journal 1, no. 5 (2023): 446-52.

Rafiq, Ahmad. “Living Qur’an: Its Texts and Practices in the Functions of the
Scripture Living Quran: Teks Dan Praktik Dalam Fungsi Kitab Suci.”
Jurnal Studi llmu-llmu Al-Qur’an Dan Hadis 22, no. 2 (2021): 2548—
4737. https://doi.org/10.14421/gh.2021.2202-10.

Rega Engger, Wawancara, 06 Maret 2025

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Toward a Contemporary Approach.
London: Routledge, 2006.

Seim, Josh. “Participant Observation, Observant Participation, and Hybrid
Ethnography.” Sociological Methods and Research 53, no. 1 (2024):
121-52. https://doi.org/10.1177/0049124120986209.

Setiawan, Aditya Fajar, Thriwati Arsal, and Hamdan Tri Atmaja. “The
Symbolic Meaning of Ruwatan Bumi for Youth as Successors of
Tradition in Guci, Tegal.” Journal of Educational Social Studies 11,

Vol. 13, No. I, Juni 2025 157




Saichul Anam, Yusuf

no. 2 (2022): 78-85. https://doi.org/10.15294/jess.v11i2.53433.

Setiawan, Eko. “Tradisi Ruwatan Murwakala Anak Tunggal Dalam Tinjauan
Sosiokultural Masyarakat Jawa.” Asketik 2, no. 2 (2018): 129-38.
https://doi.org/10.30762/ask.v2i2.846.

Suanti, Jijah Tri, and Dinna Eka Graha Lestari. “Tradisi Ruwatan Jawa Pada
Masyarakat Desa Pulungdowo Malang.” Satwika : Kajian llmu Budaya
Dan  Perubahan Sosial 4, no. 2 (2021): 94-105.
https://doi.org/10.22219/satwika.v4i2.14245.

Suraji, wawancara, 06 Maret 2025.

Suyuti Toha, Wawancara, 06 Maret 2025

Titis, Wawancara, 05 Maret 2025

Turner, Bryan S. Teori Sosial Dari Klasik Sampai Postmodern, Terj. E.
Setiyawati. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2012,

Yahya, M. “Al-Qur’an Dalam Kebduyaan Hikmah Pesantren: Pemaknaan,
Performasi-Diskursif Dan Produksi Kultural.” Disetasi di UIN Sunan
kalijaga Yogyakarta, 2021.

Yuliani, Yani. “Tipologi Resepsi Al-Qur’an Dalam Tradisi Masyarakat
Pedesaan: Studi Living Qur’an Di Desa Sukawana, Majalengka.” Al-
Tadabbur: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 6, no. 02 (2021): 324.
https://doi.org/10.30868/at.v6i02.1657.

I Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




