VOLUME 12, NOMOR 1, JUNI 2024: 171-187
ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987

& JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

EPISTEMOLOGI AYAT MUTASHABIHAT:
Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

Dita Erlin Enjelina
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri
Email: erlinenjelinaa@gmail.com

Moh. Akib Muslim
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri
Email: akibmuslim@gmail.com

Abstract
This study aims to analyze the mutashabihat verse in surah Ali
‘Imran verse 7 through the perspective of Nafiy (negation) rules
in order to understand its epistemological implications.
Mutashabihat verses, which contain implied meanings and multi-
interpretations, often result in challenges to the interpretation of
the holy verses of the Qur'an. In Surah A/i ‘Imran verse 7, Allah
Swt. confirms the existence of clear verses (muzkamat) and vague
verses (mutashabihat), and states that Allah is the only one who
knows the true meaning of the mutashabihat verses. Using the rule
of Nafiy, this study seeks to describe how the rejection or negation
of certain meanings helps in understanding and interpreting
mutashabihat verses. This approach also examines how the
method affects the formation of knowledge and understanding in
the context of Islamic scholarship. The analysis shows that the
Nafiy rule plays a significant role in maintaining the integrity and
consistency of interpretation, as well as in guiding Muslims
towards a deeper and more accurate understanding of divine
revelation. The author hopes that this research can make a
meaningful contribution to the study of Qur'anic interpretation
and Islamic epistemology.
Keywords: Epistemology of mutashabihat verses, Nafiy's rule, surah
Ali ‘Imran verse 7

Abstrak
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis ayat mutashabihat
melalui perspektif kaidah Nafiy (negasi) yang tercamtum dalam
QS Ali ‘Imran ayat 7 guna memahami implikasi


mailto:erlinenjelinaa@gmail.com
mailto:akibmuslim@gmail.com

Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

epistemologisnya. Ayat mutashabihat, yang mengandung makna
tersirat dan multiinterpretasi, sering kali mengakibatkan tantangan
terhadap penafsiran ayat-ayat suci Al-Qur’an. Dalam Q.S Ali
‘Imran ayat 7, Allah SWT menegaskan adanya ayat-ayat yang
jelas (muizkamat) dan ayat-ayat yang samar (mutashabihat), serta
menyatakan bahwa hanya Allah satu-satunya yang memahami
makna yang sebenarnya dari ayat-ayat mutashabihat tersebut.
Dengan menggunakan kaidah Nafiy, penelitian ini berusaha
menguraikan bagaimana penolakan atau negasi terhadap makna-
makna tertentu membantu dalam memahami dan menafsirkan
ayat-ayat mutashabihat. Pendekatan ini juga mengkaji bagaimana
metode tersebut mempengaruhi pembentukan pengetahuan dan
pemahaman dalam konteks keilmuan Islam. Hasil analisis
menunjukkan bahwa kaidah Nafiy berperan signifikan dalam
menjaga integritas dan konsistensi penafsiran, serta dalam
membimbing umat Muslim menuju pemahaman yang lebih
mendalam dan akurat terhadap wahyu Ilahi..

Kata Kunci: Epistemologi ayat mutashabihat, Kaidah Nafiy, Surah Ali

‘Imran ayat 7

PENDAHULUAN

Eksistensi ayat-ayat muhkam dan mutashabihat dalam al-Qur’an telah
diakui olen mayoritas ulama dan menjadi pokok bahasan penting dalam
keilmuan tafsir al-Qur’an. Berbeda dengan ayat muhkam yang bersifat jelas
dan lugas serta cenderung tidak memunculkan perbedaan pendapat dikalangan
para mufasir, sebaliknya ayat-ayat mutashabihat seringkali menjadi bahan
diskusi yang kompleks serta memicu perbedatan dikalangan ulama, terutama
pada ayat-ayat yang berhubungan dengan sifat-sifat tuhan.*

Persoalan utama dalam kajian ayat-ayat mutashabihat dalam al-Qur’an
adalah menentukan pendekatan yang tepat untuk memahami makna ayat-ayat
tersebut. Umumnya, terdapat dua pandangan yang berkembang di kalangan
ulama. Pendekatan pertama adalah salaf, yang menolak penggunaan za 'wil
atau penafsiran mendalam. Pendekatan ini berfokus pada penerimaan ayat-ayat
mutashabihat secara apa adanya, menyerahkan makna sejatinya kepada Allah
tanpa upaya interpretasi lebih lanjut. Sikap ini, yang tampak dalam pandangan
Imam Malik, menunjukkan komitmen untuk menghindari spekulasi yang
dapat mengarah pada bid'ah. Pendekatan ini juga dianut oleh para sahabat dan

! Fikria Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam Tafsir,” An-Nidzam:
Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 ( 2017): 161.

¥/ Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

tabi’in yang memilih untuk mengimani ayat-ayat tersebut tanpa tambahan
tafsiran.

Pendekatan kedua, yaitu khalaf, membuka ruang untuk za'wil dalam
menafsirkan ayat-ayat mutashabihat. Pendekatan ini terbagi dalam dua model.
Model pertama, yang dikembangkan oleh Abt Hasan al-Ash’ari,
menggunakan fa’wil namun tetap membatasi pemahaman terhadap makna
hakiki sifat-sifat Tuhan, hanya menyebut sifat-sifat-Nya tanpa mengklaim
pemahaman penuh. Model kedua, yang diperkenalkan oleh Imam al-
Haramain, lebih mengarahkan makna ayat-ayat mutashabihat pada
pemahaman yang lebih rasional dan mudah dicerna oleh akal manusia.
Perbedaan dalam pendekatan terhadap ayat-ayat mutasyabih ini memiliki
implikasi langsung terhadap pemahaman surah Ali ‘Imran ayat 7, yang
menjadi dasar perdebatan mengenai sikap yang tepat dalam menafsirkan ayat-
ayat mutashabih dalam al-Qur’an.’

Dalam surah Ali ‘Imran ayat 7, perbedaan tersebut ditegaskan,
mengisyaratkan bahwa hanya Allah yang mengetahui hakikat makna dari ayat-
ayat yang masih samar. Pemahaman terhadap ayat-ayat mutashabihat
seringkali menjadi tantangan bagi para mufassir karena sifatnya yang tidak
langsung dan memerlukan interpretasi yang lebih mendalam. Dan makna ayat-
ayat tersebut hanya diketahui oleh Allah, terutama yang berkaitan dengan hal-
hal ghaib seperti hari kiamat, surga, neraka, dan sebagainya.® Ayat ini
mengajukan kerendahan manusia dalam memahami wahyu llahi dan
menekankan pentingnya kehati-hatian dalam penafsiran al-Qur’an untuk
menjaga kesucian dan konsistensi ajaran Islam.®

Ayat mutashabihat memiliki dimensi epistemologis yang signifikan
dalam bidang ‘Ulam al-Qur’an, karena ayat mutashabihat biasanya selalu
mengandung makna yang samar atau tersembunyi dan tidak jelas konotasinya.®
Dalam konteks ini, kaidah Nafiy (negasi) menjadi alat penting untuk
memahami ayat-ayat tersebut dengan lebih tepat. Kaidah Nafiy mengacu pada
metode penolakan makna-makna tertentu yang tidak sesuai dengan landasan
dalam ajaran Islam, sehingga membantu dalam mempersempit lingkup
interpretasi dan mengarahkan kepada pemahaman yang lebih akurat. Dengan
menolak interpretasi yang tidak sesuai, kaidah Nafiy membantu menjaga

2 Fikria Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam Tafsir,” An-Nidzam:
Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 (2017): 162.

3 Najitama, 162.

4 Abdullah, “Kaidah Ayat Mutasyabihat Dan Kritik Terhadap Peringkatnya,” Al-I"Jaz
1, no. 1 (2013): 4.

> Babun Najib and Moh Rokib, “Hikmah Adanya Ayat-Ayat Muhkam dan
Mutasyabih dalam Al-Qur’an,” Al-Qadim - Jurnal Tafsir dan IImu Tafsir 1, no. 1 (2024): 8.

® Nashruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-
Ayat Yang Beredaksi Mirip (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 20.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 |({§R¥E




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

konsistensi dalam pemahaman al-Qur’an dan menghindari pemahaman yang
keliru atau menyimpang dari ajaran Islam.’

Penelitian ini bertujuan untuk menggali bagaimana kaidah Nafiy dapat
diaplikasikan dalam memahami ayat-ayat mutashabihat, terutama yang
terdapat dalam Surah Ali ‘Imran ayat 7. Pendekatan ini diharapkan dapat
membuka wawasan baru terhadap cara-cara interpretatif yang dapat digunakan
untuk mengatasi ambiguitas dalam teks suci, sekaligus memastikan bahwa
penafsiran al-Qur’an tetap konsisten dengan prinsip-prinsip dasar Islam.
Dengan menganalisis implikasi epistemologis dari penerapan kaidah Nafiy,
penelitian ini berusaha untuk memperkaya literatur tafsir al-Qur’an dan
memberikan kontribusi yang signifikan bagi pemahaman keilmuan Islam,
khususnya dalam konteks interpretasi teks suci.

Penelitian ini juga melibatkan analisis terhadap literatur tafsir klasik
dan kontemporer untuk menggali bagaimana para ulama terdahulu dan modern
menggunakan kaidah Nafiy dalam menafsirkan ayat-ayat mutashabihat.
Pendekatan ini diharapkan dapat membuka jendela terhadap beragam metode
penafsiran yang telah diterapkan oleh para ulama sepanjang sejarah Islam.
Dengan pemahaman yang mendalam terhadap pendekatan-pendekatan ini,
diharapkan dapat ditemukan metode penafsiran yang lebih sistematis dan
komprehensif, yang dapat menjadi panduan bagi para peneliti dan sarjana
dalam studi al-Qur’an, serta memperkaya kerangka metodologis dalam tafsir
al-Qur’an.

Pembahasan mengenai ayat muhkam dan mutashabihat yang bertitik
fokus pada surah Ali ‘Imran ayat 7 memang sudah banyak dikaji dalam
penelitian-penelitian seperti halnya pada muhkam dan mutashabihat yang
dikaji dengan studi tematik telaah penafsiran al-Qurtubi,® kemudian dalam
penelitian An Interprtation Of Fundamental Responses In Surah Ali ‘Imran
Verse 7 yang membahas tentang respon fundamental ayat mutashabihat yang
ada surah Ali ‘Imran ayat 7.° Meskipun telah banyak pembahasan mengenai
ayat mutashabihat khususnya pada surah Ali ‘Imran ayat 7, akan tetapi peneliti
belum menemukan penelitian yang mengarah kepada epistimologi ayat
mutashabihat khususnya ditinjau dari kaidah Nafiy.

Dengan demikian, artikel ini berusaha menjelaskan peran penting
kaidah Nafiy dalam konteks tafsir dari ayat-ayat mutashabihat dalam Q.S Ali

" Muhammad Yusuf, Ismail Suardi, Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran (Memahami Al-
Quran Berdasarkan Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah Tafsir) (Makasar: UIN Alauddin,
2017), 89.

8 Nihayatul Husna, “Muhkam Dan Mutasyabih: Studi Tematik Surah Ali Imran Ayat
7 (Telaah Atas Penafsiran Al-Qurthubi Dalam Kitab Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an),” El-
Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an Dan Al-Hadis 4, no. 1 (June 1, 2024): 1-20.

9 Masruchin Masruchin and Wahyudin Wahyudin, “An Interpretation of Fundamental
Responses in Surah Ali Imran verse 7,” Al-Dzikra: Jurnal Studi llmu al-Qur’an dan al-Hadits
16, no. 1 (June 30, 2022): 127-48.

IV N Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

‘Imran ayat 7. Penekanan pada kaidah Nafiy sebagai alat interpretatif
membantu menjaga kemurnian dan konsistensi ajaran Islam, sementara juga
membimbing umat Muslim menuju pemahaman yang lebih mendalam dan
holistik terhadap wahyu llahi. Dengan menerapkan kaidah Nafiy, penafsir al-
Qur’an dapat menghindari penafsiran yang keliru atau menyimpang dari ajaran
Islam, dan memastikan bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap dalam
kerangka agidah yang benar dan sesuai dengan wahyu llahi.

PEMBAHASAN
Skesta Varian Ayat Al-Qur’an Muhkam Dan Mutashabihat

Terdapat dua kategori ayat dalam studi al-Qur’an, yaitu muhkam dan
mutashabihat. Kategori pertama terdiri dari ayat-ayat yang memiliki makna
yang jelas dan tegas (muhkam), sedangkan kategori kedua terdiri dari ayat-ayat
yang maknanya ambigu atau tersembunyi (mutashabihat).*°

Avyat-ayat muhkam biasanya memberikan petunjuk hukum, perintah,
atau larangan yang langsung dan tidak memerlukan interpretasi yang
mendalam, sehingga lebih mudah dipahami dan diterapkan oleh umat
Muslim.!! Di antara contoh ayat-ayat muhkam adalah:
Q.S. Al-Bagarah/2: 43

. P v -
G & 15555 850 145 85l 1520
“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan rukuklah beserta orang orang yang
ruku'.”’
Pada ayat ini memiliki perintah yang jelas yaitu wajibnya melakukan sholat
dan menunaikan zakat.

Q.S. Al-Ma’idah/5: 90-91
S 33226 i 63 33 ) 2V ey ey sl ) el 50 20

20
°

B3 o 8 iy A s Lk Sad e st B i g G Ogall
O34 251 9 3l 5 A

“Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) khamar, berjudi,
(berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan panah, adalah termasuk
perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat
keberuntungan. Sesungguhnya syaitan itu bermaksud hendak menimbulkan
permusuhan dan kebencian di antara kamu lantaran (meminum) khamar dan

10 Dea Dwi Atika Yuditia, Dedi Masri, and Muhamad Alfiyansah, “Hikmah Dan
Nilai-Nilai Pendidikan Adanya Ayat-Ayat Muhkam Dan Mutasyabih Dalam Al-Qur’an,”
Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 3 (June 21, 2023): 42.

"Muhamad Turmuzi Turmuzi and Fatia Inast Tsuroya Inast Tsuroya, “Studi Ulumul
Qur’an: Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih Dalam Al-Qur’an,” Al-Wajid: Jurnal limu
Al-Quran Dan TafsiR 3, no. 1 (January 1, 2023): 460.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 (({§R¥E




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

berjudi itu, dan menghalangi kamu dari mengingat Allah dan sembahyang; maka
berhentilah kamu (dari mengerjakan pekerjaan itu)” *?

Pada ayat ini secara tegas menyampaikan larangan dan peringatan terhadap
empat tindakan yang diharamkan: konsumsi khamr, perjudian, pengorbanan
untuk berhala, dan pengundian nasib dengan anak panah. Tindakan-tindakan
ini dianggap sebagai perbuatan syaitan yang berpotensi menjauhkan individu
dari Allah Swit.

Sebaliknya, ayat-ayat mutashabihat menunjuk ayat yang masih bersifat
global, memerlukan penafsiran yang lebih kompleks karena mengandung
simbolisme, metafora, atau makna tersembunyi yang sukar dipahami.’?
Adapun contoh ayat mutashabihat sebagai berikut:

Q.S Al-Fath/48: 10

el B3 1 X
“Tangan Allah di atas tangan mereka”.'*

Pada ayat ini jelas memiliki makna yang samar, dan hanya Allah yang

menghatahui hakikat makna ayat tersebut.

Q.S Al-Bagarah/2:189
Gzih 3a So3tll 1B S0 4

“Dan bukanlah kebajikan memasuki rumah-rumah dari belakangnya”.*®

Pada ayat ini dapat dilihat bahwa ayat tersebut abstrak baik secara lafaz dan
maknanya.

Berikut para ulama memberikan perbedaan perspektif ayat-ayat
muhkam dan mutashabihat dengan mengategorikannya lebih dulu, Dalam
proses ini, muncul banyak perbedaan pendapat di kalangan ulama. Perbedaan-
perbedaan ini disebabkan oleh variasi dalam memaknai ayat-ayat muhkam dan
mutashabihat. Berikut adalah tabel variasi ayat muhkam dan mutashabihat.*®

Ayat Muhkam Ayat Mutashabihat
e Memiliki makna vyang jelas tidak | ¢ Makna belum jelas dan membutuhkan
membutuhkan fa ‘wil ta 'wil

Pemahaman maknanya berdiri sendiri
Wajib diimani dan diamalkan
Lafadznya tidak berulang-ulang

Maknanya bergantung pada ayat lain
Wajib diimani saja, tidak diamalkan
Lafadznya berulang-ulang

12 Al-Qur’an al-Karim, Ali Imran/5:90-91.

18 Usman, Ulumul Qur’an (Yogyakarta: TERAS, 2009), 224.
14 Al-Qur’an al-KarTm, Q.S. Al-Fath/48:10

15 Al-Qur’an al-Karim, Q.S. Al-Bagarah/2:189

6 Nova Yanti, “Memahami Makna Muhkamat Dan Mutasyabihat Dalam Al-Quran,”
Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 8, No. 2 (December 9, 2016): 250.

IVl Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

Dari variasi ayat muhkam dan mutashabihat diatas dapat dipahami
bahwa pendekatan terhadap kedua jenis ayat ini memerlukan pemahaman yang
mendalam dan sering kali melibatkan tafsir dari ulama untuk menjaga
konsistensi dengan ajaran Islam dan menghindari kesalahpahaman.

Seputar Ontologi Ayat Mutasyabihat

Ontologi sebagai salah satu disiplin keilmuan dalam filsafat yang
membahas tentang keberadaan entitas yang bersifat konkret. Kajian ini
berupaya memperoleh pengetahuan mengenai objek yang dipelajari, dengan
fokus pada sesuatu yang ingin diketahui, sejauh mana pengetahuan itu ingin
dicapai, serta teori tentang keberadaan.!’” Ontologi termasuk cabang filsafat
yang paling umum, dan masuk dalam bagian metafisika, yang juga merupakan
salah satu cabang utama dalam filsafat. Objek kajian ontologi mencakup segala
yang ada tanpa terikat pada satu manifestasi tertentu. Ontologi meneliti
keberadaan secara universal, berusaha menemukan esensi yang terkandung
dalam setiap kenyataan yang mencakup semua bentuk realitas.®

Ontologi  mutashabihat dimulai dari kata mutasyabih atau
mutasyabihat yang dalam berbagai bentuknya muncul secara tersebar pada
enam surah, sebanyak dua belas kali yang dimuat dalam sembilan ayat. Istilah
ini diadopsi dari bentuk isim fa’il dari lafaz tashabaha-yatashabahu-
tashabuhan yang mengandung arti “saling mirip” atau sesuatu yang memiliki
kemiripan dengan yang lain dalam aspek-aspek tertentu,*® baik secara konkret
maupun abstrak. Dengan demikian makna dari tashabuh al-kalam adalah
kesamaan dan kesesuaian perkataan, di mana sebagian membenarkan sebagian
lainnya.?°

Secara terminologi atau istilah, para ulama memberikan beberapa
definisi mengenai ayat-ayat mutashabihat dalam al-Qur’an. Pertama, menurut
kelompok ahl al-sunnah, yang dimaksud ayat-ayat mutashabihat yaitu sebuah
ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah, seperti datangnya yawm al-
givamah, kemunculan Dajjal, dan huruf-huruf muqara'ah di awal surah.
Kedua, Ibn Ab1 Hatim menyatakan bahwa ayat-ayat mutashabihat yakni ayat-
ayat yang wajib kita yakini, akan tetapi tidak untuk diterapkan dalam
kehidupan sehari-hari. Ketiga, mayoritas ulama figh yang mengikuti pendapat
Ibn Abbas berpendapat bahwa ayat-ayat yang memiliki beberapa kemungkinan
interpretasi karena adanya kemiripan dalam maknanya disebut dengan ayat
mutashabihat.

17 Stefanus Supriyanto, Filsafat llmu (Surabaya: Prestasi Pustaka, 2013), 20.

18 Inu Kencana, Pengantar Filsafat, Cet. 1 (Bandung: Refika Aditama, 2004), 9.

19 Tamamul Fikri, “Konstruksi Ayat-Ayat Mutasyabihat Al-Alfazh dalam Al-Qur’an
(Studi Analisis Kitab Durrah Al-Tanzil Wa Ghurrah Al-Ta’wil)” (masters, Institut PTIQ
Jakarta, 2020), 22.

20 Manna’ Khalil Al-Qattan, Studi llmu-Zlmu Qur’an, Terj. Mudzakir AS (Bogor:
Litera AntarNusa, 2016), 304.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 177




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

Mutashabihat dalam al-Qur’an merujuk pada ayat-ayat yang maknanya
tidak jelas atau ambigu, dan ontologi ayat mutashabihat berfokus pada fakta
bahwa dan keberadaan ayat-ayat yang memiliki makna tersirat dan kompleks.
Penyebab utama terjadinya mutashabihat adalah tersembunyinya maksud
Allah Swt. dalam wahyu-Nya. Para ulama mengidentifikasi beberapa faktor
yang menyebabkan ketidakjelasan ini,?! yaitu: Pertama, pengguna kata-kata
yang sulit dipahami, seperti kata "¢i" dalam Q.S. ‘Abasa ayat 30. Diceritakan

bahwa Sayyidina ‘Umar r.a. mengalami kesulitan memahami makna kata
tersebut sehingga ia hanya mengambil inti pesan umum dari ayat tersebut.

Kedua, ayat dengan makna yang samar, seperti ayat yang
mendeskripsikan tentang sifat-sifat Allah. Contohnya adalah "Tangan Allah di
atas tangan mereka" (Q.S. Al-Fath ayat 10). Ketiga, ayat-ayat yang samar baik
dalam kata-katanya maupun maknanya, seperti yang Allah katakan: "Bukanlah
kebajikan itu datangnya dari belakang rumah” (Q.S. Al-Bagarah ayat 189).2?

Avyat-ayat mutashabihat al-Qur’an terbagi menjadi tiga klasifikasi
menurut al-Zargani: Pertama, ayat-ayat yang menjelaskan sifat-sifat Allah,
informasi eskatologis tentang hari kebangkitan, dan huruf-huruf fawatis al-
suwar di awal surah adalah contoh ayat-ayat yang sulit diartikan dan dicerna
maknaya oleh logika manusia. Kedua, ayat-ayat yang ambiguitasnya dapat
diselesaikan dengan penyelidikan dan penalaran yaitu, ayat-ayat yang dapat
dipahami oleh logika manusia. adapun faktor kesamaran ayat, seperti
disebabkan oleh ututan yang panjang atau ringkasnya ayat. Ketiga, ayat-ayat
yang hanya dapat dimengerti oleh para ulama karena ijtihad mereka yang
tinggi dan kesucian jiwa mereka.??

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa ontologi ayat
mutashabihat mencerminkan aspek misterius dari wahyu Ilahi, di mana makna
yang lebih dalam hanya dapat dipahami melalui pendekatan hermeneutika
yang komprehensif dan hati-hati. Keberadaan ayat-ayat ini menuntut
penafsiran yang tidak hanya melibatkan akal, tetapi juga memerlukan
kesadaran spiritual dan keterbukaan terhadap makna yang lebih luas dan
mendalam, yang pada akhirnya menegaskan kebesaran dan keagungan Allah
Swit. serta keterbatasan manusia dalam memahami secara penuh hakikat llahi.

Epistemologi Nafiy dalam Penafsiran Al-Qur’an

Epistemologi adalah studi yang membahas tentang proses perolehan
ilmu pengetahuan dan berbagai aspek yang perlu diperhatikan untuk
memastikan pengetahuan yang diperoleh adalah benar. Dalam tataran
epistimologi yang menjadi sebuah landasan adalah suatu proses yang

21 Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2015), 212.

22 Shihab, 212-13.

2 Drajat Amroeni, Ulumul Qur’an Pengantar Imu-llmu Al-Qur’an (Jakarta:
Kencana, 2017), 79-81.

IV Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

memungkinkan memperoleh sebuah pengetahuan yang benar, baik logika,
etika, estetika serta prosedur memperoleh kebenaran ilmiah.?*

Ditinjau dari segi teoritis, secara etimologi, al-Nafy atau Nafyun berasal
dari huruf & « dan ¢ ) &,~” yang dirangkai menjadi s < & yang
memiliki arti meniadakan, membuang dan mengeluarkan yang mana pada
asalnya yaitu sebuah upaya meniadakan sesuatu dari yang lain dan berusaha
menjauhkan.? Hal ini juga selaras dengan pendapat Ibn Faris, bahwa Nafiy
secara bahasa berasal dari = 4~ yang memiliki makna penghilangan atau

penolakan terhadap suatu hal, dengan penolakan tegas.?®

Sedangkan secara terminology, Nafiy dapat diarahkan pada pengertian
tidak adanya perbuatan atau tindakan yang dilakukan oleh seorang pelaku.
Sebagai contoh pada Q.S. Yanus ayat 62 63:

O3 g el i D 1A g 2l Dgs ¥ A B
“Ingatlah, sesungguhnya wali-wali Allah itu, tidak ada kekhawatiran terhadap
mereka dan tidak (pula) mereka bersedih hati. (Yaitu) orang-orang yang beriman
dan mereka selalu bertakwa”.

Pada ayat ini, huruf “y” memposisikan dirinya sebagai Nafiy yang menunjukan

mana tidak adanya ketakutan dan kesedihan bagi orang yang menetapkan iman
dan mengerjakan amal saleh. Sebaliknya, apabila keterangan huruf “y”

tersebut dihilangkan, maka dengan menunjukan keberadaan perbuatan yang
dimaksud.?’ Lebih lanjut mengenai Nafiy dalam al-Qur’an tidak hanya terbatas
pada penggunaan huruf negasi seperti “vy” atau huruf-huruf serupa. Tetapi juga

dapat berupa kata-kata atau keterangan lain yang menyatakan penolakan atau
peniadaan itu sendiri.?8

Dari pemaparan definisi di atas dapat dipahami bahwa Nafiy
merupakan suatu penegasian atau penolakan dengan tegas terhadap suatu hal.
Adapun perihal huruf Nafiy tidak ada yang spesifik terhadap penggunaanya,
karena terdapat juga lafaz-lafaz yang menggunakan makna Nafiy. Hal ini jika
korelasikan dengan epistimologi Nafiy dalam wawasan Islam yaitu bagaimana
sebagai penegasan hanya Allah yang memiliki kesempurnaan sifat yang
mutlak dan tidak ada entitas lain yang bisa disetarakan dengan-Nya.

24 Tira Reseki Pajriani et al., “Epistemologi Filsafat,” Primer: Jurnal llmiah
Multidisiplin 1, no. 3 (June 13, 2023): 283.

%5 Khalid ibn Umar Al-Sabt, Qawaid Al-Tafsir: Jam 'an Wa Dirasatan, Juz 111 (Saudi
Arabia: Dar Ibn ¢ Affan, 1996), 519.

%6 Muhammad Fu'ad >Abd Al-Baqi, Mu jam Mufahras Li al-Faz Al-Qur’an al-Karim
(Cairo: Dar Al-Kutub Al Mishriyyah, 1364), 456.

2l Murjani Murjani, “Negasi (An-Nafy) Dan Introgasi (Al-Istitham) Dalam
Penafsiran Al-Qur’an,” Mushaf Journal: Jurnal limu Al Quran Dan Hadis 2, no. 3 (March 12,
2022): 256.

28 |smail Suardi, Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran (Memahami Al-Quran Berdasarkan
Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah Tafsir), 92.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 179




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

Adapun membahas mengenai epistemologi dalam Nafiy wawasan
Islam yaitu merujuk pada metode pengetahuan yang didasarkan pada prinsip
negasi atau penolakan terhadap konsep-konsep yang tidak sesuai dengan ajaran
tauhid (keesaan Allah) dan prinsip-prinsip fundamental Islam. Hal ini sebagai
penegasan kesempurnaan yang mutlak hanya milik Allah dan tidak ada entitas
lain yang bisa disetarakan dengan-Nya. Epistemologi Nafiy sendiri berfungsi
sebagai alat penting dalam mempertahankan integritas dan konsistensi
pengetahuan Islam, memastikan bahwa keyakinan dan praktik keagamaan
tetap berada dalam kerangka yang benar dan sesuai dengan wahyu llahi.

Diskursus epistemologi Nafiy juga menjadi pembahasan di kalangan
para mufasir, dikarenakan memiliki korelasi yang erat dengan keilmuan tafsir.
seperti halnya al-Ash'art menginterpretasikan konsep Nafiy' dalam al-Qur’an
sebagai upaya untuk menolak segala bentuk sifat yang tidak layak atau tidak
sesuai dengan keagungan Allah. Para pengikut al-Ash'ari memahami Nafiy’
dalam kerangka ini sebagai suatu metode untuk menegaskan keagungan dan
kesempurnaan Allah tanpa perlu merinci sifat-sifat tertentu, sehingga
menegaskan Allah bebas dari segala bentuk kekurangan atau keserupaan
dengan makhluk.?®

Berbeda dengan al-Ash'ari, al-Maturidi lebih menekankan pentingnya
penafsiran yang lebih rasional dan logis. Dalam konteks Nafiy, al-Maturidi
sering mengaitkan Nafiy dengan penolakan terhadap sesuatu yang
bertentangan dengan kesempurnaan Allah, tetapi ia tidak secara langsung
menyarankan pe-nafiy-an mutlak terhadap konsep-konsep ketuhanan yang
lebih berbentuk teologis. la cenderung mengedepankan pendekatan yang lebih
moderat dan intelektual dalam memahami Nafiy, serta menekankan pada
pemahaman yang lebih berimbang antara keyakinan dan penafsiran rasional.>°

Adapun Ibn Taymiyah menekankan bahwa konsep Nafiy’ digunakan
untuk menunjukkan bahwa Allah meniadakan segala bentuk kekurangan atau
kelemahan yang mungkin disematkan pada diri-Nya. Konsep ini mempertegas
bahwa Allah tidak terkait dengan karakteristik yang hanya berlaku pada
makhluk. Menurut lbnu Taimiyah, pe-nafiy-an terhadap sifat-sifat ini
berfungsi untuk meneguhkan keyakinan akan keesaan dan kesempurnaan
Allah, sehingga segala bentuk kekurangan tidak layak dinisbatkan kepada-
Nya.3!

Ketiga pandangan ini menunjukkan cara yang berbeda dalam
memahami sifat-sifat ketuhanan melalui ayat-ayat al-Qur'an. Al-Maturidi

2 Abu al-Hasan Al-Asy’ari, Al-Luma>" Fi al-Radd ‘Ala Ahl al-Zaygh Wa al-Bida’
(Cairo: Maktabah al-Khanji, 1986), 45-47.

30 Abu Mansur Al-Maturidi, Kitab Al-Tawhid (Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1997), 112-115.

31 Muslim Nasution, “Ibn Taimiya Dan Pemikiran Kalam Mengenai Sifat Tuhan,”
Refleksi 1, no. 3 (1999): 184.

IV Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

cenderung pada pendekatan umum, al-Maturidi mengedepankan rasionalitas
dan keseimbangan, sedangkan Ibn Taymiyah lebih eksplisit dalam menolak
sifat-sifat kekurangan. Keseluruhan konsep Nafiy’ ini mengarahkan pada
penegasan kemuliaan, keesaan, dan keagungan Allah yang sesuai dengan
kerangka tauhid dalam Islam, yaitu membebaskan Allah dari sifat yang
menyerupai makhluk dan menekankan sifat-sifat-Nya yang sempurna.

Surah Ali ‘Imran Ayat 7 Sebagai Landasan Berfikir: Ulama Klasik Dan
Kontemporer.

Dalam Surah Ali ‘Imran ayat 7 dijelaskan bahwa al-Qur’an terdiri dari
ayat-ayat yang jelas dan terperinci (mu/zkam) dan ayat-ayat yang samar dan
ambigu (mutashabihat). Ayat ini telah menjadi pijakan pemikiran bagi ulama
baik klasik maupun modern dalam memahami ayat mutashabihat dalam al-
Qur’an. Ayat-ayat muhkam mendorong orang untuk memahaminya dan
menerapkannya. Ini juga berlaku untuk ayat mutashabihat, yang berusaha
untuk mengungkap banyak makna yang masih tidak jelas.?

Pandangan ulama Klasik, seperti al-Tabar1 dan al-Qurtiibi menekankan
pentingnya memahami dan menafsirkan ayat-ayat mutashabihat dengan hati-
hati. Mereka sering mengacu pada hadis, sejarah, dan bahasa Arab sebagai alat
utama dalam penafsiran. al-Tabart dalam tafsirnya, Jami* al-Bayan fi Ta 'wil
al-Qur’an, menggunakan pendekatan historis dan linguistik untuk menafsirkan
ayat-ayat mutashabihat. la sering kali mengutip hadis dan pendapat para
sahabat Nabi untuk memperkuat interpretasinya.®® Demikian pula, al-Qurtibi
dalam tafsirnya menggunakan pendekatan serupa, tetapi dengan penekanan
yang lebih kuat pada aspek hukum (figh) dari ayat-ayat tersebut.34

Adapun dalam pandangan ulama kontemporer seperti Sayyid Qutb dan
Muhammad al-Ghazali memberikan penekanan pada relevansi dan aplikasi
ayat-ayat mutashabihat dalam konteks zaman modern. Sayyid Qutb dalam
karya monumentalnya F7 Zilal al-Qur’an, menyoroti aspek-aspek sosial dan
politik dari ayat-ayat mutashabihat. la berusaha untuk mengaitkan pesan-
pesan al-Qur’an dengan perjuangan kontemporer umat Islam melawan
ketidakadilan sosial dan politik.>® Di sisi lain, al-Ghazali dalam tafsirnya
memfokuskan urgensi tentang pemahaman konteks sosial dan budaya saat ini
dalam interpretasi ayat-ayat suci al-Qur'an. la berpendapat bahwa ayat-ayat

32 Zulkarnain Mubhar, “Ayat-Ayat Muhkam dan Mutasyabih Dalam Al-Qur’an,”
Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 53.

3 Muhammad ibn. Jarir Al-Tabari, Jami’ al-Bayan Fi Ta wil al-Qur’an (Beirut: Dar
al-Kutub al llmiyah, 1992), 34-36.

3 Al-Qurtubt Muhammad ibn Ahmad, Al-Jami’ li Akkam al-Qur’an (Cairo: Dar al-
Kutub al-Misriyyah, 1964), 78-80.

% Sayyid Qutb, F7 Zilal Al-Qur’an (Cairo: Dar al-Shuriig, 1972), 112-115.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 |G




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

mutashabihat harus ditafsirkan dengan mempertimbangkan kondisi dan
tantangan zaman modern.®

Implementasi Kaidah Nafiy dalam Q.S Ali ‘Imran Ayat 7

Dalam penerapan kaidah Nafiy dalam Surah Ali ‘Imran ayat 7 mengacu
pada prinsip penolakan terhadap makna-makna yang tidak sesuai atau tidak
tepat dalam konteks ayat tersebut. Ayat ini menegaskan bahwa al-Qur’an
terdiri dari ayat-ayat yang jelas (muzkam) dan ayat-ayat yang samar
(mutashabihat), sehingga penerapan kaidah Nafiy menjadi penting untuk
menyaring pemahaman yang akurat dan memastikan konsistensi dengan
prinsip-prinsip tauhid. Dengan menggunakan kaidah Nafiy, penafsir al-Qur’an
berusaha menghindari penafsiran yang keliru atau menyimpang dari ajaran
Islam, sehingga memastikan bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap
dalam kerangka agidah yang benar dan sesuai dengan wahyu llahi.

Menurut Khalid ibn ‘Umar al-Sabt dalam “Qawa'id Al-Tafsir: Jam an
wa Dirasatan” bahwa metode istikra' (penelitian induktif) dalam al-Qur’an
mengindikasikan bahwa ketika Allah Swt. menghilangkan suatu perkara dari
makhluk-Nya serta menegaskan hal tersebut untuk diri-Nya, maka tidak ada
yang bisa menjadi sekutu-Nya dalam atribut tersebut.®” Ini berarti bahwa jika
Allah me-nafiy-kan sesuatu dari ciptaan-Nya, seperti ketidakmampuan atau
ketidaksempurnaan, dan menetapkannya untuk diri-Nya sendiri dalam bentuk
kesempurnaan yang mutlak, maka atribut tersebut adalah milik-Nya secara
eksklusif tanpa ada yang menyamai atau menyerupai-Nya. Contohnya adalah
pe-nafiy-an tentang kekuasaan mutlak bagi makhluk dan penetapan kekuasaan
mutlak hanya bagi Allah, menegaskan bahwa tidak ada makhluk yang
memiliki kekuasaan sempurna selain Allah. Penegasan ini menekankan
keesaan dan kemahaagungan Allah dalam segala sifat-Nya, serta mengajarkan
umat manusia untuk tidak menyekutukan-Nya dalam atribut apapun yang
ditetapkan secara eksklusif bagi-Nya.

Kaitannya dengan Q.S. Ali ‘Imran Ayat 7,% terdapat perbedaan
penafsiran perihal potongan ayat . & 5,40, terhadi khilafiyah yang mana
huruf wawu pada lafaz tersebut adalah huruf azaf atau huruf isti ‘nafiyah.

% Muhammad Al-Ghazali, Naiwa Tafsir Mawdiz 7 li Suwar al-Qur’an al-Karim
(Cairo: Dar al-Kutub al-1imiyah, 1995), 89-91.
37 Al-Sabt, Qawa'id Al-Tafsir: Jam 'an wa Dirasatan, 520.

T L A T L G B T T D LR 7% TV PR Pk S T

B35 sl O T BBLEgam 2l (T AT 28 E0SE Sk & 0T A J3T @l 54

@ . 12 o %o < 3 L A Tt °‘; afo. (. °‘; LT10%, w200 Tz ef 20 L b L < (2

U8y e Ok T O T T ) LGB a0k Gl STasy ST ST AL 25 U G0

19%% o 8 4 -8 5 P

ST ) 5 Gga g e

”Dialah yang menurunkan Al-Kitab (Al-Quran) kepada kamu. Di antara (isi)nya ada ayat-ayat yang

mu/kkamat, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) mutashabihat. Adapun orang-

orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat
yang mutasyaabihaat daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari ta'wilnya, padahal

ICY28 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

Dalam tafsir Adwa’ al-Bayan dijelaskan bahwa wawu yang terdapat
pada lafaz &.4.47 bukan wawu azaf, hal ini memberikan pemahaman bahwa ia

tidak mengikuti lafaz sebelumnya yaitu lafaz Allah. Jika memang wawu pada
05440 kiranya adalah wawu ataf, maka akan memberikan pemahaman bahwa

yang mengerti za ‘wil dari ayat-ayat mutashabihat tidak hanya Allah tapi orang-
orang yang mendalami ilmu juga mengetahui fa’wil-nya. Padahal dalam
kaidah di atas dijelaskan bahwa Allah tidak memiliki sekutu dalam
menetapkan ketetapan.

Adapun pendapat yang mengatakan bahwa pemaknaan ayat di atas
tuntas pada lafaz % ¥y Kemudian lafaz 3.4.5% adalah susunan jumlah baru

merupakan pendapat dari jumhur ulama, berdasarkan dalil-dalil al-Qur’an
yang telah disebutkan. Termasuk orang-orang yang mengikuti pendapat ini
adalah Sayyidah ‘A’isyah, ‘Umar, Ibn Abbas, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Aziz,
‘Urwah bin Zubayr, Ubay bin Ka’ab dan Ibn Mas’#id.®

Penjelasan ini didukung oleh kitab "ltgan fi 'Ulam al-Qur’an™ yang
mencatat bahwa sejumlah sahabat seperti Ubay ibn Ka'ab, Ibn Mas'ad, Ibn
‘Abbas, kemudian tabi'in serta ulama ahl al-sunnah, berpendapat bahwa wawu
pada kalimat &,4.4% adalah wawu isti’nafiyah (kata sambung permulaan).

Gagasan ini dikuatkan oleh dalil berupa hadis yang dikutip oleh Hakim dalam
kitab mustadrak-nya dan Abdurrazzak dalam tafsirnya di mana lbn ‘Abbas
membacakan ayat tersebut dengan lafaz "G L7 ;s 0,490 Jokis &7 V) sk 2 ug

< 40
4.

Terdapat pendapat lain yang mengakatan bahwa wawu yang terdapat
pada lafaz itu adalah wawu ataf'yang di-ataf-kan pada lafz al-jalalah. Pendapat
yang menyatakan bahwa yang mengetahui makna dari ayat mutashabihat
adalah orang-orang yang mendalami ilmu nya, adalah yang mengatakan bahwa
wawu pada lafaz adalah “wawu ataf”’ yang mana di athafkan kepada kalimat ¥)

47 jadi menurut pendapat ini bukan hanya Allah saja yang mengetahui ta 'wil

dari ayat mutashabihat, tetapi juga orang-orang yang mendalami ilmunya.*!
Hamka memberikan penjelasan perihal pen-fa’wil-an pada ayat ini, bahwa
sebuah ra’wil yang benar hanyalah dari Allah. adapun setiap ta 'wil yang
berasal dari hati yang sesat pasti tidaklah memiliki kebenaran. Akan tetapi,

tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya
berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang mutashabihat, semuanya itu dari sisi Tuhan kami".
Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal” (Q.S. Ali
‘Imran/3: 7)
39 Muhammad al-Amin bin Muhammad al-Mukhtar Al-Jakni Al-Shingiti, Adhwa’ al-
Bayan fi Idah al-Qur’an bi al-Qur’an (Jeddah: Dar 'Alam al-Fawa'id, t.t.), 270.
40 Jalaluddin al-Suyitt, Al-Itgan fi 'Uliam al-Qur’an (Mesir: Dar al-Salam, 2008), 534.
4 Badruddin Al-Zarkashi, Al-Burhan fi ‘Ulim al-Qur’an (Kairo: al-Halabi, 1957),
85.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 ([{REE




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

bukan berarti semua orang dilarang untuk men-za ‘wil-kan ayat mutashabihat.
Boleh men-ta 'wil-kan ayat mutashabihat asalkan menurut tuntunan Tuhan.*?
Dari perdebatan ayat di atas, dapat dipahami bahwa penafsiran perihal
ayat-ayat mutashabihat masih menjadi khilafiyah antara para ulama, tetapi jika
ditinjau dari kaidah Nafiy di atas bahwa ketika Allah meniadakan sesuatu
berarti tidak ada yang setara dan sekutu dengan-Nya, dan juga menurut
pendapat jumhur ulama mengakatan bahwa wawu pada lafaz Lf & o490

adalah wawu isti’nafiyah, maka menurut hemat penulis yang mengetahui
hakikat makna dari ayat-ayat mutashabihat hanya Allah Swt.

Dalam penerapan kaidah Nafiy pada Q.S. Ali ‘Imran Ayat 7 yang
berkaitan dengan peniadaan pengetahuan manusia mengenai makna hakiki
ayat-ayat mutashabihat, kecuali hanya Allah. Pada kalimat "af ¥ A5 2 us'

(tidak ada yang mengetahuinya ta 'wil-nya kecuali Allah), lafaz ".." digunakan
untuk meniadakan adanya siapapun yang mengetahui ta’wil dari ayat-ayat
mutashabihat. Kemudian, penggunaan kata "37;" (kecuali) memiliki makna

takhsis (pengkhususan) yang mana menunjukkan bahwa hanya Allah yang
mengetahui ta 'wil dari ayat-ayat tersebut.

Menurut al-Khattabi, yang mengutip dari Khalid Ibn Uthman al-Sabt,
kalimat ini bermaksud "six5 32 Yy &l ¥ €)', yang berarti hanya Allah yang

mengetahui ¢« 'wil dari ayat-ayat mutashabihat, dan tidak ada sekutu bagi-Nya
dalam pengetahuan ini. Dengan demikian, dalam ayat ini ditegaskan bahwa
pengetahuan mengenai makna sebenarnya dari ayat-ayat mutashabihat adalah
hak prerogatif Allah semata.

Beberapa ulama berpendapat bahwa dalam al-Qur’an terdapat ayat-
ayat mutashabihat yang hanya dapat dipahami oleh Allah Swt. Pengetahuan
ini bukan mengenai pemahaman umum terhadap maknanya, tetapi mengenai
hakikat makna yang hanya Allah Swt. yang mengetahuinya. Ayat-ayat yang
menggambarkan sifat-sifat Allah Swt. menjadi mutashabihat bukan karena
maknanya sulit dipahami, melainkan karena hakikat sebenarnya hanya
diketahui oleh Allah Swt. 43

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa penerapan kaidah Nafiy
terhadap pemahaman ayat mutashabihat memiliki implikasi yang signifikan
dalam menafsirkan dan memahami pesan-pesan yang tersembunyi dalamm al-
Qur’an. Dengan prinsip penolakan terhadap makna-makna yang tidak sesuai
dengan prinsip-prinsip Islam, kaidah Nafiy membantu menghindari penafsiran
yang keliru atau menyesatkan terhadap ayat-ayat yang bersifat samar atau
ambigu. Dalam konteks ayat mutashabihat, penerapan kaidah Nafiy

42 Hamka, Tafsir Al-Azhar (Singapura: Kerjaya Print Pte Ltd, 2007), Jilid 2, 713.
4 Sulayman 'Abdullah Al-Ashgar, Al-Wadi? fi Usil Figh (Jordania: Dar al-Nafa’is,
2005), 84.

IC N Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

memungkinkan para penafsir untuk menafsirkan ayat-ayat tersebut secara hati-
hati dan konsisten dengan ajaran Islam, serta menjaga integritas agidah umat
Muslim. Dengan demikian, penggunaan kaidah Nafiy tidak hanya
memfasilitasi pemahaman yang lebih mendalam terhadap al-Qur’an, tetapi
juga membantu menjaga kesatuan dan konsistensi dalam penafsiran kitab suci
Islam.

Kontribusi Kaidah Nafiy Terhadap Keilmuan Tafsir al-Qur’an

Epistemologi Nafiy berfungsi sebagai suatu pendekatan kritis dalam
mengevaluasi kebenaran dan validitas pengetahuan, yang bertujuan untuk
memastikan bahwa pengetahuan yang diterima selaras dengan ajaran Islam
yang otentik. Pendekatan ini melibatkan penggunaan rasio yang sehat dan
bukti yang sahih untuk menanggapi dan menolak informasi yang tidak sesuai
dengan prinsip-prinsip agama Islam.

Dalam ranah tafsir al-Qur’an, kaidah Nafiy memegang peranan
penting, terutama dalam menafsirkan ayat-ayat mutashabihat. Ayat-ayat ini
sering kali membutuhkan ketelitian ekstra dalam penafsirannya untuk
menghindari penyimpangan dari makna yang sebenarnya. Dalam konteks ini,
kaidah Nafiy berfungsi untuk menolak penafsiran yang tidak sesuai, termasuk
penafsiran yang bertentangan dengan konsep tauhid atau prinsip-prinsip dasar
Islam lainnya.**

Dengan penerapan pendekatan ini, para mufassir dapat memastikan
bahwa tafsir yang dihasilkan tetap konsisten dengan ajaran al-Qur’an dan
Sunnah. Kaidah Nafiy juga memberikan dasar untuk mengevaluasi apakah
suatu penafsiran atau sumber pengetahuan yang diajukan sesuai dengan tujuan
dan nilai-nilai yang terkandung dalam al-Qur'an, serta tidak mengarah pada
penyelewengan ajaran agama. Pendekatan ini berperan penting dalam menjaga
kesucian ajaran Islam dan menghindari penafsiran yang dapat menyesatkan
umat Islam

SIMPULAN

Penerapan kaidah Nafiy dalam memahami ayat mutashabihat,
khususnya dalam Surah Ali ‘Imran ayat 7, memiliki implikasi epistemologis
yang signifikan. Kaidah Nafiy membantu menyaring dan menafsirkan ayat-
ayat yang bersifat samar atau ambigu secara hati-hati, sehingga memastikan
bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap dalam kerangka akidah yang
benar dan sesuai dengan wahyu Ilahi. Melalui penerapan kaidah Nafiy, para
mufasir dapat menjangkau pemahaman yang lebih luas, mendalam terhadap
ayat-ayat al-Qur'an, serta memastikan konsistensi terhadap interpretasi ayat al-
Qur’an. Dengan demikian, kajian ini memberikan kontribusi penting bagi

4 Al-Jurjani Ali ibn Muhammad, Kitab At-Ta rifat (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007),
67-609.

Vol. 12, No. I, Juni 2024 (({§RES




Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim

pemahaman epistemologis al-Qur’an dan metodologi penelitian Islam secara
keseluruhan terutama pada penelitian al-Qur’an dan tafsir.

DAFTAR PUSTAKA

’Abd Al-Baqi, Muhammad Fu'ad. Mu jam Mufahras li Al-Faz al-Qur’an Al-
Karim. Cairo: Dar Al-Kutub Al-Misriyyah, 1364.

Abdullah. “Kaidah Ayat Mutashabihat Dan Kritik Terhadap Peringkatnya.”
Al-I"Jaz 1, no. 1 (2013): 4.

Al-Ash’ari, Abt al-Hasan. Al-Luma’ fi al-Radd ‘Ala Ahl al-Zaygh wa al-Bida.
Cairo: Maktabah al-Khanji, 1986.

Al-Ashgar, Sulayman Abdullah. Al-Wadik fi Usal Figh. Jordania: Dar al-
Nafa’is, 2005.

Al-Ghazali, Muhammad. Najwa Tafsir Mawdi 7 li Suwar al-Qur’an al-
Karzm. Cairo: Dar al-Kutub al-1Imiyah, 1995.

‘Al ibn Muhammad, Al-Jurjani. Kitab At-7a rifat. Jakarta: Pustaka Azzam,
2007.

Al-Jakni Al-Shingiti, Muhammad al-Amin bin Muhammad al-Mukhtar.
Adwa’ al-Bayan fi ldah al-Qur’an bi al-Qur’an. Jeddah: Dar Alam al-
Fawa'id, t.t.

Al-Maturidi, Aba Mansar. Kitab Al-Tawhid. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘[lmiyyah, 1997.

Al-Qattan, Manna’ Khalil. Studi llmu-/lmu Qur’an. Terj. Mudzakir AS.
Bogor: Litera AntarNusa, 2016.

Al-Sabt, Khalid ibn 'Umar. Qawaid Al-Tafsir: Jam'an Wa Dirasatan. Saudi
Arabia: Dar Ibn “ Affan, 1996.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir. Jami’ al-Bayan fi Ta wil al-Qur’an. Beirut:
Dar al-Kutub al llmiyah, 1992.

Al-Zarkashi, Badruddin. Al-Burhan fi ‘Ulam al-Qur’an. Kairo: al-Halabi,
1957.

Amroeni, Drajat. Ulumul Qur’an Pengantar Ilmu-llmu Al-Qur’an. Jakarta:
Kencana, 2017.

Al-Suyuti, Jalaluddin. Al-Itgan f7 'Uliam al-Qur’an. Mesir: Dar al-Salam, 2008.

Baidan, Nashruddin. Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap
Ayat-Ayat Yang Beredaksi Mirip. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011.

Fikri, Tamamul. “Konstruksi Ayat-Ayat Mutasyabihat Al-Alfazh dalam Al-
Qur’an (Studi Analisis Kitab Durrah Al-Tanzil Wa Ghurrah Al-
Ta’wil).” Masters, Institut PTIQ Jakarta, 2020.

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Jilid 2. Singapura: Kerjaya Print Pte Ltd, 2007.

Husna, Nihayatul. “Mu/kkam Dan Mutasyabih: Studi Tematik Surah Ali Imran
Ayat 7 (Telaah Atas Penafsiran Al-Qurthubi Dalam Kitab Al-Jami’ Li
Ahkam Al-Qur’an).” El-Mu Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an Dan Al-
Hadis 4, no. 1 (June 1, 2024).

ICCNY||  Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Epistemologi Ayat Mutashabihat. Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Ali ‘Imran Ayat 7

Inu Kencana. Pengantar Filsafat. Cet. 1. Bandung: Refika Aditama, 2004.

Ismail Suardi, Muhammad Yusuf. Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran
(Memahami Al-Quran Berdasarkan Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah
Tafsir). Makasar: UIN Alauddin, 2017.

Masruchin, Masruchin, and Wahyudin Wahyudin. “An Interpretation of
Fundamental Responses in Surah Ali Imran verse 7.” Al-Dzikra: Jurnal
Studi llmu al-Qur’an dan al-Hadits 16, no. 1 (June 30, 2022).

Mubhar, Zulkarnain. “Ayat-Ayat MuZzkam Dan Muta>syabih Dalam Al-
Qur’an.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 3,
no. 2 (2018).

Muhammad ibn Ahmad, Al-Qurtabi. Al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an. Cairo: Dar
al-Kutub al-Misriyyah, 1964.

Murjani, Murjani. “Negasi (An-Nafy) Dan Introgasi (Al-Istitfham) Dalam
Penafsiran Al-Qur’an.” Mushaf Journal: Jurnal limu Al Quran Dan
Hadis 2, no. 3 (March 12, 2022).

Najib, Babun, and Moh Rokib. “Hikmah Adanya Ayat-Ayat Mu/ikam dan
Mutasyabih dalam Al-Qur’an.” Al-Qadim - Jurnal Tafsir dan limu
Tafsir 1, no. 1 (January 25, 2024).

Najitama, Fikria. “Diskursus Muizkam dan Mutasyabih dalam Tafsir.” An-
Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 (June
11, 2017).

Nasution, Muslim. “Ibn Taimiya Dan Pemikiran Kalam Mengenai Sifat
Tuhan.” Refleksi 1, no. 3 (1999).

Pajriani, Tira Reseki, Suci Nirwani, Muhammad Rizki, Nadia Mulyani, Tri
Oca Ariska, and Sahrul Sori Alom Harahap. “Epistemologi Filsafat.”
PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (June 13, 2023).

Qutb, Sayyid. Fi Zilal Al-Qur’an. Cairo: Dar al-Shurug, 1972.

Shihab, Quraish. Kaidah Tafsir. Tangerang: Lentera Hati, 2015.

Turmuzi, Muhamad Turmuzi, and Fatia Inast Tsuroya Inast Tsuroya. “Studi
Ulumul Qur’an: Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih Dalam Al-
Qur’an.” Al-Wajid: Jurnal llmu Al-Quran Dan Tafsir 3, no. 1 (January
1, 2023).

Usman. Ulumul Qur’an. Yogyakarta: TERAS, 20009.

Yanti, Nova. “Memahami Makna Muhkamat Dan Mutashabihat Dalam Al-
Quran.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 8, no. 2 (December 9, 2016).

Yuditia, Dea Dwi Atika, Dedi Masri, and Muhamad Alfiyansah. “Hikmah Dan
Nilai-Nilai Pendidikan Adanya Ayat-Ayat Muizkam Dan Mutasyabih
Dalam Al-Qur’an.” Ta rim. Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4,
no. 3 (June 21, 2023).

Vol. 12, No. I, Juni 2024 187




