
 

 EPISTEMOLOGI AYAT MUTASHĀBIHĀT: 

Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

  
 

 

Dita Erlin Enjelina 
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri 

Email: erlinenjelinaa@gmail.com 

 

Moh. Akib Muslim 
Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Kediri 

Email: akibmuslim@gmail.com 

 

Abstract 

This study aims to analyze the mutashābihāt verse in surah Āli 

‘Imrān verse 7 through the perspective of Nafiy (negation) rules 

in order to understand its epistemological implications. 

Mutashābihāt verses, which contain implied meanings and multi-

interpretations, often result in challenges to the interpretation of 

the holy verses of the Qur'ān. In Surah Āli ‘Imrān verse 7, Allah 

Swt. confirms the existence of clear verses (muḥkamāt) and vague 

verses (mutashābihāt), and states that Allah is the only one who 

knows the true meaning of the mutashābihāt verses. Using the rule 

of Nafiy, this study seeks to describe how the rejection or negation 

of certain meanings helps in understanding and interpreting 

mutashābihāt verses. This approach also examines how the 

method affects the formation of knowledge and understanding in 

the context of Islamic scholarship. The analysis shows that the 

Nafiy rule plays a significant role in maintaining the integrity and 

consistency of interpretation, as well as in guiding Muslims 

towards a deeper and more accurate understanding of divine 

revelation. The author hopes that this research can make a 

meaningful contribution to the study of Qur'anic interpretation 

and Islamic epistemology.  

Keywords:  Epistemology of mutashābihāt verses, Nafiy's rule, surah 

Āli ‘Imrān verse 7 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis ayat mutashābihāt 

melalui perspektif kaidah Nafiy (negasi) yang tercamtum dalam 

Q.S Āli ‘Imrān ayat 7 guna memahami implikasi 

VOLUME 12, NOMOR 1, JUNI 2024: 171-187 

ISSN 2303-0453  I  E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:erlinenjelinaa@gmail.com
mailto:akibmuslim@gmail.com


 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 172 

epistemologisnya. Ayat mutashābihāt, yang mengandung makna 

tersirat dan multiinterpretasi, sering kali mengakibatkan tantangan 

terhadap penafsiran ayat-ayat suci Al-Qur’an. Dalam Q.S Āli 

‘Imrān ayat 7, Allah SWT menegaskan adanya ayat-ayat yang 

jelas (muḥkamāt) dan ayat-ayat yang samar (mutashābihāt), serta 

menyatakan bahwa hanya Allah satu-satunya yang memahami 

makna yang sebenarnya dari ayat-ayat mutashābihāt tersebut. 

Dengan menggunakan kaidah Nafiy, penelitian ini berusaha 

menguraikan bagaimana penolakan atau negasi terhadap makna-

makna tertentu membantu dalam memahami dan menafsirkan 

ayat-ayat mutashābihāt. Pendekatan ini juga mengkaji bagaimana 

metode tersebut mempengaruhi pembentukan pengetahuan dan 

pemahaman dalam konteks keilmuan Islam. Hasil analisis 

menunjukkan bahwa kaidah Nafiy berperan signifikan dalam 

menjaga integritas dan konsistensi penafsiran, serta dalam 

membimbing umat Muslim menuju pemahaman yang lebih 

mendalam dan akurat terhadap wahyu Ilahi.. 

Kata Kunci:  Epistemologi ayat mutashābihāt, Kaidah Nafiy, Surah Āli 

‘Imrān ayat 7 

 

PENDAHULUAN 

Eksistensi ayat-ayat muḥkam dan mutashābihāt dalam al-Qur’an telah 

diakui oleh mayoritas ulama dan menjadi pokok bahasan penting dalam 

keilmuan tafsir al-Qur’an. Berbeda dengan ayat muḥkam yang bersifat jelas 

dan lugas serta cenderung tidak memunculkan perbedaan pendapat dikalangan 

para mufasir, sebaliknya ayat-ayat mutashābihāt seringkali menjadi bahan 

diskusi yang kompleks serta memicu perbedatan dikalangan ulama, terutama 

pada ayat-ayat yang berhubungan dengan sifat-sifat tuhan.1 

Persoalan utama dalam kajian ayat-ayat mutashābihāt dalam al-Qur’an 

adalah menentukan pendekatan yang tepat untuk memahami makna ayat-ayat 

tersebut. Umumnya, terdapat dua pandangan yang berkembang di kalangan 

ulama. Pendekatan pertama adalah salaf, yang menolak penggunaan ta’wīl 

atau penafsiran mendalam. Pendekatan ini berfokus pada penerimaan ayat-ayat 

mutashābihāt secara apa adanya, menyerahkan makna sejatinya kepada Allah 

tanpa upaya interpretasi lebih lanjut. Sikap ini, yang tampak dalam pandangan 

Imam Malik, menunjukkan komitmen untuk menghindari spekulasi yang 

dapat mengarah pada bid'ah. Pendekatan ini juga dianut oleh para sahabat dan 

 
1 Fikria Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam Tafsir,” An-Nidzam: 

Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 ( 2017): 161. 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 173 

tabi’in yang memilih untuk mengimani ayat-ayat tersebut tanpa tambahan 

tafsiran.2  

Pendekatan kedua, yaitu khalaf, membuka ruang untuk ta’wīl dalam 

menafsirkan ayat-ayat mutashābihāt. Pendekatan ini terbagi dalam dua model. 

Model pertama, yang dikembangkan oleh Abū Ḥasan al-Ash’arī, 

menggunakan ta’wīl namun tetap membatasi pemahaman terhadap makna 

hakiki sifat-sifat Tuhan, hanya menyebut sifat-sifat-Nya tanpa mengklaim 

pemahaman penuh. Model kedua, yang diperkenalkan oleh Imam al-

Haramain, lebih mengarahkan makna ayat-ayat mutashābihāt pada 

pemahaman yang lebih rasional dan mudah dicerna oleh akal manusia. 

Perbedaan dalam pendekatan terhadap ayat-ayat mutasyabih ini memiliki 

implikasi langsung terhadap pemahaman surah Āli ‘Imrān ayat 7, yang 

menjadi dasar perdebatan mengenai sikap yang tepat dalam menafsirkan ayat-

ayat mutashābih dalam al-Qur’an.3 

Dalam surah  Āli ‘Imrān ayat 7, perbedaan tersebut ditegaskan, 

mengisyaratkan bahwa hanya Allah yang mengetahui hakikat makna dari ayat-

ayat yang masih samar. Pemahaman terhadap ayat-ayat mutashābihāt 

seringkali menjadi tantangan bagi para mufassir karena sifatnya yang tidak 

langsung dan memerlukan interpretasi yang lebih mendalam. Dan makna ayat-

ayat tersebut hanya diketahui oleh Allah, terutama yang berkaitan dengan hal-

hal ghaib seperti hari kiamat, surga, neraka, dan sebagainya.4 Ayat ini 

mengajukan kerendahan manusia dalam memahami wahyu Ilahi dan 

menekankan pentingnya kehati-hatian dalam penafsiran al-Qur’an untuk 

menjaga kesucian dan konsistensi ajaran Islam.5 

Ayat mutashābihāt memiliki dimensi epistemologis yang signifikan 

dalam bidang ‘Ulūm al-Qur’ān, karena ayat mutashābihāt biasanya selalu 

mengandung makna yang samar atau tersembunyi dan tidak jelas konotasinya.6 

Dalam konteks ini, kaidah Nafiy (negasi) menjadi alat penting untuk 

memahami ayat-ayat tersebut dengan lebih tepat. Kaidah Nafiy mengacu pada 

metode penolakan makna-makna tertentu yang tidak sesuai dengan landasan 

dalam ajaran Islam, sehingga membantu dalam mempersempit lingkup 

interpretasi dan mengarahkan kepada pemahaman yang lebih akurat. Dengan 

menolak interpretasi yang tidak sesuai, kaidah Nafiy membantu menjaga 

 
2 Fikria Najitama, “Diskursus Muhkam dan Mutasyabih dalam Tafsir,” An-Nidzam: 

Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 (2017): 162.  
3 Najitama, 162. 
4 Abdullah, “Kaidah Ayat Mutasyabihat Dan Kritik Terhadap Peringkatnya,” Al-I’Jaz 

1, no. 1 (2013): 4. 
5 Babun Najib and Moh Rokib, “Hikmah Adanya Ayat-Ayat Muhkam dan 

Mutasyabih dalam Al-Qur’an,” Al-Qadim - Jurnal Tafsir dan Ilmu Tafsir 1, no. 1 (2024): 8.   
6 Nashruddin Baidan, Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap Ayat-

Ayat Yang Beredaksi Mirip (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011), 20. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 174 

konsistensi dalam pemahaman al-Qur’an dan menghindari pemahaman yang 

keliru atau menyimpang dari ajaran Islam.7 

Penelitian ini bertujuan untuk menggali bagaimana kaidah Nafiy dapat 

diaplikasikan dalam memahami ayat-ayat mutashābihāt, terutama yang 

terdapat dalam Surah Āli ‘Imrān ayat 7. Pendekatan ini diharapkan dapat 

membuka wawasan baru terhadap cara-cara interpretatif yang dapat digunakan 

untuk mengatasi ambiguitas dalam teks suci, sekaligus memastikan bahwa 

penafsiran al-Qur’an tetap konsisten dengan prinsip-prinsip dasar Islam. 

Dengan menganalisis implikasi epistemologis dari penerapan kaidah Nafiy, 

penelitian ini berusaha untuk memperkaya literatur tafsir al-Qur’an dan 

memberikan kontribusi yang signifikan bagi pemahaman keilmuan Islam, 

khususnya dalam konteks interpretasi teks suci. 

Penelitian ini juga melibatkan analisis terhadap literatur tafsir klasik 

dan kontemporer untuk menggali bagaimana para ulama terdahulu dan modern 

menggunakan kaidah Nafiy dalam menafsirkan ayat-ayat mutashābihāt. 

Pendekatan ini diharapkan dapat membuka jendela terhadap beragam metode 

penafsiran yang telah diterapkan oleh para ulama sepanjang sejarah Islam. 

Dengan pemahaman yang mendalam terhadap pendekatan-pendekatan ini, 

diharapkan dapat ditemukan metode penafsiran yang lebih sistematis dan 

komprehensif, yang dapat menjadi panduan bagi para peneliti dan sarjana 

dalam studi al-Qur’an, serta memperkaya kerangka metodologis dalam tafsir 

al-Qur’an. 

Pembahasan mengenai ayat muḥkam dan mutashābihāt yang bertitik 

fokus pada surah Āli ‘Imrān ayat 7 memang sudah banyak dikaji dalam 

penelitian-penelitian seperti halnya pada muḥkam dan mutashābihāt yang 

dikaji dengan studi tematik telaah penafsiran al-Qurṭubī,8 kemudian dalam 

penelitian An Interprtation Of Fundamental Responses In Surah Āli ‘Imrān 

Verse 7 yang membahas tentang respon fundamental ayat mutashābihāt yang 

ada surah Āli ‘Imrān ayat 7.9 Meskipun telah banyak pembahasan mengenai 

ayat mutashābihāt khususnya pada surah Āli ‘Imrān ayat 7, akan tetapi peneliti 

belum menemukan penelitian yang mengarah kepada epistimologi ayat 

mutashābihāt khususnya ditinjau dari kaidah Nafiy.  

Dengan demikian, artikel ini berusaha menjelaskan peran penting 

kaidah Nafiy dalam konteks tafsir dari ayat-ayat mutashābihāt dalam Q.S Āli 

 
7 Muhammad Yusuf, Ismail Suardi, Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran (Memahami Al-

Quran Berdasarkan Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah Tafsir) (Makasar: UIN Alauddin, 

2017), 89. 
8 Nihayatul Husna, “Muhkam Dan Mutasyabih: Studi Tematik Surah Ali Imran Ayat 

7 (Telaah Atas Penafsiran Al-Qurthubi Dalam Kitab Al-Jami’ Li Ahkam Al-Qur’an),” El-

Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an Dan Al-Hadis 4, no. 1 (June 1, 2024): 1–20.  
9 Masruchin Masruchin and Wahyudin Wahyudin, “An Interpretation of Fundamental 

Responses in Surah Ali Imran verse 7,” Al-Dzikra: Jurnal Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 

16, no. 1 (June 30, 2022): 127–48. 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 175 

‘Imrān ayat 7. Penekanan pada kaidah Nafiy sebagai alat interpretatif 

membantu menjaga kemurnian dan konsistensi ajaran Islam, sementara juga 

membimbing umat Muslim menuju pemahaman yang lebih mendalam dan 

holistik terhadap wahyu Ilahi. Dengan menerapkan kaidah Nafiy, penafsir al-

Qur’an dapat menghindari penafsiran yang keliru atau menyimpang dari ajaran 

Islam, dan memastikan bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap dalam 

kerangka aqidah yang benar dan sesuai dengan wahyu Ilahi. 

 

PEMBAHASAN 

Skesta Varian Ayat Al-Qur’an Muḥkam Dan Mutashābihāt 

Terdapat dua kategori ayat dalam studi al-Qur’an, yaitu muḥkam dan 

mutashābihāt. Kategori pertama terdiri dari ayat-ayat yang memiliki makna 

yang jelas dan tegas (muḥkam), sedangkan kategori kedua terdiri dari ayat-ayat 

yang maknanya ambigu atau tersembunyi (mutashābihāt).10 

Ayat-ayat muḥkam biasanya memberikan petunjuk hukum, perintah, 

atau larangan yang langsung dan tidak memerlukan interpretasi yang 

mendalam, sehingga lebih mudah dipahami dan diterapkan oleh umat 

Muslim.11 Di antara contoh ayat-ayat muḥkam adalah: 

Q.S. Al-Baqarah/2: 43  

 

 وَاقَِيْمُوا الصَّلٰوةَ وَاٰتوُا الزَّكٰوةَ وَاركَْعُوْا مَعَ الر كِٰعِيَْْ 
“Dan dirikanlah shalat, tunaikanlah zakat dan rukuklah beserta orang orang yang 

ruku'.” 

Pada ayat ini memiliki perintah yang jelas yaitu wajibnya melakukan sholat 

dan menunaikan zakat.  

 

Q.S. Al-Mā’idah/5: 90-91 

يَ ُّهَا الَّذِيْنَ اٰمَنُ واْا اَ الْْمَْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْْنَْصَابُ وَالَْْزْلَْمُ رجِْسٌ مِ نْ عَمَلِ الشَّيْطٰنِ فاَجْتَنِبُ وْهُ لعََلَّكُمْ    يٰاٰ اِنََّّ
نَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَ غْضَاۤءَ فِِ الْْمَْرِ وَالْمَيْسِرِ  اَ يرُيِْدُ الشَّيْطٰنُ انَْ ي ُّوْقِعَ بَ ي ْ دَّكُمْ عَنْ ذكِْرِ وَيَصُ   تُ فْلِحُوْنَ اِنََّّ

تَ هُوْنَ   اللّٰ ِ وَعَنِ الصَّلٰوةِ فَ هَلْ انَْ تُمْ مُّن ْ
“Hai orang-orang yang beriman, sesungguhnya (meminum) khamar, berjudi, 

(berkorban untuk) berhala, mengundi nasib dengan panah, adalah termasuk 

perbuatan syaitan. Maka jauhilah perbuatan-perbuatan itu agar kamu mendapat 

keberuntungan. Sesungguhnya syaitan itu bermaksud hendak menimbulkan 

permusuhan dan kebencian di antara kamu lantaran (meminum) khamar dan 

 
10 Dea Dwi Atika Yuditia, Dedi Masri, and Muhamad Alfiyansah, “Hikmah Dan 

Nilai-Nilai Pendidikan Adanya Ayat-Ayat Muhkam Dan Mutasyabih Dalam Al-Qur’an,” 

Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, no. 3 (June 21, 2023): 42.  
11Muhamad Turmuzi Turmuzi and Fatia Inast Tsuroya Inast Tsuroya, “Studi Ulumul 

Qur’an: Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih Dalam Al-Qur’an,” Al-Wajid: Jurnal Ilmu 

Al-Quran Dan TafsiR 3, no. 1 (January 1, 2023): 460.   



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 176 

berjudi itu, dan menghalangi kamu dari mengingat Allah dan sembahyang; maka 

berhentilah kamu (dari mengerjakan pekerjaan itu)”.12 

Pada ayat ini secara tegas menyampaikan larangan dan peringatan terhadap 

empat tindakan yang diharamkan: konsumsi khamr, perjudian, pengorbanan 

untuk berhala, dan pengundian nasib dengan anak panah. Tindakan-tindakan 

ini dianggap sebagai perbuatan syaitan yang berpotensi menjauhkan individu 

dari Allah Swt. 

Sebaliknya, ayat-ayat mutashābihāt menunjuk ayat yang masih bersifat 

global, memerlukan penafsiran yang lebih kompleks karena mengandung 

simbolisme, metafora, atau makna tersembunyi yang sukar dipahami.13 

Adapun contoh ayat mutashābihāt sebagai berikut: 

Q.S Al-Fatḥ/48: 10 

 دُ اللّٰ ِ فَ وْقَ ايَْدِيْهِمْ يَ 
“Tangan Allah di atas tangan mereka”.14 

Pada ayat ini jelas memiliki makna yang samar, dan hanya Allah yang 

menghatahui hakikat makna ayat tersebut.  

 

Q.S Al-Baqarah/2:189  

 وَليَْسَ الْبُِّ بَِِنْ تََتْوُا الْبُ يُ وْتَ مِنْ ظهُُوْرهَِا 
“Dan bukanlah kebajikan memasuki rumah-rumah dari belakangnya”.15 

Pada ayat ini dapat dilihat bahwa ayat tersebut abstrak baik secara lafaz dan 

maknanya.  

Berikut para ulama memberikan perbedaan perspektif ayat-ayat 

muḥkam dan mutashābihāt dengan mengategorikannya lebih dulu,  Dalam 

proses ini, muncul banyak perbedaan pendapat di kalangan ulama. Perbedaan-

perbedaan ini disebabkan oleh variasi dalam memaknai ayat-ayat muḥkam dan 

mutashābihāt. Berikut adalah tabel variasi ayat muḥkam dan mutashābihāt.16 

Ayat Muhkam Ayat Mutashābihāt 

• Memiliki makna yang jelas tidak 

membutuhkan ta’wīl 

• Makna belum jelas dan membutuhkan 

ta’wīl 

• Pemahaman maknanya berdiri sendiri • Maknanya bergantung pada ayat lain 

• Wajib diimani dan diamalkan • Wajib diimani saja, tidak diamalkan  

• Lafadznya tidak berulang-ulang • Lafadznya berulang-ulang  

 
12 Al-Qur’an al-Karīm, Āli Imrān/5:90-91.  
13 Usman, Ulumul Qur’an (Yogyakarta: TERAS, 2009), 224. 
14 Al-Qur’an al-Karīm, Q.S. Al-Fatḥ/48:10 
15 Al-Qur’an al-Karīm, Q.S. Al-Baqarah/2:189 
16 Nova Yanti, “Memahami Makna Muhkamat Dan Mutasyabihat Dalam Al-Quran,” 

Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 8, No. 2 (December 9, 2016): 250.  



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 177 

Dari variasi ayat muḥkam dan mutashābihāt diatas dapat dipahami 

bahwa pendekatan terhadap kedua jenis ayat ini memerlukan pemahaman yang 

mendalam dan sering kali melibatkan tafsir dari ulama untuk menjaga 

konsistensi dengan ajaran Islam dan menghindari kesalahpahaman. 

 

Seputar Ontologi Ayat Mutasya>bihat 

Ontologi sebagai salah satu disiplin keilmuan dalam filsafat yang 

membahas tentang keberadaan entitas yang bersifat konkret. Kajian ini 

berupaya memperoleh pengetahuan mengenai objek yang dipelajari, dengan 

fokus pada sesuatu yang ingin diketahui, sejauh mana pengetahuan itu ingin 

dicapai, serta teori tentang keberadaan.17 Ontologi termasuk cabang filsafat 

yang paling umum, dan masuk dalam bagian metafisika, yang juga merupakan 

salah satu cabang utama dalam filsafat. Objek kajian ontologi mencakup segala 

yang ada tanpa terikat pada satu manifestasi tertentu. Ontologi meneliti 

keberadaan secara universal, berusaha menemukan esensi yang terkandung 

dalam setiap kenyataan yang mencakup semua bentuk realitas.18 

Ontologi mutashābihāt dimulai dari kata mutasya>bih atau 

mutasya>bihat yang dalam berbagai bentuknya muncul secara tersebar pada 

enam surah, sebanyak dua belas kali yang dimuat dalam sembilan ayat. Istilah 

ini diadopsi dari bentuk isim fā’il dari lafaz tasha>baha-yatasha>bahu-
tasha>buhan yang mengandung arti “saling mirip” atau sesuatu yang memiliki 

kemiripan dengan yang lain dalam aspek-aspek tertentu,19 baik secara konkret 

maupun abstrak. Dengan demikian makna dari tashabuh al-kala>m adalah 

kesamaan dan kesesuaian perkataan, di mana sebagian membenarkan sebagian 

lainnya.20 

Secara terminologi atau istilah, para ulama memberikan beberapa 

definisi mengenai ayat-ayat mutashābihāt dalam al-Qur’an. Pertama, menurut 

kelompok ahl al-sunnah, yang dimaksud ayat-ayat mutashābihāt yaitu sebuah 

ayat yang maknanya hanya diketahui oleh Allah, seperti datangnya yawm al-
qiya>mah, kemunculan Dajjal, dan huruf-huruf muqāṭa'ah di awal surah. 

Kedua, Ibn Abī Ḥātim menyatakan bahwa ayat-ayat mutashābihāt yakni ayat-

ayat yang wajib kita yakini, akan tetapi tidak untuk diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari. Ketiga, mayoritas ulama fiqh yang mengikuti pendapat 

Ibn Abbas berpendapat bahwa ayat-ayat yang memiliki beberapa kemungkinan 

interpretasi karena adanya kemiripan dalam maknanya disebut dengan ayat 

mutashābihāt. 

 
17 Stefanus Supriyanto, Filsafat Ilmu (Surabaya: Prestasi Pustaka, 2013), 20. 
18 Inu Kencana, Pengantar Filsafat, Cet. 1 (Bandung: Refika Aditama, 2004), 9. 
19 Tamamul Fikri, “Konstruksi Ayat-Ayat Mutasyâbihât Al-Alfâzh dalam Al-Qur’an 

(Studi Analisis Kitab Durrah Al-Tanzîl Wa Ghurrah Al-Ta’wîl)” (masters, Institut PTIQ 

Jakarta, 2020), 22.  
20 Mannā’ Khalīl Al-Qaṭṭān, Studi Ilmu-Ilmu Qur’an, Terj. Mudzakir AS (Bogor: 

Litera AntarNusa, 2016), 304. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 178 

Mutashābihāt dalam al-Qur’an merujuk pada ayat-ayat yang maknanya 

tidak jelas atau ambigu, dan ontologi ayat mutashābihāt berfokus pada fakta 

bahwa dan keberadaan ayat-ayat yang memiliki makna tersirat dan kompleks. 

Penyebab utama terjadinya mutashābihāt adalah tersembunyinya maksud 

Allah Swt. dalam wahyu-Nya. Para ulama mengidentifikasi beberapa faktor 

yang menyebabkan ketidakjelasan ini,21 yaitu: Pertama, pengguna kata-kata 

yang sulit dipahami, seperti kata "ًأبَا" dalam Q.S. ‘Abasa ayat 30. Diceritakan 

bahwa Sayyidina ‘Umar r.a. mengalami kesulitan memahami makna kata 

tersebut sehingga ia hanya mengambil inti pesan umum dari ayat tersebut. 

Kedua, ayat dengan makna yang samar, seperti ayat yang 

mendeskripsikan tentang sifat-sifat Allah. Contohnya adalah "Tangan Allah di 

atas tangan mereka" (Q.S. Al-Fatḥ ayat 10). Ketiga, ayat-ayat yang samar baik 

dalam kata-katanya maupun maknanya, seperti yang Allah katakan: "Bukanlah 

kebajikan itu datangnya dari belakang rumah" (Q.S. Al-Baqarah ayat 189).22 

Ayat-ayat mutashābihāt al-Qur’an terbagi menjadi tiga klasifikasi 

menurut al-Zarqānī: Pertama, ayat-ayat yang menjelaskan sifat-sifat Allah, 

informasi eskatologis tentang hari kebangkitan, dan huruf-huruf fawātiḥ al- 

suwar di awal surah adalah contoh ayat-ayat yang sulit diartikan dan dicerna 

maknaya oleh logika manusia. Kedua, ayat-ayat yang ambiguitasnya dapat 

diselesaikan dengan penyelidikan dan penalaran yaitu, ayat-ayat yang dapat 

dipahami oleh logika manusia. adapun faktor kesamaran ayat, seperti 

disebabkan oleh ututan yang panjang atau ringkasnya ayat. Ketiga, ayat-ayat 

yang hanya dapat dimengerti oleh para ulama karena ijtihad mereka yang 

tinggi dan kesucian jiwa mereka.23 

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa ontologi ayat 

mutashābihāt mencerminkan aspek misterius dari wahyu Ilahi, di mana makna 

yang lebih dalam hanya dapat dipahami melalui pendekatan hermeneutika 

yang komprehensif dan hati-hati. Keberadaan ayat-ayat ini menuntut 

penafsiran yang tidak hanya melibatkan akal, tetapi juga memerlukan 

kesadaran spiritual dan keterbukaan terhadap makna yang lebih luas dan 

mendalam, yang pada akhirnya menegaskan kebesaran dan keagungan Allah 

Swt. serta keterbatasan manusia dalam memahami secara penuh hakikat Ilahi. 

 

Epistemologi Nafiy dalam Penafsiran Al-Qur’an  

Epistemologi adalah studi yang membahas tentang proses perolehan 

ilmu pengetahuan dan berbagai aspek yang perlu diperhatikan untuk 

memastikan pengetahuan yang diperoleh adalah benar. Dalam tataran 

epistimologi yang menjadi sebuah landasan adalah suatu proses yang 

 
21 Quraish Shihab, Kaidah Tafsir (Tangerang: Lentera Hati, 2015), 212. 
22 Shihab, 212–13. 
23 Drajat Amroeni, Ulumul Qur’an Pengantar Ilmu-Ilmu Al-Qur’an (Jakarta: 

Kencana, 2017), 79–81. 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 179 

memungkinkan memperoleh sebuah pengetahuan yang benar, baik logika, 

etika, estetika serta prosedur memperoleh kebenaran ilmiah.24 

Ditinjau dari segi teoritis, secara etimologi, al-Nafy atau Nafyun berasal 

dari huruf ،ف ن  dan العتل ي   ”حروفا ” yang dirangkai menjadi  ينفيا نفيا ،نفي،ا  yangا

memiliki arti meniadakan, membuang dan mengeluarkan yang mana pada 

asalnya yaitu sebuah upaya meniadakan sesuatu dari yang lain dan berusaha 

menjauhkan.25 Hal ini juga selaras dengan pendapat Ibn Fāris, bahwa Nafiy 

secara bahasa berasal dari العتل  yang memiliki makna penghilangan atau حروفا

penolakan terhadap suatu hal, dengan penolakan tegas.26 

Sedangkan secara terminology, Nafiy dapat diarahkan pada pengertian 

tidak adanya perbuatan atau tindakan yang dilakukan oleh seorang pelaku. 

Sebagai contoh pada Q.S. Yūnus ayat 62-63:  

  الََْا اِنَّ اوَْليَِاۤءَ اللّٰ ِ لَْ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَْ هُمْ يََْزَنُ وْنََۚ الََّذِيْنَ اٰمَنُ وْا وكََانُ وْا يَ ت َّقُوْنَ  
“Ingatlah, sesungguhnya wali-wali Allah itu, tidak ada kekhawatiran terhadap 

mereka dan tidak (pula) mereka bersedih hati. (Yaitu) orang-orang yang beriman 

dan mereka selalu bertakwa”.  

Pada ayat ini, huruf “لا” memposisikan dirinya sebagai Nafiy yang menunjukan 

mana tidak adanya ketakutan dan kesedihan bagi orang yang menetapkan iman 

dan mengerjakan amal saleh. Sebaliknya, apabila keterangan huruf “ا”لا
tersebut dihilangkan, maka dengan menunjukan keberadaan perbuatan yang 

dimaksud.27 Lebih lanjut mengenai Nafiy dalam al-Qur’an tidak hanya terbatas 

pada penggunaan huruf negasi seperti “لا” atau huruf-huruf serupa. Tetapi juga 

dapat berupa kata-kata atau keterangan lain yang menyatakan penolakan atau 

peniadaan itu sendiri.28 

Dari pemaparan definisi di atas dapat dipahami bahwa Nafiy 

merupakan suatu penegasian atau penolakan dengan tegas terhadap suatu hal. 

Adapun perihal huruf Nafiy tidak ada yang spesifik terhadap penggunaanya, 

karena terdapat juga lafaz-lafaz yang menggunakan makna Nafiy. Hal ini jika 

korelasikan dengan epistimologi Nafiy dalam wawasan Islam yaitu bagaimana 

sebagai penegasan hanya Allah yang memiliki kesempurnaan sifat yang 

mutlak dan tidak ada entitas lain yang bisa disetarakan dengan-Nya.  

 
24 Tira Reseki Pajriani et al., “Epistemologi Filsafat,” Primer: Jurnal Ilmiah 

Multidisiplin 1, no. 3 (June 13, 2023): 283.  
25 Khalid ibn Umar Al-Sabt, Qawāid Al-Tafsīr: Jam’an Wa Dirāsatan, Juz III (Saudi 

Arabia: Dar Ibn ‘ Affan, 1996), 519. 
26 Muḥammad Fu'ad ’Abd Al-Bāqī, Mu’jam Mufahras Li al-Fāẓ Al-Qur’ān al-Karīm 

(Cairo: Dār Al-Kutub Al Mishriyyah, 1364), 456. 
27 Murjani Murjani, “Negasi (An-Nafy) Dan Introgasi (Al-Istifhām) Dalam 

Penafsiran Al-Qur’an,” Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Hadis 2, no. 3 (March 12, 

2022): 256. 
28 Ismail Suardi, Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran (Memahami Al-Quran Berdasarkan 

Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah Tafsir), 92. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 180 

Adapun membahas mengenai epistemologi dalam Nafiy wawasan 

Islam yaitu merujuk pada metode pengetahuan yang didasarkan pada prinsip 

negasi atau penolakan terhadap konsep-konsep yang tidak sesuai dengan ajaran 

tauhid (keesaan Allah) dan prinsip-prinsip fundamental Islam. Hal ini sebagai 

penegasan kesempurnaan yang mutlak hanya milik Allah dan tidak ada entitas 

lain yang bisa disetarakan dengan-Nya. Epistemologi Nafiy sendiri berfungsi 

sebagai alat penting dalam mempertahankan integritas dan konsistensi 

pengetahuan Islam, memastikan bahwa keyakinan dan praktik keagamaan 

tetap berada dalam kerangka yang benar dan sesuai dengan wahyu Ilahi. 

Diskursus epistemologi Nafiy juga menjadi pembahasan di kalangan 

para mufasir, dikarenakan memiliki korelasi yang erat dengan keilmuan tafsir. 

seperti halnya al-Ash'arī menginterpretasikan konsep Nafiy' dalam al-Qur’an 

sebagai upaya untuk menolak segala bentuk sifat yang tidak layak atau tidak 

sesuai dengan keagungan Allah. Para pengikut al-Ash'arī memahami Nafiy’ 

dalam kerangka ini sebagai suatu metode untuk menegaskan keagungan dan 

kesempurnaan Allah tanpa perlu merinci sifat-sifat tertentu, sehingga 

menegaskan Allah bebas dari segala bentuk kekurangan atau keserupaan 

dengan makhluk.29 

Berbeda dengan al-Ash'arī, al-Māturīdī lebih menekankan pentingnya 

penafsiran yang lebih rasional dan logis. Dalam konteks Nafiy, al-Māturīdī 

sering mengaitkan Nafiy dengan penolakan terhadap sesuatu yang 

bertentangan dengan kesempurnaan Allah, tetapi ia tidak secara langsung 

menyarankan pe-nafiy-an mutlak terhadap konsep-konsep ketuhanan yang 

lebih berbentuk teologis. Ia cenderung mengedepankan pendekatan yang lebih 

moderat dan intelektual dalam memahami Nafiy, serta menekankan pada 

pemahaman yang lebih berimbang antara keyakinan dan penafsiran rasional.30 

Adapun Ibn Taymiyah menekankan bahwa konsep Nafiy’ digunakan 

untuk menunjukkan bahwa Allah meniadakan segala bentuk kekurangan atau 

kelemahan yang mungkin disematkan pada diri-Nya. Konsep ini mempertegas 

bahwa Allah tidak terkait dengan karakteristik yang hanya berlaku pada 

makhluk. Menurut Ibnu Taimiyah, pe-nafiy-an terhadap sifat-sifat ini 

berfungsi untuk meneguhkan keyakinan akan keesaan dan kesempurnaan 

Allah, sehingga segala bentuk kekurangan tidak layak dinisbatkan kepada-

Nya.31 

Ketiga pandangan ini menunjukkan cara yang berbeda dalam 

memahami sifat-sifat ketuhanan melalui ayat-ayat al-Qur'an. Al-Māturīdī 

 
29 Abu al-Hasan Al-Asy’ari, Al-Luma>’ Fi al-Radd ‘Ala Ahl al-Zaygh Wa al-Bida’ 

(Cairo: Maktabah al-Khanji, 1986), 45–47. 
30 Abu Mansur Al-Maturidi, Kitab Al-Tawhid (Beirut: Da>r al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1997), 112–115. 
31 Muslim Nasution, “Ibn Taimiya Dan Pemikiran Kalam Mengenai Sifat Tuhan,” 

Refleksi 1, no. 3 (1999): 184. 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 181 

cenderung pada pendekatan umum, al-Māturīdī mengedepankan rasionalitas 

dan keseimbangan, sedangkan Ibn Taymiyah lebih eksplisit dalam menolak 

sifat-sifat kekurangan. Keseluruhan konsep Nafiy’ ini mengarahkan pada 

penegasan kemuliaan, keesaan, dan keagungan Allah yang sesuai dengan 

kerangka tauhid dalam Islam, yaitu membebaskan Allah dari sifat yang 

menyerupai makhluk dan menekankan sifat-sifat-Nya yang sempurna. 

 

Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 Sebagai Landasan Berfikir: Ulama Klasik Dan 

Kontemporer. 

Dalam Surah  Āli ‘Imrān ayat 7 dijelaskan bahwa al-Qur’an terdiri dari 

ayat-ayat yang jelas dan terperinci (muḥkam) dan ayat-ayat yang samar dan 

ambigu (mutashābihāt). Ayat ini telah menjadi pijakan pemikiran bagi ulama 

baik klasik maupun modern dalam memahami ayat mutashābihāt dalam al-

Qur’an. Ayat-ayat muḥkam mendorong orang untuk memahaminya dan 

menerapkannya. Ini juga berlaku untuk ayat mutashābihāt, yang berusaha 

untuk mengungkap banyak makna yang masih tidak jelas.32 

Pandangan ulama klasik, seperti al-Ṭabarī dan al-Qurṭūbī menekankan 

pentingnya memahami dan menafsirkan ayat-ayat mutashābihāt dengan hati-

hati. Mereka sering mengacu pada hadis, sejarah, dan bahasa Arab sebagai alat 

utama dalam penafsiran. al-Ṭabarī dalam tafsirnya, Jamī' al-Bayān fī Ta’wīl 

al-Qur’ān, menggunakan pendekatan historis dan linguistik untuk menafsirkan 

ayat-ayat mutashābihāt. Ia sering kali mengutip hadis dan pendapat para 

sahabat Nabi untuk memperkuat interpretasinya.33 Demikian pula, al-Qurṭūbī 

dalam tafsirnya menggunakan pendekatan serupa, tetapi dengan penekanan 

yang lebih kuat pada aspek hukum (fiqh) dari ayat-ayat tersebut.34 

Adapun dalam pandangan ulama kontemporer seperti Sayyid Quṭb dan 

Muhammad al-Ghazālī memberikan penekanan pada relevansi dan aplikasi 

ayat-ayat mutashābihāt dalam konteks zaman modern. Sayyid Quṭb dalam 

karya monumentalnya Fī Ẓilāl al-Qur’ān, menyoroti aspek-aspek sosial dan 

politik dari ayat-ayat mutashābihāt. Ia berusaha untuk mengaitkan pesan-

pesan al-Qur’an dengan perjuangan kontemporer umat Islam melawan 

ketidakadilan sosial dan politik.35 Di sisi lain, al-Ghazālī dalam tafsirnya 

memfokuskan urgensi tentang pemahaman konteks sosial dan budaya saat ini 

dalam interpretasi ayat-ayat suci al-Qur'an. Ia berpendapat bahwa ayat-ayat 

 
32 Zulkarnain Mubhar, “Ayat-Ayat Muhkam dan Mutāsyabih Dalam Al-Qur’an,” 

Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 3, no. 2 (2018): 53.   
33 Muhammad ibn. Jarir Al-Ṭabārī, Jāmi’ al-Bayān Fī Ta’wīl al-Qur’ān (Beirut: Dār 

al-Kutub al Ilmiyah, 1992), 34–36. 
34 Al-Qurṭubī Muḥammad ibn Aḥmad, Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān (Cairo: Dār al-

Kutub al-Miṣriyyah, 1964), 78–80. 
35 Sayyid Quṭb, Fī Ẓīlāl Al-Qur’ān (Cairo: Dār al-Shurūq, 1972), 112–115. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 182 

mutashābihāt harus ditafsirkan dengan mempertimbangkan kondisi dan 

tantangan zaman modern.36 

 

Implementasi Kaidah Nafiy dalam Q.S Āli ‘Imrān Ayat 7 

Dalam penerapan kaidah Nafiy dalam Surah Āli ‘Imrān ayat 7 mengacu 

pada prinsip penolakan terhadap makna-makna yang tidak sesuai atau tidak 

tepat dalam konteks ayat tersebut. Ayat ini menegaskan bahwa al-Qur’an 

terdiri dari ayat-ayat yang jelas (muḥkam) dan ayat-ayat yang samar 

(mutashābihāt), sehingga penerapan kaidah Nafiy menjadi penting untuk 

menyaring pemahaman yang akurat dan memastikan konsistensi dengan 

prinsip-prinsip tauhid. Dengan menggunakan kaidah Nafiy, penafsir al-Qur’an 

berusaha menghindari penafsiran yang keliru atau menyimpang dari ajaran 

Islam, sehingga memastikan bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap 

dalam kerangka aqidah yang benar dan sesuai dengan wahyu Ilahi. 

Menurut Khālid ibn ‘Umar al-Sabt dalam “Qawā'id Al-Tafsīr: Jam’an 

wa Dirāsatan” bahwa metode istikrā' (penelitian induktif) dalam al-Qur’an 

mengindikasikan bahwa ketika Allah Swt. menghilangkan suatu perkara dari 

makhluk-Nya serta menegaskan hal tersebut untuk diri-Nya, maka tidak ada 

yang bisa menjadi sekutu-Nya dalam atribut tersebut.37 Ini berarti bahwa jika 

Allah me-nafiy-kan sesuatu dari ciptaan-Nya, seperti ketidakmampuan atau 

ketidaksempurnaan, dan menetapkannya untuk diri-Nya sendiri dalam bentuk 

kesempurnaan yang mutlak, maka atribut tersebut adalah milik-Nya secara 

eksklusif tanpa ada yang menyamai atau menyerupai-Nya. Contohnya adalah 

pe-nafiy-an tentang kekuasaan mutlak bagi makhluk dan penetapan kekuasaan 

mutlak hanya bagi Allah, menegaskan bahwa tidak ada makhluk yang 

memiliki kekuasaan sempurna selain Allah. Penegasan ini menekankan 

keesaan dan kemahaagungan Allah dalam segala sifat-Nya, serta mengajarkan 

umat manusia untuk tidak menyekutukan-Nya dalam atribut apapun yang 

ditetapkan secara eksklusif bagi-Nya. 

Kaitannya dengan Q.S. Āli ‘Imrān Ayat 7,38 terdapat perbedaan 

penafsiran perihal potongan ayat ِٱلْعِلْما فِِا  terhadi khilāfiyah yang mana ,وَٱلر َّٰسِخُونَا

huruf wāwu pada lafaz tersebut adalah huruf aṭaf atau huruf isti’nāfiyah.  

 
36 Muḥammad Al-Ghazālī, Naḥwa Tafsīr Mawḍū’ī li Suwar al-Qur’ān al-Karīm 

(Cairo: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 1995), 89–91. 
37 Al-Sabt, Qawā'id Al-Tafsīr: Jam’an wa Dirāsatan, 520. 

فأََم اااٱل ذِينَافِاقُ لُوبِِِمْازَيْغ ا 38  ااۖ ت  بِهََّٰ اهُن اأمُحاٱلْكِتََّٰبِاوَأُخَرُامُتَشََّٰ ت  امُّحْكَمََّٰ اهُوَاٱل ذِىٓاأنَزَلَاعَلَيْكَاٱلْكِتََّٰبَامِنْهُاءَايََّٰت 
مِ ناْ بِهِۦاكُلٌّا ءَامَن اا يَ قُولُونَا ٱلْعِلْمِا فِِا وَٱلر َّٰسِخُونَا اُاۗ ااٱللَّ  إِلا  ا تََْوِيلَهُۥٓ يَ عْلَمُا وَمَاا تََْوِيلِهِۦااۗ وَٱبْتِغَاءَٓا نَةِا ٱلْفِت ْ ٱبْتِغَاءَٓا مِنْهُا بَهَا تَشََّٰ مَاا افَ يَ ت بِعُونَا
 عِندِارَب نَِاااۗوَمَاايَذ ك ارُاإِلا ٓاأوُ۟لُوا۟اٱلْْلَْبََّٰباِ

”Dialah yang menurunkan Al-Kitab (Al-Quran) kepada kamu. Di antara (isi)nya ada ayat-ayat yang 

muḥkamāt, itulah pokok-pokok isi al-Qur'an dan yang lain (ayat-ayat) mutashābihāt. Adapun orang-
orang yang dalam hatinya condong kepada kesesatan, maka mereka mengikuti sebahagian ayat-ayat 

yang mutasyaabihaat daripadanya untuk menimbulkan fitnah untuk mencari-cari ta'wilnya, padahal 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 183 

Dalam tafsir Aḍwā’ al-Bayān dijelaskan bahwa wāwu yang terdapat 

pada lafaz َاوَٱلر َّٰسِخُوناbukan wāwu aṭaf, hal ini memberikan pemahaman bahwa ia 

tidak mengikuti lafaz sebelumnya yaitu lafaz Allah. Jika memang wāwu pada  

 kiranya adalah wāwu aṭaf, maka akan memberikan pemahaman bahwaاوَٱلر َّٰسِخُوناَ

yang mengerti ta’wīl dari ayat-ayat mutashābihāt tidak hanya Allah tapi orang-

orang yang mendalami ilmu juga mengetahui ta’wīl-nya. Padahal dalam 

kaidah di atas dijelaskan bahwa Allah tidak memiliki sekutu dalam 

menetapkan ketetapan.  

Adapun pendapat yang mengatakan bahwa pemaknaan ayat di atas 

tuntas pada lafaz ُٱللَّ ا ا  adalah susunan jumlah baru وَٱلر َّٰسِخُوناَ Kemudian lafaz إِلا 

merupakan pendapat dari jumhur ulama, berdasarkan dalil-dalil al-Qur’an 

yang telah disebutkan. Termasuk orang-orang yang mengikuti pendapat ini 

adalah Sayyidah ‘Ā’isyah, ‘Umar, Ibn Abbās, ‘Umar bin ‘Abd al-‘Azīz, 

‘Urwah bin Zubayr, Ubay bin Ka’ab dan Ibn Mas’ūd.39 

Penjelasan ini didukung oleh kitab "Itqān fi 'Ulūm al-Qur’ān" yang 

mencatat bahwa sejumlah sahabat seperti Ubay ibn Ka'ab, Ibn Mas'ūd, Ibn 

‘Abbās, kemudian tabi'in serta ulama ahl al-sunnah, berpendapat bahwa wāwu 

pada kalimat َوَٱلر َّٰسِخُونا adalah wāwu isti’nāfiyah (kata sambung permulaan). 

Gagasan ini dikuatkan oleh dalil berupa hadis yang dikutip oleh Ḥākim dalam 

kitab mustadrak-nya dan Abdurrazzak dalam tafsirnya di mana Ibn ‘Abbās 

membacakan ayat tersebut dengan lafaz " يَ عْلَمُااتََْوِيلَهاُ ٱلْعِلْماِااۥٓوَمَاا وَيَ قُولُاٱلر َّٰسِخُونَافِِا اُ اٱللَّ  ءَامَن اا إِلا   
 40."بِهاِ ۦ

Terdapat pendapat lain yang mengakatan bahwa wāwu yang terdapat 

pada lafaz itu adalah wāwu aṭaf yang di-aṭaf-kan pada lafẓ al-jalālah. Pendapat 

yang menyatakan bahwa yang mengetahui makna dari ayat mutashābihāt 

adalah orang-orang yang mendalami ilmu nya, adalah yang mengatakan bahwa 

wāwu pada lafaz adalah “wāwu aṭaf” yang mana di athafkan kepada kalimat اإِلا ا
 jadi menurut pendapat ini bukan hanya Allah saja yang mengetahui ta’wīl ٱللَّ اُ

dari ayat mutashābihāt, tetapi juga orang-orang yang mendalami ilmunya.41 

Hamka memberikan penjelasan perihal pen-ta’wīl-an pada ayat ini, bahwa 

sebuah ta’wīl yang benar hanyalah dari Allah. adapun setiap ta’wīl yang 

berasal dari hati yang sesat pasti tidaklah memiliki kebenaran. Akan tetapi, 

 
tidak ada yang mengetahui ta'wilnya melainkan Allah. Dan orang-orang yang mendalam ilmunya 
berkata: "Kami beriman kepada ayat-ayat yang mutashābihāt, semuanya itu dari sisi Tuhan kami". 

Dan tidak dapat mengambil pelajaran (daripadanya) melainkan orang-orang yang berakal” (Q.S. Āli 

‘Imrān/3: 7) 
39 Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār Al-Jaknī Al-Shinqīṭī, Adhwā’ al-

Bayān fi Iḍāḥ al-Qur’ān bi al-Qur’ān (Jeddah: Dār 'Ālam al-Fawā'id, t.t.), 270. 
40 Jalāluddīn al-Suyūṭī, Al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur’ān (Mesir: Dār al-Salām, 2008), 534. 
41 Badruddīn Al-Zarkashī, Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān (Kairo: al-Ḥalābī, 1957), 

85. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 184 

bukan berarti semua orang dilarang untuk men-ta’wīl-kan ayat mutashābihāt. 

Boleh men-ta’wīl-kan ayat mutashābihāt asalkan menurut tuntunan Tuhan.42 

Dari perdebatan ayat di atas, dapat dipahami bahwa penafsiran perihal 

ayat-ayat mutashābihāt masih menjadi khilāfiyah antara para ulama, tetapi jika 

ditinjau dari kaidah Nafiy di atas bahwa ketika Allah meniadakan sesuatu 

berarti tidak ada yang setara dan sekutu dengan-Nya, dan juga menurut 

pendapat jumhur ulama mengakatan bahwa wāwu pada lafaz ِٱلْعِلْما فِِا  وَٱلر َّٰسِخُونَا
adalah wāwu isti’na>fiyah, maka menurut hemat penulis yang mengetahui 

hakikat makna dari ayat-ayat mutashābihāt hanya Allah Swt.  

Dalam penerapan  kaidah Nafiy pada Q.S.  Āli ‘Imrān Ayat 7 yang 

berkaitan dengan peniadaan pengetahuan manusia mengenai makna hakiki 

ayat-ayat mutashābihāt, kecuali hanya Allah. Pada kalimat "ُٱللَّ ا ا إِلا  ا تََْوِيلَهُۥٓ يَ عْلَمُا  "وَمَاا
(tidak ada yang mengetahuinya ta’wīl-nya kecuali Allah), lafaz "ما" digunakan 

untuk meniadakan adanya siapapun yang mengetahui ta’wīl dari ayat-ayat 

mutashābihāt. Kemudian, penggunaan kata "إِلا ا" (kecuali) memiliki makna 

takhsis (pengkhususan) yang mana menunjukkan bahwa hanya Allah yang 

mengetahui ta’wīl dari ayat-ayat tersebut.  

Menurut al-Khaṭṭābī, yang mengutip dari Khālid Ibn Uthmān al-Sabt, 

kalimat ini bermaksud "ُوَحْدَها هُوَا إِلَاا يَ عْلَمْهُا لَاا  yang berarti hanya Allah yang ,"إِن هُا

mengetahui ta’wīl dari ayat-ayat mutashābihāt, dan tidak ada sekutu bagi-Nya 

dalam pengetahuan ini. Dengan demikian, dalam ayat ini ditegaskan bahwa 

pengetahuan mengenai makna sebenarnya dari ayat-ayat mutashābihāt adalah 

hak prerogatif Allah semata. 

Beberapa ulama berpendapat bahwa dalam al-Qur’an terdapat ayat-

ayat mutashābihāt yang hanya dapat dipahami oleh Allah Swt. Pengetahuan 

ini bukan mengenai pemahaman umum terhadap maknanya, tetapi mengenai 

hakikat makna yang hanya Allah Swt. yang mengetahuinya. Ayat-ayat yang 

menggambarkan sifat-sifat Allah Swt. menjadi mutashābihāt bukan karena 

maknanya sulit dipahami, melainkan karena hakikat sebenarnya hanya 

diketahui oleh Allah Swt. 43 

Dari penjelasan di atas dapat dipahami bahwa penerapan kaidah Nafiy 

terhadap pemahaman ayat mutashābihāt memiliki implikasi yang signifikan 

dalam menafsirkan dan memahami pesan-pesan yang tersembunyi dalamm al-

Qur’an. Dengan prinsip penolakan terhadap makna-makna yang tidak sesuai 

dengan prinsip-prinsip Islam, kaidah Nafiy membantu menghindari penafsiran 

yang keliru atau menyesatkan terhadap ayat-ayat yang bersifat samar atau 

ambigu. Dalam konteks ayat mutashābihāt, penerapan kaidah Nafiy 

 
42 Hamka, Tafsir Al-Azhar (Singapura: Kerjaya Print Pte Ltd, 2007), Jilid 2, 713. 
43 Sulaymān 'Abdullāh Al-Ashqar, Al-Wādiḥ fī Uṣūl Fiqh (Jordania: Dār al-Nafā’is, 

2005), 84. 



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 185 

memungkinkan para penafsir untuk menafsirkan ayat-ayat tersebut secara hati-

hati dan konsisten dengan ajaran Islam, serta menjaga integritas aqidah umat 

Muslim. Dengan demikian, penggunaan kaidah Nafiy tidak hanya 

memfasilitasi pemahaman yang lebih mendalam terhadap al-Qur’an, tetapi 

juga membantu menjaga kesatuan dan konsistensi dalam penafsiran kitab suci 

Islam. 

 

Kontribusi Kaidah Nafiy Terhadap Keilmuan Tafsir al-Qur’an 

Epistemologi Nafiy berfungsi sebagai suatu pendekatan kritis dalam 

mengevaluasi kebenaran dan validitas pengetahuan, yang bertujuan untuk 

memastikan bahwa pengetahuan yang diterima selaras dengan ajaran Islam 

yang otentik. Pendekatan ini melibatkan penggunaan rasio yang sehat dan 

bukti yang sahih untuk menanggapi dan menolak informasi yang tidak sesuai 

dengan prinsip-prinsip agama Islam. 

Dalam ranah tafsir al-Qur’an, kaidah Nafiy memegang peranan 

penting, terutama dalam menafsirkan ayat-ayat mutashābihāt. Ayat-ayat ini 

sering kali membutuhkan ketelitian ekstra dalam penafsirannya untuk 

menghindari penyimpangan dari makna yang sebenarnya. Dalam konteks ini, 

kaidah Nafiy berfungsi untuk menolak penafsiran yang tidak sesuai, termasuk 

penafsiran yang bertentangan dengan konsep tauhid atau prinsip-prinsip dasar 

Islam lainnya.44 

Dengan penerapan pendekatan ini, para mufassir dapat memastikan 

bahwa tafsir yang dihasilkan tetap konsisten dengan ajaran al-Qur’an dan 

Sunnah. Kaidah Nafiy juga memberikan dasar untuk mengevaluasi apakah 

suatu penafsiran atau sumber pengetahuan yang diajukan sesuai dengan tujuan 

dan nilai-nilai yang terkandung dalam al-Qur'an, serta tidak mengarah pada 

penyelewengan ajaran agama. Pendekatan ini berperan penting dalam menjaga 

kesucian ajaran Islam dan menghindari penafsiran yang dapat menyesatkan 

umat Islam 

 

SIMPULAN  

Penerapan kaidah Nafiy dalam memahami ayat mutashābihāt, 

khususnya dalam Surah  Āli ‘Imrān ayat 7, memiliki implikasi epistemologis 

yang signifikan. Kaidah Nafiy membantu menyaring dan menafsirkan ayat-

ayat yang bersifat samar atau ambigu secara hati-hati, sehingga memastikan 

bahwa pemahaman terhadap al-Qur’an tetap dalam kerangka akidah yang 

benar dan sesuai dengan wahyu Ilahi. Melalui penerapan kaidah Nafiy, para 

mufasir dapat menjangkau pemahaman yang lebih luas, mendalam terhadap 

ayat-ayat al-Qur'an, serta memastikan konsistensi terhadap interpretasi ayat al-

Qur’an. Dengan demikian, kajian ini memberikan kontribusi penting bagi 

 
44 Al-Jurjani Ali ibn Muhammad, Kitab At-Ta’rifat (Jakarta: Pustaka Azzam, 2007), 

67–69. 



 
Dita Erlin Enjelina, Moh. Akib Muslim  

 

                       
    

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 186 

pemahaman epistemologis al-Qur’an dan metodologi penelitian Islam secara 

keseluruhan terutama pada penelitian al-Qur’an dan tafsir. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

’Abd Al-Bāqī, Muḥammad Fu'ād. Mu’jam Mufahras li Al-Fāẓ al-Qur’ān Al-

Karīm. Cairo: Dār Al-Kutub Al-Miṣriyyah, 1364. 

Abdullah. “Kaidah Ayat Mutashābihāt Dan Kritik Terhadap Peringkatnya.” 

Al-I’Jaz 1, no. 1 (2013): 4. 

Al-Ash’arī, Abū al-Ḥasan. Al-Lumā’ fi al-Radd ‘Alā Ahl al-Zaygh wa al-Bida. 

Cairo: Maktabah al-Khanji, 1986. 

Al-Ashqar, Sulaymān Abdullāh. Al-Wādiḥ fī Uṣūl Fiqh. Jordania: Dār al-

Nafā’is, 2005. 

Al-Ghazālī, Muḥammad. Naḥwa Tafsīr Mawḍū’ī li Suwar al-Qur’ān al-

Karīm. Cairo: Dār al-Kutub al-Ilmiyah, 1995. 

'Alī ibn Muḥammad, Al-Jurjānī. Kitab At-Ta’rifāt. Jakarta: Pustaka Azzam, 

2007. 

Al-Jaknī Al-Shinqīṭī, Muḥammad al-Amīn bin Muḥammad al-Mukhtār. 

Aḍwā’ al-Bayān fi Iḍāḥ al-Qur’ān bi al-Qur’ān. Jeddah: Dār Ālam al-

Fawā'id, t.t. 

Al-Māturīdī, Abū Manṣūr. Kitab Al-Tawḥīd. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997. 

Al-Qaṭṭān, Mannā’ Khalīl. Studi Ilmu-Ilmu Qur’an. Terj. Mudzakir AS. 

Bogor: Litera AntarNusa, 2016. 

Al-Sabt, Khālid ibn 'Umar. Qawāid Al-Tafsīr: Jam’an Wa Dirāsatan. Saudi 

Arabia: Dār Ibn ‘ Affan, 1996. 

Al-Ṭabārī, Muḥammad ibn Jarīr. Jāmi’ al-Bayān fī Ta’wīl al-Qur’ān. Beirut: 

Dār al-Kutub al Ilmiyah, 1992. 

Al-Zarkashī, Badruddīn. Al-Burhān fī ‘Ulūm al-Qur’ān. Kairo: al-Ḥalābī, 

1957. 

Amroeni, Drajat. Ulumul Qur’an Pengantar Ilmu-Ilmu Al-Qur’an. Jakarta: 

Kencana, 2017. 

Al-Suyūṭī, Jalāluddīn. Al-Itqān fī 'Ulūm al-Qur’ān. Mesir: Dār al-Salām, 2008. 

Baidan, Nashruddin. Metode Penafsiran Al-Qur’an: Kajian Kritis Terhadap 

Ayat-Ayat Yang Beredaksi Mirip. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2011. 

Fikri, Tamamul. “Konstruksi Ayat-Ayat Mutasyâbihât Al-Alfâzh dalam Al-

Qur’an (Studi Analisis Kitab Durrah Al-Tanzîl Wa Ghurrah Al-

Ta’wîl).” Masters, Institut PTIQ Jakarta, 2020.  

Hamka. Tafsir Al-Azhar. Jilid 2. Singapura: Kerjaya Print Pte Ltd, 2007. 

Husna, Nihayatul. “Muḥkam Dan Mutasyabih: Studi Tematik Surah Ali Imran 

Ayat 7 (Telaah Atas Penafsiran Al-Qurthubi Dalam Kitab Al-Jami’ Li 

Ahkam Al-Qur’an).” El-Mu’Jam. Jurnal Kajian Al Qur’an Dan Al-

Hadis 4, no. 1 (June 1, 2024).  



  
Epistemologi Ayat Mutashābihāt: Analisis Kaidah Nafiy pada Surah Āli ‘Imrān Ayat 7 

 

                                                                              Vol. 12, No. 1, Juni 2024 187 

Inu Kencana. Pengantar Filsafat. Cet. 1. Bandung: Refika Aditama, 2004. 

Ismail Suardi, Muhammad Yusuf. Bahasa Arab-Bahasa Al-Quran 

(Memahami Al-Quran Berdasarkan Kaidah Bahasa Arab Dan Kaidah 

Tafsir). Makasar: UIN Alauddin, 2017. 

Masruchin, Masruchin, and Wahyudin Wahyudin. “An Interpretation of 

Fundamental Responses in Surah Ali Imran verse 7.” Al-Dzikra: Jurnal 

Studi Ilmu al-Qur’an dan al-Hadits 16, no. 1 (June 30, 2022).  

Mubhar, Zulkarnain. “Ayat-Ayat Muḥkam Dan Muta>syabih Dalam Al-

Qur’an.” Jurnal Al-Mubarak: Jurnal Kajian Al-Qur’an Dan Tafsir 3, 

no. 2 (2018).  

Muḥammad ibn Aḥmad, Al-Qurṭūbī. Al-Jāmi’ li Aḥkām al-Qur’ān. Cairo: Dār 

al-Kutub al-Miṣriyyah, 1964. 

Murjani, Murjani. “Negasi (An-Nafy) Dan Introgasi (Al-Istifhām) Dalam 

Penafsiran Al-Qur’an.” Mushaf Journal: Jurnal Ilmu Al Quran Dan 

Hadis 2, no. 3 (March 12, 2022).  

Najib, Babun, and Moh Rokib. “Hikmah Adanya Ayat-Ayat Muḥkam dan 

Mutasyabih dalam Al-Qur’an.” Al-Qadim - Jurnal Tafsir dan Ilmu 

Tafsir 1, no. 1 (January 25, 2024). 

Najitama, Fikria. “Diskursus Muḥkam dan Mutasyabih dalam Tafsir.” An-

Nidzam : Jurnal Manajemen Pendidikan dan Studi Islam 4, no. 1 (June 

11, 2017).  

Nasution, Muslim. “Ibn Taimiya Dan Pemikiran Kalam Mengenai Sifat 

Tuhan.” Refleksi 1, no. 3 (1999).  

Pajriani, Tira Reseki, Suci Nirwani, Muhammad Rizki, Nadia Mulyani, Tri 

Oca Ariska, and Sahrul Sori Alom Harahap. “Epistemologi Filsafat.” 

PRIMER : Jurnal Ilmiah Multidisiplin 1, no. 3 (June 13, 2023).  

Quṭb, Sayyid. Fi Ẓilāl Al-Qur’ān. Cairo: Dār al-Shuruq, 1972. 

Shihab, Quraish. Kaidah Tafsir. Tangerang: Lentera Hati, 2015. 

Turmuzi, Muhamad Turmuzi, and Fatia Inast Tsuroya Inast Tsuroya. “Studi 

Ulumul Qur’an: Memahami Kaidah Muhkam-Mutasyabih Dalam Al-

Qur’an.” Al-Wajid: Jurnal Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 3, no. 1 (January 

1, 2023).  

Usman. Ulumul Qur’an. Yogyakarta: TERAS, 2009. 

Yanti, Nova. “Memahami Makna Muhkamat Dan Mutashābihāt Dalam Al-

Quran.” Al-Ishlah: Jurnal Pendidikan 8, no. 2 (December 9, 2016).  

Yuditia, Dea Dwi Atika, Dedi Masri, and Muhamad Alfiyansah. “Hikmah Dan 

Nilai-Nilai Pendidikan Adanya Ayat-Ayat Muḥkam Dan Mutasyabih 

Dalam Al-Qur’an.” Ta’rim: Jurnal Pendidikan Dan Anak Usia Dini 4, 

no. 3 (June 21, 2023).  

 

 

 


