Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 13

(o]

0 0 OASIS: Jurnal limiah Kajian Islam

OAS] Volume 10 Nomor 1 Tahun 2025
https://www.syekhnurijati.ac.id/jurnal/index.php/oasis

— ISSN 1979-1399| e-ISSN 2548-3889

RELEVANSI MODEL KONSTRUKSIVISME JEAN PIAGET BAGI
PENGEMBANGAN PENDIDIKAN AGAMA ISLAM (PAI)

Anwar Dhobith
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
24304012006@student.uin-suka.ac.id

Usman
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
usman@uin-suka.ac.id

Sibawaihi
UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta
sibawaihi@uin-suka.ac.id

Abstract

This article aims to examine the application of Jean Piaget’s constructivist
methodology in the development of Islamic Religious Education (PAl). Using a
qualitative approach through library research, this study explores the
epistemological and ontological framework of Piaget’s constructivism, which
emphasizes that learners actively construct knowledge through interaction with
their environment and cognitive developmental stages. The application of this
approach in PAI includes gradual and contextual material development,
interactive and experience-based learning methods, and the teacher s role as a
facilitator. The findings indicate that Piaget’s constructivism positively
contributes to a more meaningful, critical, and reflective PAI learning process.
However, challenges remain, including age limitations of the theory, potential
misinterpretations, and the lack of integration of spiritual dimensions.
Therefore, methodological adjustments are necessary to effectively implement
this theory within the holistic context of Islamic education.

Keywords: Educational Metodology, Construksivisme, Jean Piaget, Islamic
Religioun Education

Abstrak

Artikel ini bertujuan untuk mengkaji penerapan metodologi konstruktivisme
Jean Piaget dalam pengembangan Pendidikan Agama Islam (PAIl). Melalui
pendekatan penelitian kualitatif dengan metode studi pustaka, artikel ini

I
Anwar Dhobith, dkk


mailto:sibawaihi@uin-suka.ac.id
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/oasis
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1180424484
https://issn.brin.go.id/terbit/detail/1475545912

Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 14

membahas secara mendalam kerangka epistemologis dan ontologis
konstruktivisme Piaget yang menekankan bahwa peserta didik secara aktif
membangun pengetahuannya berdasarkan interaksi dengan lingkungan dan
tahapan perkembangan kognitif. Penerapan pendekatan ini dalam PAI
mencakup pengembangan materi secara bertahap dan kontekstual,
penggunaan metode pembelajaran yang interaktif dan berbasis pengalaman,
serta peran guru sebagai fasilitator. Hasil kajian menunjukkan bahwa
konstruktivisme Piaget dapat memberikan kontribusi positif terhadap
pembelajaran PAI yang lebih bermakna, kritis, dan reflektif. Namun demikian,
terdapat sejumlah tantangan, antara lain keterbatasan usia dalam cakupan
teori, risiko pemahaman yang menyimpang, dan kurangnya integrasi dimensi
spiritual. Oleh karena itu, diperlukan penyesuaian metodologis agar teori ini
dapat diintegrasikan secara efektif dalam konteks pendidikan Islam yang

holistik.
Kata Kunci: Metodologi Pendidikan, Konstruksivisme, Jean Piaget,
Pendidikan Agama Islam

Pendahuluan

Pendidikan adalah kebutuhan dasar manusia yang tak terpisahkan dari kehidupan.
Dalam masyarakat primitif, pendidikan berlangsung alami melalui interaksi sosial,
sementara dalam masyarakat modern, pendidikan berkembang menjadi institusi
terstruktur yang dikelola oleh sekolah (Ramayulis, 2019). Konsep belajar telah menjadi
fokus utama dalam bidang pendidikan dan psikologi, karena pemahaman tentang
bagaimana individu memperoleh pengetahuan dan keterampilan memiliki dampak yang
signifikan dalam pengembangan kurikulum, pengajaran, dan pembelajaran.

Pengembangan maupun pembaruan metodologi dalam proses pembelajaran ini
sangat diperlukan. Salah satu mata pelajaran yang perlu mengalami pengembangan dalam
metodologinya adalah Pendidikan Agama Islam (PAI). Pendidikan Agama Islam
memiliki peran strategis dalam membentuk karakter dan moral peserta didik agar mampu
menjalani kehidupan berlandaskan ajaran Islam. Hal ini diupayakan agar kajian yang
disampaikan tidak hanya bersifat doktrinal, tetapi juga membentuk kesadaran kritis dan
konstruktif dalam diri peserta didik. Sebagaimana tercantum dalam UU Sisdiknas No. 20
Tahun 2003 yang memuat tujuan pendidikan nasional salah satunya adalah
berkembangnya potensi peserta didik agar menjadi manusia yang beriman dan bertaqwa
kepada Tuhan yang maha esa, berakhlak mulia, berilmu, kreatif, dan mandiri (Undang-
Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003).

Pengembangn metodologi ini berdasarkan pada fenomena saat ini yangmana
banyak guru atau dosen mengajar dengan metode ceramah yang monoton dengan
mengharapkan siswa duduk dengan tenang, mendengarkan, mencatat dan melafalkan,
memberikan dampak pada peserta didik menjadi kurang mampu merespon atau
menangkap materi pelajaran dengan baik. Bukan berarti metode tersebut buruk, namun
dalam proses pembelajaran, guru juga harus memperhatikan kemampuan, pertumbuhan,
keberagaman siswa, menampilkan inspirasi semangat kepada siswa, dan memberikan

I
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 15

perancangan proses pembelajaran dan hubungan interpersonal yang baik (Mujib &
Mudzakkir, 2020).

Berkaitan dengan hal tersebut Pakar pendidikan telah bekerja keras untuk mencari
jawaban atas pertanyaan tentang bagaimana cara belajar secara efektif. Sehingga
ditemukan berbagai cara untuk belajar yang berbeda-beda. Dalam perkembangannya
sendiri terdapat banyak sekali teori dan model-model pembelajaran yang dapat
diaplikasikan. Adapun beberapa teori pembelajaran yang relevan dan dapat diterapkan
dalam proses pembelajaran seperti teori belajar humanisme (memanusiakan manusia),
teori belajar konstruktivisme (menyusun pengetahuan), teori belajar sibernetik (pesan
pembelajaran), dan teori belajar kognitif (pengorganisasian aspek persepsi dan
pemahaman) (Nasir, 2022). Pada artikel ini, penulis akan berfokus pada teori
pembelajaran konstruktivisme dikarenakan teori ini berhubungan dengan membentuk
karakter dan pemahaman peserta didik.

Dalam konteks ini, teori konstruktivisme yang dipelopori oleh Jean Piaget
menawarkan pendekatan pembelajaran yang menekankan pada peran aktif peserta didik
dalam membangun pengetahuannya melalui proses kognitif yang bertahap, sesuai dengan
tingkat perkembangan mereka. Konstruktivisme berpandangan bahwa pengetahuan
merupakan konstruksi aktif dari individu yang menganalisis dan merefleksikan
pengalaman. Proses belajar bukanlah sekadar menerima informasi dari guru, melainkan
melibatkan keterlibatan mental yang aktif dan terus-menerus dalam membentuk
pengetahuan. Pembelajaran akan lebih bermakna jika peserta didik terlibat langsung
dalam proses berpikir, bereksplorasi, dan merefleksi. Oleh karena itu, metode seperti trial
and error, dialog, dan partisipasi aktif menjadi sangat penting sebagai bagian dari proses
pembentukan pengetahuan. Menurut teori ini, pengetahuan tidak dapat dipindahkan
begitu saja dari guru kepada murid, melainkan harus dibangun sendiri oleh peserta didik
berdasarkan kematangan kognitif yang dimilikinya (Palmer, 2015).

Sejalan dengan prinsip-prinsip tersebut, penerapan konstruktivisme dalam
konteks pendidikan, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), menuntut adanya pijakan
metodologis yang kokoh. Metodologi keilmuan dalam pendidikan memerlukan
pendekatan filosofis yang mampu menjembatani antara hakikat ilmu, cara memperoleh
ilmu, dan tujuan dari pengembangan ilmu tersebut. Maka, penting untuk mengkaji
bagaimana metodologi keilmuan dalam kerangka konstruktivisme Piaget dapat
diterapkan untuk mereformulasi PAI agar lebih kontekstual, dialogis, dan berpusat pada
peserta didik.

Upaya ini sebagai bentuk kebaruan dalam mengintegrasikan teori
konstruksivisme Jean Piaget yang bersumber dari pendekatan filosofis barat dengan nilai-
nilai dan karakteristik khas Pendidikan Agama Islam (PAI). Kajian ini menghadirkan
kebaruan melalui analisis filosofis metodologis terhadap penerapan konstruksivisme Jean
Piaget dalam konteks Pendidikan yang tidak hanya menuntut perkembangan kognitif,
tetapi juka menekankan dimensi spiritual dan moral. Dengan mengadaptasi prinsip-
prinsip perkembangan kognitif secara bertahap dan kontekstual, serta mengkritisi

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 16

keterbatasannya dalam menjangkau dimensi transendental. Artikel ini menawarkan
pemikiran baru berupa formulasi pendekatan PAI yang lebih dialogis, reflektif, dan
holistik yang menjembatani kekosongan metodologis antara teori pendidikan modern dan
nilai-nilai keislaman.

Kajian ini bertujuan untuk menggali landasan filosofis-metodologis
konstruktivisme Jean Piaget dan mengevaluasi relevansinya dalam pengembangan
Pendidikan Agama Islam, khususnya dalam menjawab tantangan pembelajaran abad ke-
21 yang menuntut pemikiran kritis, kreatif, dan reflektif.

Metode

Penelitian ini adalah jenis penelitian kualitatif kepustakaan (/ibrary research)
yang menggunakan metode analisis deskriptif. Menurut Amir hamzah, studi kepustakaan
adalah kegiatan analisis teks hasil dari penyelidikan suatu peristiwa, bisa berupa
perbuatan maupun tulisan yang memuat fakta-fakta konkrit (Hamzah, 2022). Berdasarkan
definisi tersebut, penelitian ini berfokus pada penggalian informasi pada buku-buku
maupun literatur lainnya yang memuat informasi konkret dan studi dokumen yang tidak
melibatkan penelitian lapangan.

Metode ini dilaksanakan dengan proses mengumpulkan, mengolah, menganalisis,
dan menyajikan buku, serta dokumen yang berhubungan dengan objek penelitian. Data
berasal dari artikel jurnal, dokumen, buku yang berkaitan dengan metodologi keilmuan
Pendidikan model konstruksivisme Jean Piaget bagi pengembangan Pendidikan Agama
Islam (PAI). Analisis data dilaksanakan melalui proses pengorganisir data kemudian
dijelaskan ke dalam unit-unit, melakukan sintesa, menyusun ke dalam pola, dan
menyeleksi data yang diperlukan dan akan dipelajari, kemudian ditariklah Kesimpulan
(Sugiyono, 2019). Dapat disimpulkan bahwa penelitian kepustakaan ini memanfaatkan
sumber kepustakaan dalam memperoleh data penelitiannya.

Hasil Dan Pembahasan
Jean Piaget dan Konsep Konstruksivisme dalam Pendidikan

Jean Piaget (1896-1980) dilahirkan pada 9 Agustus 1896 di Neuchatel, Swiss.
Dimana ayahnya adalah sejarawan abad pertengahan di universitas tersebut. Piaget
(1952) melukiskan ayahnya sebagai pemikir yang cermat dan sistematis. Ibunya,
sebaliknya, sangat emosional, sehingga tingkah lakunya sering menciptakan ketegangan
di dalam keluarga. Piaget meneruskan cara-cara belajar sang ayah dan menemukan
tempat pelarian paling tepat dari konflik keluarga dengan menyendiri di dalam penelitian
(Crain, 2014).

Piaget meraih gelar Ph.D. dalam bidang biologi dari universitas lokal pada 1918, dan
bersamaan dengan itu, ia juga menerbitkan novel intelektual, Recherche. Teks yang
berpengaruh ini menunjukkan program penelitian Piaget. Dalam tulisan itu, ia
menyatakan bahwa sains bersifat faktual dan agama bersifat sarat nilai. Penjelasan realitas
dari sains dan agama sering bertentangan. Lantas, bagaimana sains dan agama bisa

-
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 17

disatukan? Dan permasalahan ini pun sudah menjadi umum. Tindakan manusia bersifat
kausal dan normatif. Kemudian, bagaimana pengetahuan sejati berkembang? Inilah
pertanyaan mendasar dalam epistemologi dengan implikasi-implikasinya bagi
pendidikan. Pertanyaan inilah yang hendak dijawab dalam 50 buku dan 500 artikel yang
diterbitkan oleh Piaget dan sekarang diakui sebagai sumbangan utama bagi pengetahuan
manusia (Palmer, 2015).

Piaget memperoleh jabatan pertamanya di Neuchatel pada 1925, lalu pindah untuk
menetap di Geneva University dari 1929 sampai seterusnya. la ditunjuk menjadi Direktur
International Bureau of Education pada tahun yang sama dan kemudian sebagai Direktur
International Center for Genetic Epistemology pada 1955. la meraih gelar kehormatan
pertama dari Harvard University pada 1963 diikuti lebih dari empat puluh gelar
kehormatan termasuk Erasmus Prize pada 1972. Piaget tetap berkarya setelah pensiun
pada 1971 dengan menulis 11 buku tentang epistemologi konstruktivis. la meninggal
dunia pada 16 September 1980 di Jenewa dengan karya anumerta dan terjemahan yang
terus bermunculan. Penjelasan Piaget tentang pendidikan tergantung pada
epistemologinya. Kaitan antara keduanya adalah pengetahuan dan perkembangan sebagai
fakta-fakta normatif (Palmer, 2015).

Istilah konstruktivisme berawal dari kata “to construc”. Istilah “construere” memiliki
makna “membentuk maupun membangun suatu “struktur” (Sukiman, 2008). Istilah
konstruktivisme pada umumnya adalah mempelajari filsafat ilmu, psikologi, sosiologi,
ilmu pengetahuan dan teori belajar mengajar yang menekankan bahwa pengetahuan yang
ada merupakan bentukan atau konstruksi kita sendiri. Menurut pendapat Coburn dan
Derry yang dikutip oleh Ischoni, konstruktivisme merupakan cabang dari teori kognitif.
Salah satu tokoh pada teori ini adalah Jean Piaget (Saputro, 2021).

Jean Piaget berpendapat bahwa konstruktivisme merupakan suatu sistem yang
menjelaskan bagaimana siswa dapat beradaptasi dan memperbaiki pengetahuannya
secara aktif. Pandangan Piaget ini berdiri di atas landasan filsafat, khususnya berkaitan
dengan salah satu cabang filsafat, yaitu ontologi. Ontologi membahas hakikat realitas atau
keberadaan. Dikutip dari Abidin, ontologi berhubungan dengan makna, hakikat (nature),
dan struktur ada, maka tugas ontologi sebagaimana menurut Aristoteles adalah
menyelidiki ada sebagai adanya atribut—atribut yang terdapat padanya atas dasar
hakikatnya sendiri. Salah satu hasil dari penyelidikan mereka adalah ada tidak menunjuk
sesuatu, melainkan merupakan suatu sifat yang dimiliki oleh segala sesuatu yang ada, dan
atas dasar itu maka mereka ada (Abidin, 2002).

Dalam pandangan konstruktivisme Jean Piaget, realitas tidak dipahami sebagai
sesuatu yang bersifat objektif dan tetap, melainkan dikonstruksi secara aktif oleh individu
sebagai subjek. Terdapat tiga asumsi dasar yang berkaitan dengan realitas. Pertama,
realitas bersifat subjektif dan senantiasa berkembang. Hal ini tidak lepas dari asumsi
bahwa sebenarnya pengetahuan lebih cenderung bersifat konteksual dibandingkan
bersifat absolut. Pengetahuan tidak hanya seperangkat fakta, sebuah konsep, atau kaidah
yang siap diambil dan dihafalkan. Melainkan, manusia harus bisa mengkonstruksi sendiri

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 18

pengetahuan tersebut dan memberikan interpretasi makna dengan sebuah pengalaman
nyata (Nasir, 2022).

Anak tidak dilahirkan dengan pemahaman realitas yang utuh, melainkan membangun
pemahamannya secara bertahap melalui interaksi dengan lingkungan. Dalam hal ini, anak
dipandang sebagai pembelajar aktif yang memiliki kemauan belajar. Mereka secara alami
tertarik untuk mengeksplorasi dan memahami dunia di sekitarnya, serta secara mandiri
mencari pengalaman belajar melalui berbagai cara, seperti percobaan, pengamatan, dan
manipulasi terhadap objek-objek di lingkungan sekitarnya (Faizah et al., 2017).

Kedua, pengetahuan bukanlah hasil pencerminan pasif dari dunia luar, melainkan
merupakan hasil konstruksi aktif oleh individu melalui skema kognitif yang dimilikinya.
Perbedaan kualitas berpikir anak pada berbagai usia dipengaruhi oleh tingkat kematangan
otak, yang berkembang seiring waktu. Perkembangan pengetahuan memerlukan proses
yang bertahap dan berlangsung pada berbagai tingkatan (Palmer, 2015). Namun perlu
menjadi catatan, dalam tahap perkembangan kognitif anak, bahwa pada tahap tertentu
cara maupun kemampuan anak mengkronstruksi ilmu berbeda-beda berdasarkan
kematangan intelektual anak (Islami & Hidayati, 2019).

Menurut Piaget, perubahan signifikan pada otak berdampak langsung terhadap
proses berpikir, yang menjadi semakin kompleks seiring pertumbuhan. Perubahan
neurologis utama terjadi pada usia 2 hingga 7 tahun, dan terus berlanjut selama masa
kanak-kanak hingga remaja atau pubertas. Periode ini memungkinkan munculnya
kemampuan-kemampuan baru serta pemikiran yang lebih canggih. Meskipun diketahui
bahwa otak terus berkembang sepanjang masa kanak-kanak dan remaja, namun masih
diperlukan penelitian lebih lanjut untuk mendukung secara spesifik hubungan antara
perubahan neurologis tersebut dengan perkembangan kognitif sebagaimana dijelaskan
oleh Piaget (Faizah et al., 2017).

Ketiga, meskipun dunia luar memang ada, makna atau realitas dari dunia tersebut
dibentuk melalui proses internalisasi dan interpretasi individu. Anak membangun
pengetahuan berdasarkan pengalaman langsung yang ia alami. Misalnya, saat berjalan-
jalan di taman dan bertemu dengan serangga, anak dapat berinteraksi dan mengamati
bentuk tubuh serta karakteristik serangga tersebut. Melalui pengalaman semacam ini,
anak mulai membentuk pemahaman yang lebih kompleks mengenai dunia di sekitarnya.
Menurut Piaget, anak-anak mampu membangun keyakinan dan pengetahuan mereka
berdasarkan pengalaman tersebut. Oleh karena itu, teori Piaget dikenal sebagai teori
konstruktivisme, yang menekankan bahwa pengetahuan merupakan hasil konstruksi aktif
oleh individu (Faizah et al., 2017).

Berhubungan dengan asumsi dasar diatas, Piaget menyatakan bahwa tindakan adalah
dasar pengetahuan yang mencakup tindakan fisik ataupun tindakan sosial serta kegiatan
intelektual. Lebih lanjut, terdapat logika tindakan yang diuraikan Piaget dalam model-
model (struktur-struktur) formal. Metakognisi dalam pengertian ini berada dalam
struktur-struktur itu dan mengontrol tindakan, sekalipun knower tidak sadar atas
pengaturan tindakan ini. Kontrol ini mencakup unsur normatif berdasarkan fungsi

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 19

gandanya, sebagai peranti intelektual penghasil kebenaran dan menciptakan peranti-
peranti yang lebih baik (Palmer, 2015). Jadi, dalam ontologi Piaget, realitas adalah hasil
konstruksi mental individu yang berubah sesuai tahap perkembangan kognitif.

Setelah membahas tentang realitas dan hakikat dalam pandangan Piaget, selanjutnya
kami paparkan epistimologi dari Konstruksivisme Jean Piaget sebagai landasan dalam
filsafat. Epistimologi sendiri membahas tentang hakikat pengetahuan dan bagaimana
pengetahuan diperoleh. Dikutip dari Jalaludin dan Idi, epistimologi memiliki arti
pengetahuan jika dialihbahasakan ke bahasa Indonesia, sehingga dapat ditarik benang
merah bahwa epistemologi adalah teori yang menelaah tentang pengetahuan (Jalaludin &
Idi, 2011).

Piaget meyakini bahwa pengetahuan dibangun secara aktif oleh individu, bukan
diterima secara pasif dari luar. Berikut prinsip-prinsip Piaget: Pertama, Pengetahuan
adalah hasil interaksi antara individu dan lingkungan. Interaksi anak dengan lingkungan
fisik dan sosial berperan penting dalam perkembangan kognitif. Aktivitas seperti bermain
tanah, mengamati daun, atau bereksperimen dengan air membantu anak memahami
konsep ukuran, berat, sebab-akibat, dan prinsip fisika dasar. Oleh karena itu,
pembelajaran di sekolah sebaiknya berbasis penemuan dan pengalaman langsung. Selain
itu, interaksi sosial dengan orang dari berbagai usia juga membantu anak memahami
perbedaan individu, menghargai pendapat, dan memodifikasi keyakinannya melalui
diskusi (Faizah et al., 2017).

Kedua, Terdapat dua proses utama dalam perkembangan kognitif yaitu Asimilasi dan
akomodasi. Proses asimilasi adalah respon terhadap obyek atau peristiwa dengan
menggunakan cara yang sudah dimiliki sebelumnya. Misalnya bayi berada dalam tahap
suka memasukkan semua hal ke mulutnya, bahkan ketika bermain bola, ia juga
memasukkan bole ke dalam mulutnya. Sedangkan akomodasi adalah kemampuan anak
untuk memodifikasi skema yang telah ada atau membentuk rancangan baru. Misal, saat
anak makan, pengalaman mereka ketika makan dibantu dengan menggunakan sendok,
namun ketika dihadapkan pada situasi baru yaitu diberi sumpit, ia akan dapat mencoba
menyesuaikan cara memegangnya sehingga sumpit dapat membantunya untuk makan
(Faizah et al., 2017). Asimilasi dan akomodasi tersebut merupakan proses belajar yang
dirumuskan oleh Piaget. Terdapat satu tahapan lagi yakni equilibrasi yang akan dibahas
dibawah ini (Ulya, 2024).

Ketiga, Equilibration (keseimbangan), yaitu proses utama dalam perkembangan
kognitif, yaitu pencarian keseimbangan antara asimilasi dan akomodasi. Proses
ekuilibrasi mendorong kemajuan pemikiran yang semakin kompleks. Ekuilibrasi
dimaknai sebagai mekanisme yang melahirkan pengetahuan baru (Palmer, 2015).
Ekulibrasi adalah proses pergerakan dari kondisi ekuilibrium (seimbang, yaitu anak-anak
mengubah, mengorganisasi ulang masalah yang dihadapi, mengintegrasi skema secara
lebih baik) ke kondisi disekuilibrium (ketidaknyamanan mental karena hal yang tidak
sesuai pemahaman awal anak) hingga pada akhirnya kembali ke kondisi ekuilibrium

I
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 20

(memahami dan merespon peristiwa yang sebelumnya dianggap membingungkan)
(Faizah et al., 2017).

Ekuilibrasi ini merupakan proses yang mengarah dari kondisi hampir seimbang
menuju kondisi yang berbeda, dengan melalui beberapa fase ketidaksimbangan dan
penyesuaian ulang. Proses ekuilibrasi dan motivasi intrinsik anak, mendorong
perkembangan kemampuan berpikir yang semakin kompleks. Proses asimilasi dan
akomodasi perlu berlangsung secara terkoordinasi, saling mendukung, dan bersamaan
untuk mencapai ekuilibirasi yang harmonis antara organisme dan lingkungan
(Nainggolan & Daeli, 2021).

Keempat, pengetahuan dibangun secara bertahap melalui empat tahap perkembangan
kognitif. Berkembangnya kognitif yaitu proses genetik, berdasarkan mekanisme biologis
dalam bentuk perkembangan sistem syaraf. Sehingga semakin bertambah umur
seseorang, maka akan semakin kompleks susunan sel syarafnya, dan akan semakin
meningkat kemampuannya pada saat pembelajaran terjadi seturut dengan pola tahap-
tahap perkembangan lainnya dengan umur seseorang (Ulya, 2024).

Pada tahap pertama yaitu tahap Sensorimotor (0—2 tahun). Anak-anak mangenal
lingkungannya dengan kemampuan sensorik, yaitu dengan penglihatan, penciuman,
pendengaran, dan perabaan (Upton, 2012). Selain itu, kemampuan berpikir yang muncul
pada masa ini yaitu mencoba-coba eksplorasi lingkungan melalui prinsip coba-gagal.
Kemampuan tersebut mengalami kemajuan dari gerak reflek dan tindakan istingtual
menjadi pemikir simbolik (Faizah et al., 2017).

Tahap kedua disebut dengan Praoperasional (2—7 tahun). Kecakapan motorik dan
bahasa telah muncul, tapi masih memiliki keterbatasan intelektual, yaitu belum mampu
menalar (reasoning), kurangnya konservasi, egosentrisme, (anak mengatakan hal tertentu
tanpa mempertimbangkan hal tersebut dipahami temannya, dan masih dalam tahap
penalaran intuisi (Faizah et al., 2017). Periode ini dibagi dalam dua subtahap:
keberfungsian simbolik (dua hingga empat tahun); dan berpikir intuiif (empat hingga tuju
tahun) (Upton, 2012).

Tahap ketigua yaitu Operasional konkret (7-11 tahun). Anak-anak mulai berfikir
secara logis terhadap kejadian-kejadian konkret, tapi pada tahap ini masih menerapkan
logika berfikir pada sesuatu yang kongktret belum bersifat abstrak atau hipotesis (Upton,
2012). Individu mulai menunjukkan konservasi, mulai berkembangnya penalaran
deduktif, serta mampu mengklasifikasi hal ke dalam kumpulan dengan
mempertimbangkan hubungannya (Faizah et al., 2017).

Pada tahap terakhir yaitu Operasional formal (11 tahun ke atas). Anak-anak memiliki
perkembangan penalaran abstrak, dan pada tahap ini sudah mancapai kematangan
intelektual. Mulai mampu mengambil keputusan berdasarkan pengalaman, idealis,
penalaran ilmiah berkembang melalui penalaran logis, menyusun dan menguji hipotesis.
Egosentris remaja muncul, yang diyakini dengan munculnya keinginan untuk
diperhatikan, terlihat, dan sempurna (Faizah et al., 2017). Bukti mneunjukkan bahwa
perubahan keterampilam-keterampilan kognitif mencerminkan perkembangan neurologis

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 21

struktural dan fungsional yang mendasari keterampilan tersebut di masa remaja (Upton,
2012).

Sebelum membahas tahapan-tahapan di atas secara detail, sangat penting untuk
memerhatikan dua poin teoretis yaitu anak-anak melewati tahapan-tahapan ini dengan
kecepatan yang berbeda-beda sehingga dia tidak terlalu menaruh perhatian kepada
batasan usia yang dilekatkan pada tahapan-tahapan tersebut. Namun anak-anak selalu
melewati tahapan-tahapan ini dengan urutan yang tidak pernah berubah dengan
keteraturan yang sama. (Crain, 2014).

Jadi, hakikat dari pembelajaran menurut teori kontruktivisme yaitu proses belajar
dimana siswa melakukan proses membangun, pengetahuan baru, konsep baru, dan
pengertian atau pemahaman baru secara aktif berdasarkan data. Hal ini bertujuan untuk
mewujudkan peserta didik yang memiliki pengetahuan bermakna. Dalam mewujudkan
tujuan tersebut, maka guru harus mampu untuk merancang dan mengelola dengan baik
proses pembelajaran sehingga tujuan belajarpun dapat tercapai. Dapat disimpulkan bahwa
terdapat tiga prinsip utama pembelajaran menurut Jean Piaget, yaitu: belajar aktif, belajar
melalui interaksi sosial, dan belajar lewat pengalaman sendiri.

Penerapan Model Konstruktivisme Piaget dalam Pendidikan Agama Islam

Pendidikan agama Islam adalah usaha sadar dalam pengembangan potensi manusia
yang diperoleh dan berbasis pada Al-Qur’an dan Sunnah Rasul, yang dimulai sejak Nabi
Muhammad SAW menyampaikan (membudayakan) ajaran tersebut kepada (ke dalam
budaya) umatnya (Zuhairani Dkk, 1992). Pendidikan Islam juga diartikan sebagai proses
dan upaya untuk mempersiapkan generasi muda agar dapat berperan transfer of
knowledge (Langgulung, 1980).

Penerapan konstruktivisme dalam Pendidikan Agama Islam diletakkan dalam empat
komponen metodologi yaitu materi, metode, dan peran guru. Pertama, diawali dari
pemberian materi pendidikan Islam dilakukan secara bertahap, sistematis, dan sesuai
dengan perkembangan peserta didik. Materi disusun dari yang sederhana hingga
kompleks, menyesuaikan tingkat pendidikan dan kebutuhan sehari-hari. Pendekatan ini
dapat diselaraskan dengan proses turunnya Al-Qur’an yang berangsur-angsur agar mudah
dipahami satu persatu isinya. Begitu pula dalam pendidikan Islam, materi tidak dapat
diberikan sekaligus, melainkan melalui proses bertahap agar peserta didik dapat
memahaminya dengan baik. Pemberian materi yang bersifat kontekstual merupakan salah
satu bentuk dari penerapan model konstruksivisme. Dikutip dari Islami dan Hidayati,
dalam proses pembelajaran tidak hanya menyampaikan materi yang bersifat normative
(tekstual) tetapi harus juga menyampaiakan materi yang bersifat konstekstual (Islami &
Hidayati, 2019).

Materi kontekstual yang telah ada dalam mata pelajaran seperti moderasi beragama.
Al-Ayyubi dkk dalam artikelnya menyatakan bahwa mengembangkan kurikulum
moderasi beragama dapat mencegah ekstremisme, meningkatkan pemahaman dan
toleransi, serta menanamkan nilai etika dan moral dalam konteks keagamaan. Hal ini
selaras dengan konsep toleransi beragama yang telah ada dalam ajaran agama Islam (Al-

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 22

Ayyubi et al., 2024). Nasir menambahkan, masih berkaitan dengan kontekstualisasi
materi yang disampaikan melalui mengkorelasikannya dengan pengalaman atau
pengetahuan yang didapatkan siswa dalam kehidupan nyata yang berhubungan dengan
materi. Dalam penelitian ini, mata pelajaran yang dikaji adalah Al-Qur’an Hadis, maka
pengalaman-pengalaman siswa yang berhubungan dengan ayat al-Qur’an maupun hadis
dalam suatu bab, dapat dikorelasiakan untuk mengkonstruksi pemahaman siswa dengan
selalu menghubungkan materi dengan contoh keseharian siswa (Nasir, 2022).

Kedua, Berkaitan dengan metode pembelajaran. Pembelajaran agama Islam tidak
cukup hanya dengan metode ceramah, karena dapat membuat peserta didik kurang
bersemangat. Pendidik perlu merancang metode yang lebih kreatif dan interaktif,
mendorong partisipasi aktif siswa. Pembelajaran harus bersifat multi arah, melibatkan
interaksi antara guru dan siswa serta antar siswa (interactive lecturing). Selain itu, metode
seperti “inquiry learning” memungkinkan siswa memperoleh pengetahuan melalui
pengalaman langsung. Pendekatan lain meliputi “problem-based learning” untuk
pemecahan masalah keagamaan, diskusi kelompok untuk meningkatkan pemahaman, dan
refleksi pribadi agar siswa dapat mengevaluasi pembelajaran mereka.

Dalam pembelajaran interactive lecturing, metode analogi diperlukan dalam
beberapa tingkatan jenjang siswa. Pada tingkatan operasional konkret (7—11 tahun), anak
sudah mampu berpikir logis namun belum mampu berpikir abstrak. Pembelajaran
pendidikan agama Islam pada tahap ini dapat menggunakan logika dalam menanamkan
materi. Misalnya ketika anak bertanya mengenai malaikat rokib dan atid mencatat amal
seluruh umat manusia di dunia. Orang yang lebih dewasa dapat menjelaskan dengan
menganalogikan CCTV, dengan malaikat rokib atid sebagai pengawasnya. Hal ini dalam
Piaget merupakan bentuk dari akomodasi (Zakiya, 2025).

Wawancara langsung kepada ahli sebagai bentuk pembelajaran inquiry learning
dapat diterpkan. Semisal pada bab zakat mata pelajaran fikih, siswa dapat mendatangi
langsung ke sebuah lembaga zakat milik negara atau swasta, lalu melaksanakan
wawancara langsung kepada amil zakat serta mengikuti langsung kegiatan pengelolaan
zakat. Selain dengan wawancara dan interaksi sosial, Hatija dalam artikelnya
memaparkan bahwa pembelajaran berbasis konstruksivisme dapat dilaksanakan dengan
mengeskplor secara mandiri melalui website, aplikasi, internet, atau buku-buku lain pada
proses pembelajaran. Sehingga anak aktif dalam membangun pengetahaunnya (Hatija,
2023).

Tugas kelompok sebagai salah satu implementasi konstruksivisme dalam
pembelajaran, di mana para siswa diberi kesempatan untuk berdiskusi, membuat peta
konsep, atau bahkan membuat media pembelajaran mereka sendiri. Dalam pelaksanannya
siswa yang sudah dibagi menjadi beberapa kelompok kecil sesuai dengan jumlah di kelas
melakukan analisis bersama teman kelompoknya dan berdiskusi untuk mencapai hasil
yang sesuai. Berdiskusi kelompok memiliki manfaat untuk melatih saling bertukar
pikiran dan pendapat dengan teman sekelompok, sehingga dapat menambah wawasan dan
pengetahuan dari pemikiran teman lain, sehingga dapat melatih kekompakan dan saling

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 23

menghargai pendapat. Interaksi sosial merupakan salah satu prinsip dalam konstruk
pengetahuan menurut konstruksivisme (Andriansyah, 2024).

Ketiga, dalam konstruktivisme, guru berperan sebagai fasilitator yang membantu
peserta didik membangun pemahaman sendiri, bukan sekadar mentransfer pengetahuan.
Guru merangsang pemikiran, menciptakan persoalan, dan mendorong siswa
mengungkapkan gagasan. Selain itu, pendidik harus memahami bahasa dan cara berpikir
peserta didik, sehingga pembelajaran lebih efektif dan sesuai dengan perkembangan
mereka (Suteja & Affandi, 2016). Tuntutan guru dalam pandangan konstruksivisme,
perlu untuk meningkatkan kompetensi pembelajarannya, hal ini dikarenakan guru
sangatlah penting bagi siswa untuk memberi motivasi yang terus menerus sekaligus
membimbing siswa agar lebih meningkat dan lebih giat dalam belajar (Islami & Hidayati,
2019).

Interaksi sosial berpengaruh terhadap perkembangan kognitif, sebagaimana diakui
oleh Piaget. Pandangannya sejalan dengan aliran konvergensi, yang menggabungkan
Nativisme dan Empirisme. Aliran ini meyakini bahwa anak lahir dengan potensi baik dan
buruk fitrah, namun perkembangan selanjutnya ditentukan oleh lingkungan. Potensi
bawaan yang baik akan berkembang optimal jika didukung lingkungan yang kondusif.
Oleh karena itu, pendidikan dipengaruhi oleh faktor bawaan dan lingkungan (Musdalifah,
2018).

Imam Bukhari meriwayatkan sebuah hadits yang artinya: “Setiap anak dilahirkan di
atas fitrah. Kedua orang tuanyalah yang menjadikannya Yahudi, Nasrani, atau Majusi.
Sebagaimana permisalan hewan yang dilahirkan oleh hewan, apakah kalian melihat
pada anaknya ada yang terpotong telinganya?”. Hadis tersebut menegaskan bahwa
lingkungan, terutama keluarga, berperan besar dalam membentuk pribadi anak. Islam
mengakui bahwa sejak lahir, anak memiliki bakat (fitrah), yang kemudian dipengaruhi
oleh lingkungan tempat ia dibesarkan. Dengan demikian, bakat dan lingkungan bersama-
sama mempengaruhi pertumbuhan dan perkembangan peserta didik (Tafsir, 2003). Pada
konteks pembelajaran di sekolah, maka lingkungan yang baik meliputi guru, teman
sebaya, dan lingkungan sekolah perlu dikonstruks sedemikian ideal untuk meminimalisir
pengaruh negative dari lingkungan.

Keempat, Proses belajar berlangsung terus-menerus tanpa henti. Menurut Piaget,
pengetahuan yang diperoleh akan terus mengalami asimilasi dan akomodasi hingga
mencapai keseimbangan (ekuilibrasi). Namun, ketika menghadapi tantangan baru, terjadi
ketidakseimbangan (disequilibration) yang mendorong adaptasi kembali hingga
keseimbangan baru terbentuk (reequilibration). Proses ini berulang seperti bola salju
yang terus membesar, mencerminkan pembelajaran yang dinamis dan berkelanjutan.

Teori ekuilibrasi Piaget tersebut juga sejalan dengan pepatah Arab yang sangat
familiar dalam masyarakat Islam, yaitu: uthlubu al’ilma mina al-mahdi ila al-lahdi”.
Pepatah ini menginspirasi Edgar Faure dari ICED untuk mengembangkan teori Lifelong
Education atau pembelajaran sepanjang hayat. Ia menegaskan bahwa dunia Muslim

I
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 24

adalah pelopor gagasan ini, menganjurkan umat Islam untuk belajar dari lahir hingga
akhir hayat (Hairani, 2018).
Relevansi Model Konstruksivisme terhadap Pengembangan PAI

Setiap teori yang ada akan selalu beriringan dengan kelemahan yang ditemukan
didalamnya, dan hal ini yang pada akhirnya direspon maupun disempurnakan oleh teori-
teori setelahnya. Konstruktivisme Jean Piaget telah memberikan kontribusi besar dalam
memahami bagaimana anak membangun pengetahuannya secara aktif melalui
pengalaman dan interaksi dengan lingkungannya. Namun masih terdapat kekurangan baik
dalam penerapannya pada dunia Pendidikan maupun konsep teori dengan kondisi terkini.

Pertama, dasar konstruksivisme yang memberikan kebebasan kepada anak dalam
mengkonstruk pemikirannya sendiri dan berpikir subyektif dapat menimbulkan anak
memiliki idenya masing-masing yang rentan bertentangan dengan ide para ahli. Anak
membangun pengetahuan sendiri yang tidak luput dari kesalahan. Hal ini menjadi penting
untuk menjadi catatan kepada para guru atau pendamping untuk senantiasa membimbing
anak kepada arah berpikir yang benar. Hal ini tidak lepas dari mata Pelajaran agama Islam
yang memiliki sumber absolut berupa al-Qur’an dan hadis serta ijma’ dan qiyas yang
bilamana salah kaprah dalam memaknai maupun memahaminya akan berdampak
menyimpang dari ajaran Islam dan ini tentunya mengkhawatirkan bagi perkembangan
anak. Kedua, kegiatan pembelajaran dengan dasar konstruksivisme cenderung memakan
waktu lebih lama ketimbang pembelajaran yang hanya menggunakan metode dan sumber
seadanya didalam kelas. Hal ini dapat menjadi catatan untuk para guru atau pembimbing
melihat fakta yang ada bahwa waktu pembelajaran di kelas sangat terbatas. Guru atau
pendamping harus bisa merencanakan pembelajaran berdasarkan teori konstruksivisme
dengan detail waktu yang tepat jika itu dilaksanakan pada jam ketika pembelajaran di
kelas. Namun jika pelaksanannya berada di jam luar kelas, maka guru dapat
mengorkrestasikan pelaksanaan kegiatan belajarnya lebih fleksibel. Ketiga, pelaksanaan
pembelajaran berdasarkan teori kosntruksivisme dapat tidak berjalan secara maksimal
manakala anak cenderung bermalas-malasan. Hal ini tidak lain dikarenakan, dalam
penerapannya anak berperan aktif sebagai subyek didik untuk mengeksplore
pengetahuannya. Penting bagi guru untuk dapat membantu anak supaya aktif dalam
mengeksplore pengetahuannya (Hatija, 2023).

Keempat, Kebebasan anak dalam mengeksplorasi pengetahuan jika tidak diberi
batasan akan menimbulkan efek negative kedepannya. Sebagai contoh, dalam
melaksanakan proses pembelajaran, dalam teori konstruksivisme anak sebagai subyek
didik dapat bebas mengeksplorasi pengetahuan dari berbagai sumber, dalam
perkembangan tekhnologi saat ini, mereka dapat memaksimalkannya. Namun jika anak
dalam proses pembelajaran tidak dibatasi atau dikontrol dalam pencarian reference
pengetahuan dalam pengerjaan tugas, maka akan menjadikan sesorang menjadi malas
dalam berpikir, sebab sebagai contoh adanya handphone, internet, chatgpt dapat
mengakses segala sumber pengetahuan serta menjadi pengahambat bagi seseorang dalam
mengkreasikan pengetahuan yang didapatkannya. Sebagai contoh, ketika peserta didik

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 25

mendapatkan PR (pekerjaan rumah), namun saat mereka menjawab, mereka hanya
menyalin jawaban yang telah di jelaskan oleh internet. Hal inilah yang perlu menjadi
catatan dalam proses kontrol pembelajaran oleh guru maupun pembimbing (Novita &
Sagitasari, 2024). Kelima, dalam penerapan teori perkembangan kognitif, Jean Piaget
terbatas pada perkembangan anak usia 0-11 tahun. Hal ini tidak lepas dari eksperimen
yang dilakukan oleh Jian Piaget pada jenjang anak usia dini hingga remaja awal. Sehingga
bila akan menggunakan teori perkembangan kognitif untuk usia setingkat sekolah
menengah pertama keatas, maak akan kurang relevan.

Keenam, Fokus utama dalam teori Piaget belum menyentuh spesifik pada dimensi
sosial, budaya, bahkan spiritual yang juga berperan penting dalam perkembangan kognitif
seseorang. Dalam konteks pendidikan, terutama pendidikan yang bercorak nilai dan
keagamaan seperti Pendidikan Agama Islam (PAI), pendekatan Piaget belum cukup
holistik dalam melihat manusia sebagai makhluk yang tidak hanya berpikir, tetapi juga
merasa, beriman, dan hidup dalam komunitas sosial. Dalam kaitannya dengan interkasi
sosial, Piaget dikritik oleh tokoh Vygotsky karena melihat Piaget menjadkan anak-anak
sebaagi ilmuwan kecil yang belajar melalui eksplorasi, sedangkan pendekatan
sosiokultural menekankan peran orang dewasa, teman sebaya, dan budaya.

Dapat disimpulkan bahwa teori konstruktivisme Jean Piaget memberikan kontribusi
penting dalam dunia pendidikan, khususnya dalam menjelaskan bagaimana anak
membangun pengetahuan melalui pengalaman dan interaksi dengan lingkungan. Namun,
dalam penerapannya terdapat sejumlah kelemahan berupa: kebebasan berpikir yang
subjektif berisiko menghasilkan pemahaman yang bertentangan dengan kebenaran ilmiah
maupun nilai keagamaan; proses pembelajaran konstruktivis yang memakan waktu lebih
lama, sehingga menuntut perencanaan waktu yang lebih matang; ketergantungan pada
keaktifan peserta didik membuat pembelajaran rentan gagal jika anak tidak termotivasi;
kemajuan teknologi yang tidak dikontrol justru dapat membuat anak menjadi pasif dan
malas berpikir kritis; cakupan usia teori Piaget terbatas, hanya relevan untuk anak usia
dini hingga remaja awal; kurangnya perhatian pada dimensi sosial, budaya, dan spiritual,
membuat pendekatan ini belum sepenuhnya sesuai dengan konteks pendidikan nilai
seperti Pendidikan Agama Islam (PAI).

Penting dalam menerapkan teori konstruksivisme untuk meemrhatikan hal
berikut:peran guru atau pendamping sangat krusial dalam mengarahkan dan membimbing
anak agar tidak menyimpang dalam memahami materi, khususnya dalam pelajaran
agama; perencanaan pembelajaran berbasis konstruktivisme harus disesuaikan dengan
durasi waktu yang tersedia, dan bila perlu dilaksanakan di luar jam kelas agar lebih
fleksibel; diperlukan strategi untuk meningkatkan motivasi belajar siswa, agar mereka
aktif mengeksplorasi pengetahuan; kontrol dan pengawasan terhadap penggunaan
teknologi dalam pembelajaran harus diperkuat, agar tidak menjadi alat yang melemahkan
daya pikir siswa; untuk jenjang usia menengah dan atas, teori Piaget perlu
dikombinasikan dengan pendekatan lain yang lebih relevan, seperti teori sosiokultural
milik Vygotsky; dan Integrasi nilai-nilai sosial, budaya, dan spiritual dalam pembelajaran

|
Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 26

perlu ditekankan, khususnya dalam konteks Pendidikan Agama Islam, agar
perkembangan anak bersifat menyeluruh (holistik).

Kesimpulan

Hasil dari kajian penelitian ini sebagai upaya mengevaluasi relevansi serta penerapan
metodologi konstruksivisme Jean Piaget dalam pengembangan Pendidikan Agama Islam
(PAI), dapat disimpulkan bahwa pendekatan ini memberikan konstribusi yang signifikan
dalam mendorong transformasi pedagogi PAI menjadi lebih aktif, kontekstual, dan
berorientasi pada pengalaman peserta didik. Melalui penekanan pada peran aktif peserta
didik dalam membangun pengetahuan emlalui tahapan perkembangan kognitif, teori
Piaget menawarkan dasar metodologis yang dapat memperkaya proses pembelajaran PAI
agar lebih bermakna dan reflektif. Namun demikian, pendekatan ini tidak sepenuhnya
mampu menjawab kebutuhan Pendidikan Islam secara holistic, karena terbatas pada
aspek kognitif dan belum mencakup dimensi spiritual, social, budaya yang esensial dalam
Pendidikan berbasi nilai. Oleh karena itu, penerapan konstruksivisme Piaget dalam PAI
memerlukan adaptasi dan sintesis metodologis yang tidak hanya mempertimbangkan
kematangan kognitif peserta didik, tetapi juga integrasi nilai-nilai transcendental Islam
serta pengatan peran guru sebagai fasilitator yang kritis dan visioner.

Daftar Pustaka
Abidin, Z. (2002). Pengantar Filsafat Barat. PT. Raja Grafindo Persada.

Al-Ayyubi, L. 1., Yasmin, S., Riyadi, D. A., Shoutika, Ikromi, N., & Dzikri, M. W. M.
(2024). Pengaruh Teori Kognitif Jean Piaget Terhadap Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam di Pesantren Roudlotul Ulum. Al-Maheer: Jurnal Pendidikan Islam,
2(1).

Andriansyah, D. (2024). Pembelajaran Kontruktikvis pada Pembelajaran Fiqih di SMP
UBQ Nurul Islam Mojokerto Guna Meningkatkan Berpikir Kritis Siswa. Nuris
Journal of Education and Islamic Studies, 4(2).

Crain, W. (2014). Teori Perkembangan Konsep dan Aplikasi, Terj. Yudi Santoso. Pustaka
Belajar.

Dkk, Z. (1992). Sejarah Pendidikan Islam. Bumi Aksara.
Faizah, Rahma, U., & Dara, Y. P. (2017). Psikologi Pendidikan. UB Press.

Hairani, E. (2018). Pembelajaran Sepanjang Hayat Menuju Masyarakat Berpengetahuan.
Tajdid: Jurnal Pemikiran Keislaman Dan Kemanusiaan, 2(1).

Hamzah, A. (2022). Metode Penelitian Kepustakaan. Raja Grafindo Persada.

Hatija, M. (2023). Implementasi Teori-Teori Belajar dalam Pembelajaran Pendidikan
Agama Islam. AI-Rabwah : Jurnal Ilmu Pendidikan, 17(2).

Islami, S., & Hidayati, N. A. (2019). Pendekatan Konstruksivistik dalam Pembelajaran
Pendidikan Agama Islam di SMP Zainul Hasan Genggong Tahun 2018. Jurnal
Pendidikan Islam, 1(1).

Jalaludin, & Idi. (2011). Filsafat Pendidikan: Manusia, Filsafat, dan Pendidikan.
|

Anwar Dhobith, dkk



Oasis Volume 10 No. 1 Tahun 2025 27

Rajawali.
Langgulung, H. (1980). Beberapa Pemikiran tentang Pendidikan Islam. Al-Maarif.
Mujib, A., & Mudzakkir, J. (2020). Ilmu Pendidikan Islam. Kencana Prenada Media.

Musdalifah. (2018). Peserta Didik dalam Pandangan Nativisme, Empirisme, dan
Konvergensi. Jurnal Idarah, 2(2).

Nainggolan, A. M., & Daeli, A. (2021). Analisis Teori Perkembangan Kognitif Jean
Piaget dan Implikasinya bagi Pembelajaran. Journal of Psycology: Humanlight,
2(1).

Nasir, M. A. (2022). Teori Konstruktivisme Piaget : Implementasi dalam Pembelajaran
Al-Qur’an  Hadis. JSG:  Jurnal  Sang  Guru, 1(3), 215-223.
https://ejournal.uinib.ac.id/jurnal/index.php/jsg/article/view/5337

Novita, A., & Sagitasari, V. (2024). Implikasi Metode Pembelajaran Kurikulum Merdeka
di Era Industri 4.0 Perspektif Jean Piaget. Jurnal Pendidikan Agama Islam, 2(2).

Palmer, J. A. (Ed.). (2015). Ide-ide Brrilian 50 Pakar Pendidikan Kontemporer Paling
Berpengaruh di Dunia Pendidikan Modern. IRCiSoD.

Ramayulis, H. (2019). Ilmu Pendidikan Islam. Kalam Mulia.

Saputro, M. N. A. (2021). Mengukir Keefektifan Teori Konstruksivisme dalam
Pembelajaran. UIN Sunan Kalijaga.

Sugiyono. (2019). Metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif R&D. Alfabeta.

Sukiman. (2008). Teori Pembelajaran dalam Pandangan Konstruksivisme dan
Pendidikan Islam. Kependidikan Islam.

Suteja, & Affandi, A. (2016). Dasar-Dasar Pendidikan. CV. Elsi Pro.
Tafsir, A. (2003). Metodologi Pengajaran Agama Islam. Remaja Rosdakarya.

Ulya, Z. (2024). Penerapan Teori Konstruktivisme Menurut Jean Piaget dan Teori
Neuroscience dalam Pendidikan. AI-Mudarris: Journal of Education, 7(1), 12-23.
https://doi.org/10.32478/vglnnv56

Undang-Undang Sistem Pendidikan Nasional Nomor 20 Tahun 2003.
Upton, P. (2012). Psikologi Perkembangan, Terj. Noermalasari Fajar Widuri. Erlangga.

Zakiya, L. N. (2025). Implementasi Teori Belajar Kognitif Jean Piaget Pada Pelajaran
PAI di Madrasah Ibtidaiyah. JERCS: Journal of Educational Research And
Community Service, 1(2).

I
Anwar Dhobith, dkk



