VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 79-107

A ISSN 2303-0453 | E-ISSN 2442-987
/ JURNAL STUDI AL-QUR’AN DAN AL-HADIS http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index

HETERODOKSI DALAM KAJIAN AL-QUR’AN DAN
TAFSIR DI MASA PEMBENTUKAN DAN
PERTENGAHAN

Ahmad Ismatullah Basyari
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta
Email: ismetphm@gmail.com

Abstract

This article investigates the dynamics of heterodoxy within
Qur’anic exegesis from the formative period of Islam through
the medieval era, with particular emphasis on critical themes
such as interpretive authority and authenticity, the plurality of
religious sources, the agency of exegetes, and the role of ijtihad
and scholarly dissent in shaping diverse theological discourses.
Adopting a historical-hermeneutical approach, this study seeks
to demonstrate that heterodoxy is not a deviation from
orthodoxy, but rather a legitimate expression of Islam’s
intellectual plurality. By analyzing select Qur’anic passages—
specifically Q. 4:59, Q. 24:35, and Q. 3:7—the article elucidates
how various schools of thought, including Sunni, Shif,
Mu ‘tazilite, and Sufi traditions, have formulated divergent
exegetical constructs grounded in distinct epistemological
frameworks and socio-political contexts. It further argues that
tafsir, as an intellectual discipline, is neither homogenous nor
immutable; instead, it is inherently reflective, dialogical, and
receptive to multiplicity. Heterodoxy emerges as a vital
component in sustaining the dynamism and epistemic richness of
the classical Islamic exegetical heritage. As a result, this study
offers a conceptual contribution by advancing an alternative
perspective that positions heterodoxy as essential to sustaining
an exegetical tradition that remains inclusive, reflective, and
dialogical.

Keywords: hermeneutical heterodoxy, Qur’anic exegesis, interpretive

authority, Qur’anic studies.


mailto:ismetphm@gmail.com

Ahmad Ismatullah Basyari

Abstrak
Artikel ini mengkaji dinamika heterodoksi dalam tafsir al-
Qur’an dari masa pembentukan Islam hingga periode
pertengahan, dengan menyoroti aspek-aspek kunci seperti
otoritas dan otentisitas penafsiran, pluralitas sumber agama,
agensi para mufassir, serta peran ijtihad dan perbedaan pendapat
dalam membentuk ragam pemahaman keagamaan. Dengan
menggunakan pendekatan historis-hermeneutik, studi ini ingin
menunjukkan  bahwa  heterodoksi  bukanlah  bentuk
penyimpangan dari ortodoksi, melainkan ekspresi sah dari
keragaman intelektual Islam. Melalui analisis terhadap beberapa
ayat al-Qur’an seperti QS 4:59, QS 24:35, dan QS 3.7,
ditampilkan bagaimana berbagai mazhab—Sunni, Syi’ah,
Muktazilah, dan Sufi—membangun konstruksi tafsir yang
berbeda-beda sesuai dengan kerangka epistemologis dan
konteks sosiopolitik masing-masing. Studi ini menegaskan
bahwa tafsir sebagai disiplin ilmu tidak bersifat tunggal dan
statis, melainkan reflektif, responsif, dan terbuka terhadap
perbedaan. Oleh sebab itu, studi ini berkontribusi secara
konseptual — menawarkan  perspektif  alternatif  yang
memposisikan heterodoksi sebagai unsur vital dalam menjaga
kelangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan dialogis.
Kata Kunci: heterodoksi tafsir, kajian tafsir, otoritas penafsiran, studi al-
Qur’an.

PENDAHULUAN

Sejarah intelektual Islam ditandai oleh dinamika hermeneutik yang
kompleks dan penuh nuansa dalam upaya memahami al-Qur’an sebagai
sumber utama otoritas religius. Tafsir, sebagai medium utama dalam proses
tersebut, tidak pernah bersifat monolitik atau bebas nilai.* la justru menjadi
arena perjumpaan antara teks wahyu dengan realitas historis, epistemologis,
dan politis para penafsirnya.? Dalam konteks ini, konsep heterodoksi
memainkan peran sentral dalam menyoroti keberagaman pendekatan dan

! Achmad Yafik Mursyid, Muhammad Dzilfikri Al Baihaqgi, dan Alvy Ra’isatul
Murtafi’ah, “Politics and Pluralism: Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse
in Indonesia,” Jurnal Studi llmu-llmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 (14 Mei 2024): 57-75,
https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5379.

2 Kusmana, “Hermeneutika Humanistik Nasr Hamid Abu Zayd: Al-Qur’an Sebagai
Wacana,” Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism 2, no. 2 (26
Desember 2012): 265-90.

30 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

pembacaan terhadap teks suci yang tidak selalu sejalan dengan konstruksi
ortodoksi dominan.®

Istilah heterodoksi, meskipun seringkali diasosiasikan secara negatif
sebagai penyimpangan, dalam tradisi tafsir al-Qur’an klasik justru
merepresentasikan ekspresi sah dari pluralitas epistemik dan spiritual dalam
Islam.* Perbedaan pandangan para mufassir, baik dalam aspek sumber otoritas,
kerangka teologis, maupun metode interpretasi, mencerminkan keragaman
struktur berpikir yang mewarnai tafsir sepanjang sejarah. Mazhab-mazhab
besar seperti Sunni, Syi’ah, Muktazilah, dan Sufi tidak hanya menawarkan
hasil penafsiran yang berbeda, tetapi juga membentuk paradigma alternatif
dalam memahami wahyu.®

Sejumlah studi sebelumnya telah mengkaji tema ini dari berbagai
pendekatan dan perspektif. Putri Nurhayat dan Komarudin misalnya, keduanya
meneliti tentang perkembangan tafsir al-Qur'an di abad pertengahan (abad ke-
9-19 M) dengan menyoroti bagaimana kemajuan ilmu pengetahuan, perluasan
wilayah kekuasaan Islam, serta fanatisme madzhab memengaruhi corak-corak
tafsir yang lahir pada periode tersebut. Studi ini menekankan bahwa perbedaan
corak bukan bentuk pertentangan, tetapi ekspresi perkembangan epistemologis
tafsir.% Selanjutnya, penelitian oleh Safran Fauzi yang membahas pendekatan
dan metode tafsir al-Qur’an secara sistematis dari masa klasik hingga
kontemporer. Fauzi memetakan pendekatan-pendekatan mufassir seperti
linguistik, logika, tasawuf, riwayat, dan kontekstual, serta metode tafsir yang
digunakan seperti tahlili, ijmali, mugaran, dan mawdhu’i, yang ini
menunjukkan dinamika dan fleksibilitas tafsir di berbagai zaman.’

Selain itu, Hussein Abdul Raof dalam bukunya Theological
Approaches to Qur'anic Exegesis: A Practical Comparative-Contrastive
Analysis, menyajikan analisis sistematis dan komparatif terhadap berbagai
pendekatan teologis dalam penafsiran al-Qur’an, dari masa klasik hingga
kontemporer. Abdul Raof menelusuri kesamaan dan perbedaan antara mazhab-
mazhab seperti Mu’tazilah, Syi’ah, Ibadhi, Sufi, rasionalis, modernis, dan

3 lik Arifin Mansurnoor, Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-
Qur’an, Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang 202, 6 Mei
2025.

4 Andreas Gorke, “Die Spaltung Des Mondes in Der Modernen Koranexegese Und Im
Internet,” 1 Januari 2010, https://doi.org/10.1163/157006010X489793.

5 Hussein Abdul-Raof, Theological Approaches to Qur’anic Exegesis: A Practical
Comparative-Contrastive Analysis (London: Routledge, 2012), 4,
https://doi.org/10.4324/9780203127018.

® Tasya Putri Nurhayat dan Edi Komarudin, “Perkembangan Tafsir Al-Qur'an pada
Abad Pertengahan,” Mashadiruna Jurnal llmu Al-Qurén dan Tafsir 3, no. 2 (23 Oktober
2024): 115-20, https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i2.30381.

" Safran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dan Metode
Penafsiran Al-Qur’an,” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (28 April 2023): 422-48,

https://doi.org/10.37274/rais.v7i1.684.
Vol. 13, No. I, Juni 2025 31




Ahmad Ismatullah Basyari

saintifik, serta bagaimana masing-masing membentuk metodologi tafsir dan
pemahaman teologis terhadap ayat-ayat Qur’an. la menggunakan pendekatan
mikro dan makro untuk menunjukkan bagaimana satu ayat bisa ditafsirkan
secara sangat berbeda oleh mazhab yang berbeda, bahkan dengan dalil ayat
yang sama. Meski demikian buku ini menekankan heterodoksitas yang ada
merupakan cerminan kompleksitas diskursus islam yang merepresentasikan
kekayaan pemikiran.®

Sementara itu, studi yang dilakukan oleh beberapa sarjana
menunjukkan respons penolakan, khususnya terhadap penggunaan
hermeneutika dalam tafsir al-Qur’an. Adnin Armas misalnya, dalam bukunya
Metodologi Bibel dalam Studi Al-Qur’an, ia mengkritisi dan menolak
penerapan hermeneutika pada studi al-Qur’an dan menyebutnya sebagai
biblical criticism yang hanya cocok diterapkan pada studi kritik bible.® Masih
di dalam buku ini, Armas juga menyimpulkan bahwa pendekatan historis
Mohammed Arkoun tidak tepat diterapkan dalam studi al-Qur’an, karena
pendekatan tersebut telah membuat paradigma baru tentang hakikat teks al-
Qur’an yang justru menggiring kepada sesuatu yang ahistoris. Lebih jauh lagi,
penolakan ini berujung kepada pelabelan Arkoun sebagai sarjana liberal.*°

Sebagaimana pernyataan Adnin Armas, Fahmi Salim juga menolak
penerapan hermeneutika dalam studi al-Qur’an. Penolakan itu terjadi karena
menurutnya hermeneutika digunakan untuk menganalisis persoalan yang
terdapat dalam teks bibel, sedangkan terminologi teks al-Qur’an berbeda
dengan terminologi teks pada bibel. Sehingga jika diterapkan dalam al-Qur’an
akan mengakibatkan bahaya dan kerugian yang besar bagi umat islam. Adapun
bahaya yang dimaksud adalah kerancuan dan ketidakpastian nilai-nilai, moral,
dan pengetahuan. Juga akan ditinggalkannya metode-metode dan kaidah-
kaidah keislaman yang telah dibangun oleh para ulama.!

Penolakan atas heterodoksi penafsiran al-Qur’an tidak hanya terjadi
belakangan, penolakan ini juga terjadi pada masa klasik, salah satunya
penolakan oleh Ibn Taimiyah atas tafsir bi al-ra’y atau penggunaan rasio.
Menurutnya penafsiran bi al-ra’y adalah haram, dan penafsiran yang paling
baik adalah menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an, menafsirkan al-Qur’an
dengan al-Sunnah, menafsirkan al-Qur’an dengan athar sahabat, dan pada

8 Abdul-Raof, Theological Approaches to Qur’anic Exegesis.

® Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi Al-Quran (Jakarta: Gema Insani, 2005),
46-48. Lihat juga Yusuf Rahman. “Indonesian Muslim Responses to Non-Muslim Approaches
to Qur’anic Studies.” In New Trends in Qur’anic Studies: Text, Context, and Interpretation,
edited by Mun’im Sirry, 2:45-60. Lockwood Press, 20109.
https://doi.org/10.2307/j.ctvd1c8h4.10.

10 Adnin Armas, 68-69.

1 Fahmi Salim, Kritik Terhadap Studi Al-Qur’an Kaum Liberal (Jakarta: Perspektif
Kelompok Gema Insani, 2010), 77-80.

82 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

tingkatlf;m terakhir adalah menafsirkan al-Qur’an dengan perkataan ulama
tabiin.

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini secara khusus merumuskan
pertanyaan utama: bagaimana konsep heterodoksi terbentuk dan berperan
dalam khazanah tafsir al-Qur’an pada masa pembentukan hingga periode
pertengahan Islam, khususnya terkait otoritas dan otentisitas penafsiran,
pluralitas sumber agama, agensi mufassir, serta peran ijtihad dan perbedaan
pendapat?. Penelusuran terhadap ayat-ayat seperti QS 4:59, QS 24:35, dan QS
3:7 menjadi pintu masuk dalam menyingkap bagaimana diskursus heterodoksi
tidak hanya membentuk lanskap pemikiran tafsir klasik, tetapi juga
mempertahankan vitalitasnya hingga kini.

Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap bahwa heterodoksi
bukanlah entitas yang berada di luar ortodoksi, melainkan bagian integral dari
dinamika diskursif tafsir yang mencerminkan pluralitas epistemik Islam.
Secara konseptual, penelitian ini signifikan karena menawarkan perspektif
alternatif yang memposisikan heterodoksi sebagai unsur vital dalam menjaga
kelangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan dialogis, sekaligus
memperluas cakrawala kajian tafsir melalui pendekatan historis-hermeneutik
yang peka terhadap keragaman metodologi dan konteks sosial-politik.

Dalam kajian ini, beberapa istilah kunci digunakan dengan makna
yang bersifat operasional sesuai fokus penelitian. Otoritas merujuk pada
legitimasi individu atau institusi dalam menentukan dan memvalidasi
penafsiran al-Qur’an, baik melalui tradisi sanad, konsensus ulama, maupun
mekanisme kharismatik dan spiritual.*®> Agensi dipahami sebagai kapasitas
mufassir untuk secara aktif menafsirkan, menegosiasikan, atau menantang
makna teks, dengan mempertimbangkan kerangka epistemik yang dianut dan
konteks sosial-politik yang melingkupinya.'* Ijtihad dimaknai sebagai upaya
intelektual mufassir dalam menggali makna al-Qur’an di luar repetisi tafsir
sebelumnya, mencakup pendekatan rasional, kontekstual, atau intuitif sesuai
sumber epistemologis yang digunakan.’® Adapun epistemologi dipahami
sebagai kerangka pengetahuan dan metode yang menjadi dasar pembentukan,

12 Waliko Waliko, “Kontribusi Pemikiran Metode Tafsir Ibnu Taimiyyah: Telaah atas
Buku Mugaddimah Fi Ushuli al-Tafsir,” Maghza: Jurnal llmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1
(8 Juni 2016): 107-18, https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.700.

13 Moh. Muhtador, “Pergulatan Otoritas dan Otoritarianisme dalam Penafsiran:
(Pembacaan Hermenuetis Khaled Abou ElI Fadl)”. QOF 2 No.l1 (2018): 65-75.
https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.500.

14 «“The Oxford Dictionary of Current English,” (New York: Oxford University Press,
1989), 14.

15 Surono, Yudi, dan Anita Anita, “Ijtihad Ra’yu Sahabat Dalam Tafsir Al-Qur’an”. Ar-
Rusyd:  Jurnal  Pendidikan Agama Islam 1 no. 1 (2022): 40-56.

https://doi.org/10.61094/arrusyd.2830-2281.5.
Vol. 13, No. I, Juni 2025 33




Ahmad Ismatullah Basyari

pembenaran, dan legitimasi penafsiran al-Qur’an, baik yang bersumber dari
tradisi legal-formal, konstruksi teologis, maupun pengalaman spiritual .8

PEMBAHASAN
Otoritas dan Otentisitas: Pergulatan atas Hak Menafsirkan Wahyu

Isu otoritas dan otentisitas dalam kajian al-Qur’an dan tafsir
merupakan salah satu medan paling awal dan paling kompleks dalam sejarah
pemikiran Islam.!” Sejak wafatnya Nabi Muhammad Saw., umat Islam
menghadapi persoalan mendasar: siapa yang memiliki legitimasi untuk
menafsirkan wahyu secara sahih? Bagaimana memastikan bahwa suatu
penafsiran mencerminkan kebenaran yang autentik, dan bukan sekadar hasil
subjektivitas individu atau kelompok? Inilah pangkal dari pergulatan panjang
yang melibatkan dimensi epistemologis, politis, dan spiritual dalam sejarah
tafsir.1®

a. Otoritas Kenabian: Monopoli Awal atas Makna

Selama masa hidup Nabi Muhammad, tidak ada ruang terbuka bagi
diskursus tafsir yang terlepas dari otoritas beliau.’® Nabi tidak hanya
menyampaikan wahyu, tetapi juga menjelaskan dan mempraktikkannya.
Penjelasan beliau dianggap tafsir nabawi, dan bersifat gath ‘i al-wurud wa al-
dalalah (pasti dari sisi sumber dan makna). Dalam kerangka ini, Nabi adalah
jembatan antara Tuhan dan umat manusia, serta otoritas tunggal dalam
mengurai makna wahyu.?

Namun, ketika Nabi wafat, sumber otoritas tersebut menghilang dalam
bentuk yang personal. Komunitas Muslim awal kemudian menghadapi
tantangan besar: bagaimana menjaga kesinambungan pemahaman wahyu
tanpa kehadiran pembimbing utama? Di sinilah dimensi kolektif dan
kompetitif dari otoritas mulai mengemuka.

16 Muhammad Alwi HS, “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-
Qur’an,” Substantia: Jurnal lImu-1Imu Ushuluddin21  No.1  (2019): 1-
16. https://doi.org/10.22373/substantia.v21i1.4687.

17" A. Kulinich, “‘Personal Opinion’ in Qur’anic Exegesis: Medieval Debates and
Interpretations of al-Tafsir bi-I-Ra’y,” Islam - Zeitschrift fur Geschichte und Kultur des
Islamischen Orients 99, no. 2 (2022): 476513, https://doi.org/10.1515/islam-2022-0024.

18 A.Q. Dalimunthe, E.R. Pratiwi, dan T. Batubara, “Challenging the Sacred: The Law
of Doubting the Authenticity of the Quran in the Perspective of the Fatwa of the Indonesian
Ulema Council,” Pharos Journal of Theology 105, no. 2 (2024): 1-14,
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.211.

19 Joseph E. Lowry, “The Prophet as Lawgiver and Legal Authority,” dalam The
Cambridge Companion to Muhammad, ed. oleh Jonathan E. Brockopp, Cambridge
Companions to Religion (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), 83-102,
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521886079.005.

20 J.E.B. Lumbard, “Muhammad in the Qur’an,” dalam The Routledge Companion to
the Qur’an, 2021, 105-14, https://doi.org/10.4324/9781315885360-12.

84 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

b. Sahabat dan Tabiin: Transmisi versus Interpretasi

Setelah Nabi, para sahabat utama seperti Ali bin Abi Talib, ‘ Abdullah
bin ‘Abbas, dan ‘Abdullah bin Mas‘ud menjadi tokoh-tokoh sentral dalam
menafsirkan al-Qur’an. Masing-masing memiliki corak penafsiran tersendiri.
Ibnu ‘Abbas, misalnya, dikenal sebagai "furjuman al-Qur’an" (penerjemah
makna al-Qur’an) dan ahli dalam tafsir ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah,
serta asbab al-nuzul?* Ibnu Mas ud banyak menekankan aspek sosial dan etis
dari ayat, sedangkan ‘Ali menunjukkan kecenderungan teosofis dan esoterik
dalam tafsirnya.?

Namun demikian, otoritas para sahabat bukanlah sesuatu yang
terstruktur dan sistematis. Validitas penafsiran mereka lebih bergantung pada
otoritas moral dan kedekatan mereka dengan Nabi, bukan pada sistem
metodologis yang mapan.?® Dalam tradisi tafsir, penafsiran sahabat kerap
dikutip secara athar, tetapi juga sering bertentangan satu sama lain. Misalnya,
tafsir Ibnu ‘Abbas terhadap ayat al-kawthar sebagai sungai di surga, berbeda
dengan tafsir sahabat lain yang memaknainya sebagai “kebaikan yang banyak”
secara umum.?* Perbedaan tafsir di kalangan sahabat ini, jika dibaca dalam
kerangka heterodoksi, menunjukkan bahwa keragaman interpretasi telah hadir
sejak generasi awal Islam, di mana batas ortodoksi belum sepenuhnya
terinstitusionalisasi dan ruang bagi pembacaan alternatif masih terbuka luas.

Ketika generasi Tabiin mengambil alih peran interpretasi, mulai
terlihat diversifikasi pendekatan yang lebih eksplisit. Mufassir seperti
Mujahid, ‘Tkrimah, dan Qatadah memperkenalkan pendekatan linguistik,
historis, dan normatif, masing-masing menunjukkan bahwa proses interpretasi
mulai lepas dari wacana kenabian dan memasuki wilayah akademik yang
bersifat produktif namun pluralistik.?®> Perkembangan ini memperlihatkan
bagaimana perbedaan metodologis dan hasil penafsiran diakui sebagai bagian
dari dinamika tradisi, sekaligus memperkaya khazanah tafsir sebelum batas-
batas ortodoksi diformalkan oleh institusi keagamaan.

21 Herbert Berg, “The Isnad and the Production of Cultural Memory: Ibn Abbas as a
Case Study,” 1 Januari 2011, https://doi.org/10.1163/156852711X562317.

22 Elaheh Shahpasand dan Hadi Zeini Malekabad, “Ibn Mas‘@id’s Reading in
Comparison  with  the  Seven  Canonical Readings,” 3  April 2024,
https://doi.org/10.1163/22321969-20240144.

23 Kusmana, Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-Qur’an, Gedung
Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang 202, 15 April 2025.

24 L.S.M. Abusweireh, T.A.A. Abu-Alhaj, dan A.N. Bin Abdullah, “The Purposes of
Changing in Challenging Discourse in the Holy Quran,” Quranica 13, no. 2 (2021): 201-35.

% Mesut Kaya, “Ta’wil in the Early Period of Tafsir: Mujahid b. Jabr’s Rational Qur’an
Exegesis,” [Islam Arastrmalari Dergisi, no. 45 (29 Januari 2021): 1-35,

https://doi.org/10.26570/isad.846674.
Vol. 13, No. I, Juni 2025 85




Ahmad Ismatullah Basyari

c. Mazhab, Teologi, dan Institusionalisasi Otoritas

Pemahaman tentang heterodoksi dalam kajian tafsir al-Qur’an
memerlukan pembacaan yang mempertimbangkan keragaman mazhab dan
konstruksi teologi yang melatarinya. Dalam hal ini, perbandingan antara
epistemologi Syi’ah dan Sunni bukan sekadar studi historis, melainkan sarana
untuk menelusuri bagaimana heterodoksi terbentuk, dinegosiasikan, dan
dilegitimasi dalam ruang wacana otoritas keagamaan.

Pada abad kedua dan ketiga Hijriyah, muncul perkembangan penting:
institusionalisasi otoritas tafsir melalui mazhab-mazhab fikih dan teologi.
Dalam konteks ini, persoalan otoritas tidak lagi bergantung pada karisma
individual, tetapi pada struktur mazhab yang memiliki sistem legal dan teologis
tersendiri.?® Fenomena ini menunjukkan bahwa proses pelembagaan otoritas
menjadi bagian dari dinamika yang membentuk batas-batas ortodoksi
sekaligus membuka ruang heterodoksi dalam ranah penafsiran.

Mazhab Sunni seperti Hanafiyah, Malikiyah, Syafi‘iyah, dan
Hanabilah mulai membakukan prinsip-prinsip ushul figh yang juga berdampak
pada metodologi tafsir. Misalnya, mazhab Syafi‘i menekankan pentingnya
hadis sebagai penafsir utama al-Qur’an, yang kemudian mendorong
munculnya tafsir berbasis riwayat. Sebaliknya, Hanabilah lebih cenderung
literal dan anti-takwil, sedangkan Hanafiyah lebih longgar dalam pendekatan
rasional.?’ Variasi metodologis ini, jika dilihat melalui lensa heterodoksi,
memperlihatkan bahwa perbedaan bukan sekadar deviasi dari norma dominan,
tetapi juga bagian integral dari keragaman epistemik yang memperkaya
khazanah tafsir.

Di sisi lain, mazhab teologis seperti Muktazilah dan Asy‘ariyah terlibat
dalam perdebatan tafsir ayat-ayat sifat Tuhan, gadar, dan keadilan Ilahi. Ayat-
ayat tentang tangan Tuhan, istiwa’ (bersemayam), dan kalamullah (firman
Allah) menjadi titik uji otoritas hermeneutik. Muktazilah menolak makna
harfiah demi menjaga kesempurnaan Tuhan, sedangkan Asy‘ariyah menerima
ayat secara apa adanya (b7 /a kayi), tetapi tetap menolak antropomorfisme
secara tegas.?® Perbedaan pendekatan ini menegaskan bahwa heterodoksi juga
berfungsi sebagai arena dialektis tempat ortodoksi didefinisikan dan
dipertahankan.

Syi’ah Imamiyah, sementara itu, membentuk struktur otoritas yang
sangat berbeda. Mereka meyakini bahwa hanya para Imam maksum dari

%6 . Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” Hitit
Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492-519, https://doi.org/10.14395/HI1D.1431846.

2I'N. Okuyucu, “Al-Shafi‘T’s Theory of Intra-source Abrogation and its Interpretations
in Shafi‘T School of Thought,” Islam Arastirmalari Dergisi 2020, no. 43 (2020): 1-44,
https://doi.org/10.26570/isad.650133.

28 M. Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought,” Religion Compass
6, no. 1 (2012): 41-50, https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2011.00273.X.

86 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

keturunan Nabi-lah yang memiliki kapasitas spiritual dan intelektual untuk
menafsirkan al-Qur’an secara benar. Konsep ta’wil batin atau penafsiran
esoterik menjadi bagian dari otoritas ini.?® Dalam banyak tafsir Syi’ah klasik
seperti Tafsir a/-Qummi, ayat-ayat yang tampak umum diberi makna khusus
yang menunjuk pada peran Imam Ali dan keturunannya.®® Dalam perspektif
heterodoksi, model otoritas ini tidak sekadar mewakili arus alternatif, tetapi
juga menciptakan ruang legitimasi tersendiri yang memperluas batas
pemaknaan tafsir di luar kerangka ortodoksi Sunni.

Dengan demikian, keragaman epistemologis dan struktur otoritas yang
terbentuk dalam tradisi Sunni dan Syi’ah memperlihatkan bahwa heterodoksi
bukanlah antitesis mutlak dari ortodoksi, melainkan salah satu sumber vitalitas
yang menjaga keberlangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan
dialogis.

d. Otentisitas Penafsiran: Masalah Isnad, Makna, dan Konteks

Otentisitas dalam tafsir tidak hanya terkait dengan siapa yang
menafsirkan, tetapi juga dengan bagaimana penafsiran itu ditransmisikan dan
divalidasi. Di sinilah ilmu hadis dan 7snad memainkan peran besar.! Banyak
tafsir awal yang bersifat riwayat dinilai otentik karena bersumber dari sanad
yang shahih. Namun pendekatan ini menjadi problematik ketika menghadapi
pertentangan antar-riwayat atau absennya riwayat pada tema-tema baru.®?
Ketegangan ini, dalam kerangka heterodoksi, membuka ruang bagi perbedaan
metode dan legitimasi yang membentuk kontur wacana tafsir di luar arus
dominan.

Kritik terhadap otentisitas ini muncul dari tokoh-tokoh rasionalis
seperti al-Zamakhshari (Muktazilah) yang mulai memisahkan tafsir dari
otoritas sanad dan mengedepankan nalar linguistik dan rasional. Dalam al-
Kashshaf, ia mengkritik banyak riwayat yang dianggap tidak sejalan dengan
prinsip akal sehat dan keindahan bahasa Arab.®® Sebaliknya, mufassir seperti
Ibnu Kathir sangat menekankan pentingnya sanad dan periwayatan sahabat

2 A. Arpa dan K. Ertas, “Takwil and Nusairism in External Thought,” Turk Kulturu ve
Haci Bektas Veli - Arastirma Dergisi 62 (2012): 289-304.

% . Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” Hitit
Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492-519, https://doi.org/10.14395/HID.1431846.

31 M.A. Calgan, “Tbn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism in
Tafseer Al-Quran Al-Azeem,” Cumhuriyet Dental Journal 24, no. 1 (2020): 97-118,
https://doi.org/10.18505/cuid.674002.

32 M.L. Dhulkifli, “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir Be Described
as ‘Traditions of Reason,”” Jurnal Studi limu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 24, no. 1 (2023): 79—
96, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303.

3 E. Celik, “Al-ZamakhsharT’s Approach to the Verses Reported to be About ‘Ali b.
ADi Talib in the Context of Mu‘tazila-Shi‘a Interaction,” Cumhuriyet llahiyat Dergisi 25, no.
3 (2021): 1123-42, https://doi.org/10.18505/cuid.980770.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 87




Ahmad Ismatullah Basyari

dalam memastikan otentisitas penafsiran. Namun, pendekatan ini tetap tidak
bebas dari subjektivitas, terutama dalam seleksi riwayat yang dikutip dan
dibenarkan.®* Perbedaan cara memaknai otentisitas ini mencerminkan
dialektika antara ortodoksi dan heterodoksi, di mana masing-masing berupaya
membangun legitimasi yang sesuai dengan kerangka epistemiknya.

Dengan kata lain, otentisitas penafsiran al-Qur’an bukan hanya
persoalan verifikasi sumber, tetapi juga validasi makna dalam konteks
keilmuan, ideologi, dan politik. Tafsir menjadi ladang di mana keautentikan
diproduksi, diperdebatkan, dan dipertarungkan.

e. Kontekstualisasi: Dinamika Kekuasaan dan Kontrol atas Makna

Akhirnya, perlu ditegaskan bahwa persoalan otoritas dan otentisitas
tidak pernah lepas dari dinamika kekuasaan. Dalam banyak kasus, tafsir yang
diinstitusionalisasi oleh penguasa politik tertentu menjadi “tafsir resmi”,
sedangkan tafsir dari kelompok oposisi dianggap menyimpang (bidah) atau
bahkan sesat (zindig). Ini terlihat jelas dalam relasi antara kekuasaan
Abbasiyah dan kaum Muktazilah, atau antara kesultanan Sunni dan komunitas
Syi’ah.*®

Otoritas tafsir, karenanya, tidak netral. la terbentuk dalam relasi
pengetahuan dan kuasa. Dalam istilah Michel Foucault, tafsir bukan sekadar
pemahaman terhadap teks, tetapi juga bagian dari produksi diskursus yang
melayani kepentingan tertentu, baik untuk legitimasi kekuasaan maupun untuk
resistensi terhadapnya.3®

Masalah otoritas dan otentisitas dalam tafsir al-Qur’an bukan sekadar
perdebatan akademik, tetapi mencerminkan lanskap pergulatan yang lebih luas
antara wahyu, akal, tradisi, dan kekuasaan. la melibatkan aktor, institusi,
metode, dan narasi yang bersaing dalam menafsirkan kehendak ilahi.
Heterodoksi muncul dari ruang-ruang tafsir yang tidak tunduk pada satu
otoritas tunggal dan justru dari sanalah kekayaan tafsir Islam berasal.3’

Sumber Agama: Pluralitas Epistemologis dalam Penafsiran

Salah satu dinamika paling krusial dalam kajian tafsir al-Qur’an,
terutama dalam kaitannya dengan heterodoksi, adalah persoalan sumber agama
yang dijadikan pijakan interpretatif. Dalam konteks ini, sumber agama tidak

3 Y.Y. Mirza, “Tafsir Ibn Kathir: A Window Onto Medieval Islam and a Guide to the
Development of Modern Islamic Orthodoxy,” dalam The Routledge Companion to the Qur’an,
2021, 245-52, https://doi.org/10.4324/9781315885360-26.

% Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.”

% Jagadish Basumatary, “Michel Foucault on Regenerative Relatedness of
Power/Knowledge and Truth,” Journal of Indian Council of Philosophical Research 37, no. 3
(1 September 2020): 323-41, https://doi.org/10.1007/s40961-020-00224-4.

37 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach
(London: Routledge, 2005), https://doi.org/10.4324/9780203016770.

38 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

sekadar merujuk pada teks-teks primer seperti al-Qur’an dan Sunnah,
melainkan juga mencakup kerangka epistemologis yang melandasi penafsiran
yakni bagaimana suatu kebenaran dianggap sah dan dapat diterima dalam suatu
komunitas keilmuan tertentu.®

a. Sumber Tekstual: al-Qur’an, Hadis, dan Athar

Pada tahap awal, tafsir berkembang dalam kerangka yang sangat terikat
pada tafsir bi al-ma’thurpenafsiran berbasis riwayat. Sumber utamanya adalah
al-Qur’an yang ditafsirkan oleh al-Qur’an (tafSir al-Qur’an bi al-Qur’an),
kemudian oleh hadis Nabi, dan selanjutnya oleh penjelasan para sahabat dan
Tabiin. Pendekatan ini bertujuan menjaga otoritas tafsir agar tetap berada
dalam kerangka ortodoksi yang dapat dipertanggungjawabkan secara sanad
(transmisi).*® Namun demikian, metode ini secara inheren bersifat eksklusif,
karena membatasi otoritas interpretasi pada generasi awal umat Islam saja.

Meski memiliki legitimasi historis, pendekatan ini tidak sepenuhnya
bebas dari masalah. Sering kali riwayat-riwayat yang digunakan dalam tafsir
bersifat kontradiktif atau terbebani bias ideologis dan politis.*° Misalnya,
riwayat yang menjelaskan ayat-ayat tentang wilayah atau kepemimpinan
pasca-wafatnya Nabi banyak diperdebatkan karena keterkaitannya dengan
legitimasi kekuasaan dan ini membuka ruang bagi pendekatan lain yang lebih
rasional atau kontekstual.**

b. Rasionalisme dan Epistemologi Kalam

Dengan munculnya madrasah-madrasah teologis seperti Muktazilah,
paradigma epistemologis tafsir mengalami perluasan. Kalangan Muktazilah
memandang akal sebagai sumber yang sah dalam memahami dan bahkan
menakwil teks al-Qur’an, terutama dalam hal-hal yang berkaitan dengan sifat
Tuhan, keadilan llahi, dan tanggung jawab moral manusia. Mereka menolak
interpretasi literal terhadap ayat-ayat yang dapat berimplikasi pada tasybih
(penyerupaan Allah dengan makhluk), dan justru menekankan prinsip tanzih
(penyucian Tuhan dari segala sifat jasmani).*2

% H. Berg, “The Divine Sources,” dalam The Ashgate Research Companion to Islamic
Law, 2016, 27—40, https://doi.org/10.4324/9781315613093-6.

39 Muhammad Luthfi Dhulkifli, “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir
Be Described as ‘Traditions of Reason,”” Jurnal Studi lImu-limu Al-Qur’an dan Hadis 24, no.
1 (31 Januari 2023): 79-96, https://doi.org/10.14421/gh.v24i1.4303.

40 M.L. Dhulkifli, “To what Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir Be Described
as ‘Traditions of Reason,”” Jurnal Studi limu-ilmu al-Qu#’an dan Hadis 24, no. 1 (2023): 79—
96, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303.

4 S.AH. Al-Nasiri, “The relationship Between Wilayah and Al-Ghadeer: An
Inferential Study,” International Journal of Innovation, Creativity and Change 11, no. 5
(2020): 283-304.

42 Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.”

Vol. 13, No. I, Juni 2025 89




Ahmad Ismatullah Basyari

Contoh paling terkenal adalah penafsiran terhadap ayat istiwa ‘ala al-
‘arsh (QS. 20:5). Kaum Muktazilah tidak menerima pemaknaan literal (seperti
"Allah duduk di atas Arasy), dan menafsirkannya secara simbolik sebagali
dominasi kekuasaan-Nya atas alam semesta.*® Rasionalisme ini tidak hanya
menjadi alternatif dari pendekatan tradisional, tapi juga sebagai bentuk
resistensi intelektual terhadap dominasi otoritas tafsir yang tekstualis dan
kadang digunakan untuk melegitimasi kekuasaan absolut.

C. Otoritas Imam dan Epistemologi Kharismatik dalam Tafsir Syi’ah
Dalam mazhab Syi’ah, khususnya Imamiyah, sumber agama dalam
tafsir mengalami formalisasi baru yang tidak ditemukan dalam tradisi Sunni.
Penafsiran al-Qur’an dianggap tidak sahih kecuali jika disandarkan pada
penjelasan para Imam Maksum, yang dipercaya memiliki pengetahuan ilahiah
(ilm ladunni).** Dalam Tafsir al-Qummi dan Tafsir al-‘Ayyashi, hampir
seluruh penjelasan ayat dikaitkan langsung dengan sabda para Imam dari
keturunan Ali bin Abi Talib.*®
Konsep ini memperkenalkan jenis epistemologi yang bersifat
kharismatik-transendental. Para Imam bukan hanya pewaris ilmu Nabi, tetapi
juga otoritas utama dalam menjelaskan makna batin (batin) dari teks al-
Qur’an. Ini menjadikan tafsir Syi’ah memiliki dimensi spiritual-politik yang
kuat: makna al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari legitimasi Ahl al-Bayt
sebagai pusat interpretasi wahyu.*® Dalam kerangka heterodoksi, model ini
menegaskan tafsir sebagai arena alternatif yang memadukan otoritas spiritual,
kekuatan politik, dan hermeneutika esoterik dalam memperkaya tradisi
penafsiran Islam.

d. Epistemologi Intuitif dalam Tafsir Sufi
Sumber agama dalam tradisi Sufi berpijak pada pengalaman spiritual
dan intuisi batiniah. Para sufi seperti al-Qushayri, al-Tustari, dan Ibnu ‘Arabi
memandang bahwa al-Qur’an tidak hanya dapat ditafsirkan secara lahiriah,

4 P.S.S.M. Jamali dan K. Waheed, “Mu’tazilah, the First Rationalist School of Thought
in Islamic history: A Critical Study of its Ideology and Approach,” Hamdard Islamicus 43, no.
4 (2020): 71-96.

4 M.M. Dakake, “The Formative Development of Shi’i Qur’anic Exegesis,” dalam The
Routledge Companion to the Qur’an, 2021, 253-69, https://doi.org/10.4324/9781315885360-
217.

4 Morteza Karimi Nia, “Tafsir al-TabarT and Shi‘a Tafsirs,” Journal of Shi’a Islamic
Studies 9, no. 2 (2016): 196-221.

4 Arpa dan Ertas, “Takwil and Nusairism in External Thought.”

20 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

tetapi juga mengandung makna-makna batin yang hanya dapat diungkap
melalui proses penyucian jiwa dan penyingkapan ilahiah (kashf).*’

Dalam tafsir Sufi, pengalaman eksistensial seorang salik menjadi
instrumen epistemologis yang sah dalam mengungkap dimensi maknawi teks.
Sebagai contoh, penafsiran Ibnu ‘Arabi terhadap ayat al-nur (QS. 24:35)
sebagai manifestasi dari nur al-wujud (cahaya keberadaan) adalah bentuk
integrasi antara ontologi dan hermeneutika spiritual. Ini menunjukkan bahwa
sumber agama tidak terbatas pada nash dan riwayat, melainkan dapat
melibatkan dimensi transrasional yang tidak bisa diakses oleh akal logis
semata.®® Jika dilihat dari perspektif heterodoksi, epistemologi tafsir Sufi
menantang batas ortodoksi dengan menjadikan pengalaman batiniah dan
penyingkapan ilahiah sebagai otoritas sah, sehingga memperkaya keragaman
epistemik dan memperluas horizon makna al-Qur’an.

e. Perluasan Kontemporer: Sosial-Historis dan Feminis

Dalam perkembangan tafsir modern dan kontemporer, sumber agama
terus mengalami perluasan. Para pemikir seperti Fazlur Rahman, Amina
Wadud, dan Nasr Hamid Abu Zayd menambahkan dimensi sosial-historis
sebagai perangkat epistemik yang penting dalam memahami teks wahyu.
Menurut mereka, makna teks tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial, politik,
dan budaya tempat ia diturunkan.

Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan pendekatan double
movement theory, di mana penafsir harus memahami konteks historis ayat dan
kemudian mengartikulasikannya kembali ke dalam konteks modern.*® Amina
Wadud dalam Qur’an and Woman menunjukkan bagaimana pengalaman dan
perspektif perempuan dapat menjadi sumber sah dalam memahami ayat-ayat
gender, sebagai koreksi atas bias patriarkal dalam tafsir tradisional.>°

Pluralitas epistemologis dalam sumber agama tidak sekadar fenomena
diversifikasi teknis penafsiran, tetapi merupakan refleksi dari keberagaman
metodologi dan orientasi teologis umat Islam sepanjang sejarah. Heterodoksi
dalam hal ini merupakan hasil dari perbedaan dalam kerangka epistemik,
bukan sekadar penyimpangan dari norma ortodoksi. Pengakuan atas
keragaman sumber agama adalah langkah awal untuk membangun dialog tafsir

47 Ismail Lala, “The Epistemic Status of Mystical Experience in Ibn ‘Arabi’s Legal
Reasoning,” Religions 13, no. 11 (November 2022): 1051,
https://doi.org/10.3390/rel13111051.

4 W.C. Chittick, “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabi,” dalam The Routledge
Companion to the Qur’an, 2021, 282-90, https://doi.org/10.4324/9781315885360-29.

4 Humaira Ahmad, “Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’anic Reformist
Discourse in the Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and Mohammed Arkoun,” Religions
14, no. 5 (Mei 2023): 595, https://doi.org/10.3390/rel14050595.

0 M. Banu dan P.S.S.M. Jamali, “Some Reflection on Paradigm Shift in Qur’anic,
Interpretation on Gender Issue Discourse,” Hamdard Islamicus 42, no. 1-2 (2019): 199-213.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 91




Ahmad Ismatullah Basyari

yang inklusif dan reflektif, terutama dalam era kontemporer yang menuntut
pendekatan interdisipliner terhadap teks suci.

Agensi: Mufassir sebagai Subjek Intelektual dan Sosial

Dalam kajian tafsir, agensi tidak hanya dipahami sebagai kebebasan
individu untuk menafsirkan teks, melainkan juga mencerminkan posisi sosial,
preferensi teologis, dan orientasi politik dari seorang mufassir. Agensi dalam
konteks ini adalah kemampuan mufassir sebagai subjek historis yang aktif —
yang tidak hanya menyalurkan pesan ilahi secara pasif, tetapi juga membentuk
makna teks melalui proses interpretasi yang kompleks dan sarat konteks. Oleh
karena itu, memahami agensi para mufassir berarti memahami mereka dalam
posisi sebagai aktor kultural dan politis dalam lanskap sejarah Islam.

a. Mufassir dan Konteks Sejarahnya

Setiap mufassir tidak lahir dalam ruang hampa. Mereka hidup dalam
kerangka zamannya, menghadapi tantangan sosial, politik, dan teologis
tertentu yang mempengaruhi pendekatan mereka terhadap teks suci.®t
Misalnya, al-Tabari (w. 310 H) menyusun Jami‘ al-Bayan pada masa
Abbasiyah, ketika mazhab Sunni berusaha menegaskan ortodoksinya pasca
hegemoni Muktazilah yang didukung oleh penguasa dalam periode Mihnah.
Dalam tafsirnya, al-Tabari berhati-hati dalam menyikapi ayat-ayat teologis,
dan berusaha menampilkan spektrum pandangan ulama salaf, namun ia tetap
menunjukkan preferensi Sunni dalam pilihan akhirnya. la tidak menolak
perbedaan, namun cenderung menetapkan pilihan yang sesuai dengan orientasi
ideologis dominan zamannya.>?

Sebaliknya, al-Zamakhshari (w. 538 H), seorang Muktazili dari
Khwarazm yang hidup pada masa dominasi teologi Asy‘ariyah di dunia Islam
Sunni, menampilkan keberanian intelektual dalam a/-Kashshat. Dalam
karyanya, ia secara terang-terangan menolak pandangan yang bertentangan
dengan prinsip keadilan dan tauhid murni ala Muktazilah. Pilihan-pilihan
kebahasaan, pendekatan gramatikal yang sangat preskriptif, serta rasionalitas
tinggi dalam menjelaskan teks menunjukkan bahwa agensi tafsir tidak sekadar
ekspresi individual, melainkan juga bentuk resistensi ideologis terhadap narasi
mayoritas.>

51 Abdullah Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal
Texts of the Quran,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 71, no. 2 (Juni
2008): 22137, https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517.

2 Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,”
2024.

53 Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.”

92 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

b. Agensi dalam Konstruksi Ortodoksi dan Heterodoksi

Agensi seorang mufassir juga tampak dalam bagaimana ia
mengonstruksi batas-batas ortodoksi dan heterodoksi. Tafsir bukan hanya
produk penjelasan teks, tetapi juga media konstruksi otoritas. Dalam hal ini,
para mufassir memiliki peran ganda: sebagai pelayan teks dan sebagai
pembentuk norma keagamaan. Dalam banyak kasus, agensi ini digunakan
untuk melanggengkan wacana dominan atau meneguhkan identitas kelompok
tertentu.>*

Tafsir Syi’ah klasik seperti Tafsir al-‘Ayyashi dan Tafsir al-Qummi,
misalnya, menegaskan posisi teologis khas Syi’ah Imamiyah melalui
pembacaan ayat-ayat yang menekankan keutamaan Ahlu al-Bayt. Para
mufassir dalam tradisi ini menggunakan penafsiran untuk menjustifikasi
doktrin imamah dan menolak otoritas khilafah Sunni. Dalam tafsir mereka,
ayat-ayat seperti QS. 4:59 (ulil amr) atau QS. 33:33 (zathir) dimaknai secara
khas untuk mengukuhkan legitimasi politik-religius kelompok mereka.*

Sementara itu, para mufassir dalam tradisi Sufi menampilkan agensi
spiritual, dengan membuka dimensi batiniah teks yang sering kali tak terlihat
dalam tafsir literal. Ibnu ‘Arabi, misalnya, dalam al-Futuhat al-Makkiyyah,
menafsirkan QS. 24:35 tentang cahaya Allah bukan dalam kerangka fisikal
atau simbolik biasa, melainkan sebagai representasi ontologis dari eksistensi
dan manifestasi Tuhan dalam seluruh realitas. Di sini, agensi mufassir
terwujud dalam bentuk eksplorasi esoterik terhadap makna-makna terdalam
teks, di luar kerangka ortodoksi mainstream.>®

c. Agensi Kolektif dan Latar Belakang Mazhab

Dalam sejarah Islam, agensi dalam tafsir tidak hanya bersifat
individual, tetapi juga kolektif. Madrasah-madrasah tafsir seperti madrasah
Kufah, Basrah, dan Baghdad masing-masing memiliki pendekatan khas yang
menunjukkan bagaimana komunitas ilmiah membentuk corak tafsir tertentu.
Madrasah Kufah, misalnya, dikenal lebih terbuka terhadap ra’y (opini
rasional), sementara madrasah Madinah cenderung literal dan mengandalkan
riwayat sahih.

Selain itu, para mufassir juga membawa latar belakang mazhab fikih
dan teologi mereka ke dalam penafsiran. Al-Razi, seorang Asy‘ari dan Syafi‘i,
dalam Mafatih al-Ghayb menghadirkan tafsir yang sangat filosofis dan
rasional, tetapi tetap berpijak pada kerangka teologi Asy‘ari. Agensinya
sebagai filsuf dan teolog menjadikan tafsirnya sarat dengan elaborasi

% AY. Mursyid, M.D. Al-Baihagi, dan A.R. Murtafi’ah, “Politics and Pluralism:
Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse in Indonesia,” Jurnal Studi lImu-ilmu
al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 (2024): 5776, https://doi.org/10.14421/gh.v25i1.5379.

%5 Nia, “Tafsir al-Tabar and Shi‘a Tafsirs.”

% Chittick, “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabi.”

Vol. 13, No. I, Juni 2025 93




Ahmad Ismatullah Basyari

kosmologi, metafisika, dan pembacaan spekulatif terhadap ayat-ayat
mutashabihat.®’

d. Agensi dan Perempuan dalam Tafsir

Dalam sejarah panjang tafsir, agensi perempuan sebagai mufassirah
relatif terpinggirkan. Namun pada masa kontemporer, muncul sejumlah
mufassir perempuan seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Ziba Mir-
Hosseini yang menantang pembacaan patriarkis terhadap teks suci. Mereka
mengembangkan tafsir berbasis pengalaman perempuan (gender-inclusive
hermeneutics) yang menekankan keadilan relasional dan kesetaraan spiritual.>®
Tafsir terhadap ayat-ayat seperti QS. 4:34 atau QS. 2:228 dikaji ulang dalam
konteks historis dan sosiologis, menunjukkan bahwa agensi mufassir hari ini
juga mencakup kesadaran gender sebagai basis epistemik.

Agensi mufassir bukan sekadar dimensi psikologis atau pribadi, tetapi
energi hermeneutik yang menyusun struktur makna dalam tafsir. la
mencerminkan relasi dinamis antara teks, mufassir, dan realitas zamannya.
Dengan menyadari agensi ini, kita dapat membaca tafsir bukan sebagai
kebenaran absolut yang beku, tetapi sebagai produk historis yang hidup,
dialogis, dan penuh kemungkinan.®®

Mengungkap agensi para mufassir membuka pintu bagi pemahaman
tafsir yang lebih plural, inklusif, dan humanistik, sekaligus menyadarkan Kita
bahwa setiap tafsir adalah cerminan dari jiwa zamannya, dengan segala
pergulatan ide, otoritas, dan tafsir atas realitas.

Ijtihad dan Perbedaan Pendapat sebagai Ekspresi Heterodoksi

Dalam sejarah intelektual Islam, ijtihad memegang peran sentral
sebagai mekanisme pembacaan kreatif terhadap teks wahyu dalam rangka
menjawab dinamika zaman. la merupakan jembatan epistemologis antara
keabadian teks al-Qur’an dan kompleksitas realitas historis umat Islam.
Namun, justru melalui proses ijtihad inilah lahir keberagaman pandangan dan
interpretasi, yang pada gilirannya membentuk spektrum pemikiran dari
ortodoksi hingga heterodoksi.®

5" Tariq Jaffer, “Fakhr al-Din al-Razi on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-riih): An
Investigation into the Eclectic Ideas of Mafatih al-ghayb,” Journal of Qur’anic Studies 16, no.
1 (Februari 2014): 93-119, https://doi.org/10.3366/jgs.2014.0133.

8“Women and Tafsir,” obo, diakses 14 April 2025,
https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-9780195390155/0bo-
9780195390155-0249.xml.

% S. R. Burge, “The Search for Meaning: Tafsir, Hermeneutics, and Theories of
Reading,” 4 Maret 2015, https://doi.org/10.1163/15700585-12341336.

80 T.A. Parrey, “The Interplay of Ijtihad and Maqasid Al-Shari‘Ah in Pre-Modern Legal
Thought: Examining the Contributions of Al-Ghazali and Al-Shatibi,” Hamdard Islamicus 47,
no. 2 (2024): 37-59, https://doi.org/10.57144/hi.v47i2.894.

94 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

Perbedaan pendapat yang muncul bukan semata-mata akibat perbedaan
logika deduksi, tetapi juga cerminan dari keragaman pendekatan, latar
sosiopolitik, dan pilihan teologis yang dimiliki para penafsir. Dalam konteks
ini, heterodoksi tidak boleh hanya dipahami sebagai penyimpangan dari arus
utama, melainkan sebagai representasi dari produktivitas intelektual dan
vitalitas tafsir al-Qur’an. Ijtihad menjadi ruang dialektika antara teks dan
penafsir, antara otoritas dan resistensi, antara makna harfiah dan tafsir
batiniah.®

Sub-bab ini akan menguraikan bagaimana ijtihad berfungsi sebagai
perangkat utama dalam proses penafsiran, bagaimana perbedaan pendapat
ditoleransi atau dikriminalisasi, serta bagaimana ekspresi heterodoksi justru
memperkaya lanskap tafsir klasik dan modern. Dengan menelusuri dinamika
ini, kita akan memahami bahwa di balik doktrin “kebenaran tunggal”,
tersimpan khazanah pemikiran yang plural dan sering kali tersembunyi di balik
label ‘menyimpang’.

a. ljtihad: Pilar Kecerdasan Hermeneutik dalam Islam

ljtihad, secara etimologis berasal dari akar kata jahada yang berarti
bersungguh-sungguh, secara terminologis merujuk pada proses intelektual
maksimal yang dilakukan seorang mujtahid untuk menggali makna hukum
atau nilai dari teks-teks syariat, khususnya al-Qur’an dan hadis. Dalam
diskursus tafsir, ijtihad bukan hanya merupakan alat epistemologis, tetapi juga
menjadi ekspresi dari dinamika historis dan sosial umat Islam.%?

Pada masa pembentukan Islam (abad ke-1 hingga ke-3 H), ijtihad
menjadi sarana utama dalam menjawab kompleksitas sosial-politik yang terus
berkembang pasca-wafatnya Nabi Muhammad saw. Ketiadaan teks eksplisit
dalam sejumlah persoalan dan keterbatasan akses terhadap Sunnah Nabi
memaksa para sahabat dan generasi Tabiin untuk melakukan ijtihad demi
menjawab kebutuhan hukum dan keagamaan umat. Dalam konteks ini, ijtihad
menjadi fondasi perbedaan pendapat di kalangan ulama, yang pada gilirannya
melahirkan keberagaman tafsir terhadap ayat-ayat al-Qur’an.5

b. ljtihad sebagai Wacana Produksi Makna
Dalam proses penafsiran, ijtihad melibatkan sejumlah perangkat
metodologis seperti istinbat, giyas, istihsan, dan takwil. Setiap mazhab atau
aliran teologis mengembangkan instrumen ijtihad berdasarkan kerangka

61 Abdullah Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal
Texts of the Quran,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 71, no. 2 (Juni
2008): 221-37, https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517.

62 Hasan Rezaee Haftador dan Azam Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis,” Asian
Social Science 11, no. 27 (22 November 2015): p125, https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125.

83 A. Galadari, “Ijtihad Holds Supremacy in Islamic Law: Muslim Communities and
the Evolution of Law,” Religions 13, no. 4 (2022), https://doi.org/10.3390/rel13040369.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 95




Ahmad Ismatullah Basyari

epistemologi masing-masing.®* Muktazilah, misalnya, mengedepankan prinsip
rasionalitas ketat dalam ijtihad, sehingga cenderung melakukan takwil
terhada6|% ayat-ayat mutasyabihat, terutama yang berkenaan dengan sifat-sifat
Tuhan.

Di sisi lain, aliran Ahl al-Sunnah wal Jama‘ah lebih menekankan
tekstualitas dan warisan riwayat dalam mengembangkan ijtihad, meskipun
tetap menerima perbedaan dalam tafsir selama tidak bertentangan dengan
kaidah usul. Dalam kerangka ini, ijtihad menjadi instrumen yang melampaui
sekadar deduksi hukum, tetapi merupakan sarana eksplorasi makna terhadap
teks ilahi.%®

Sebagai contoh, dalam penafsiran ayat ali al-amr (QS. 4:59), ijtihad
memainkan peran sentral dalam menafsirkan siapa yang dimaksud dengan
"pemegang otoritas”. Ulama Sunni melakukan ijtihad untuk menyamakan
makna tersebut dengan pemimpin negara dan ulama, sementara ulama Syi’ah
melalui pendekatan hermeneutik teosentris menafsirkannya sebagai para Imam
yang Maksum. Dalam dua model ini, terlihat bahwa ijtihad tidak bersifat steril,
tetapi selalu bersinggungan dengan ideologi, teologi, dan posisi politik
penafsir.%’

c. Perbedaan Pendapat: Refleksi Keberagaman, Bukan Ancaman

Salah satu implikasi dari ijtihad adalah terbukanya kemungkinan
perbedaan pendapat (ikAtilafj), bahkan dalam isu-isu yang dianggap
fundamental. Tradisi Islam klasik justru menjadikan perbedaan sebagai
khazanah keilmuan yang wajar dan bahkan dirayakan. Ungkapan populer
seperti ikhtilaf al-ummah rahmah (perbedaan di antara umat adalah rahmat)
menjadi cerminan budaya ilmiah yang mengakui kemungkinan jamak dalam
memahami teks.

Namun demikian, perbedaan ini juga menjadi ladang subur bagi
lahirnya heterodoksi. Dalam konteks tafsir, perbedaan tidak hanya bersifat
teknis-linguistik, tetapi bisa bersifat esensial dan ideologis. Misalnya, dalam
menafsirkan ayat-ayat tentang gadar dan iradah (kehendak Tuhan), perbedaan
tafsir antara kaum Jabariyah, Qadariyah, Muktazilah, dan Asy‘ariyah

% Galadari.

85 Jamali dan Waheed, “Mu’tazilah, the First Rationalist School ff Thought in Islamic
History.”

% Calgan, “Ibn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism in Tafseer Al-
Quran Al-Azeem.”

67 Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal Texts of
the Quran,” Juni 2008.

96 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

mencerminkan perbedaan mendasar dalam hal doktrin teologis, bukan sekadar
variasi linguistik.%®

Dalam tafsir ayat-ayat hukum seperti gatl (pembunuhan), Audud, atau
mirath, ijtihad antar-madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, Hanbali)
melahirkan tafsir yang berbeda terkait konteks, syarat, dan pelaksanaannya.
Hal ini menegaskan bahwa bahkan dalam ranah hukum yang dianggap rigid,
tafsir tetap bersifat interpretatif dan terbuka terhadap perbedaan.®®

Lebih jauh lagi, perbedaan pendapat juga mencerminkan relasi kuasa.
Tafsir dominan sering kali didukung oleh institusi politik dan menjadi
‘ortodoksi resmi’, sedangkan tafsir yang tidak sejalan dituduh sebagai bidah
atau bahkan dikafirkan. Inilah yang terjadi dalam relasi tafsir Muktazilah
dengan Abbasiyah awal, kemudian Asy‘ariyah dengan Dinasti Saljuk, dan
tafsir Syi’ah di bawah tekanan otoritas Sunni dominan.”

d. Heterodoksi sebagai Medium Intelektualisasi Tafsir

Alih-alih dianggap sebagai ancaman terhadap kesatuan umat,
heterodoksi sejatinya adalah bukti berkembangnya pemikiran Islam yang
dinamis. Perbedaan penafsiran, ketika disandarkan pada metodologi yang
sahih dan argumentasi yang kuat, menunjukkan betapa al-Qur’an memang
membuka ruang kontemplasi dan refleksi yang luas. Tidak mengherankan jika
tokoh seperti Imam al-Syafi‘i mengakui validitas perbedaan dalam hasil
ijtihad, dengan ungkapannya: "Pendapatku benar namun mungkin salah, dan
pendapat orang lain salah namun mungkin benar."

Dalam kerangka ini, heterodoksi menjadi perluasan dari otoritas
penafsiran. la adalah ruang bagi tafsir minoritas, tafsir alternatif, dan tafsir
perlawanan, termasuk yang ditulis dari perspektif perempuan, kelompok
marginal, atau orientasi spiritual di luar arus utama. Tafsir feminis
kontemporer seperti yang dikembangkan Amina Wadud atau Asma Barlas
merupakan kelanjutan dari semangat ijtihad yang membuka ruang artikulasi
baru bagi makna keadilan dan relasi gender dalam teks suci.

Demikian pula dalam tafsir Sufi, penggunaan simbol dan isyarat
(ishari) dianggap menyimpang oleh kalangan literalis. Namun dalam tradisi

8 Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,”
2024.

89 A. Arifin, “The Application of Qat‘T and Zanni in Considering Subject of Law and
Legal Purposes.,” Ahkam: Jurnal Illmu Syariah 13, no. 1 (2013): 89-98,
https://doi.org/10.15408/ajis.v13i1.954.

0 FN. Bin Madi, “The Authenticity of the Quran: Theological Views on the
Tahrifamong Sunni and Shia Scholars,” European Journal for Philosophy of Religion 15, no.
1 (2023): 144-59, https://doi.org/10.24204/ejpr.2023.4114.

ool AAY 7l Jaisy lea (o, diakses 14 April 2025,
https://gate.ahram.org.eg/daily/News/203394/1164/764073/Uasll-Jains-l goa- il -p/2al)- )l 5il-

».aSpX.
Vol. 13, No. I, Juni 2025 97




Ahmad Ismatullah Basyari

spiritual, tafsir semacam itu justru menjadi jembatan antara teks dan
pengalaman transenden, menafsirkan ayat tidak hanya dengan akal dan bahasa,
tetapi juga dengan intuisi dan kehadiran batin.”?

Ijtihad dan perbedaan pendapat tidak bisa dilepaskan dari dinamika
heterodoksi dalam sejarah tafsir Islam. la adalah bukti bahwa al-Qur’an bukan
kitab yang beku dan statis, tetapi teks hidup yang terus diproduksi maknanya
melalui interaksi kreatif antara teks, penafsir, dan realitas zamannya. Dalam
era kontemporer, pemahaman terhadap ijtihad sebagai ekspresi keberagaman
justru dapat membuka jalan menuju rekonsiliasi antara ortodoksi dan
heterodoksi, antara masa lalu dan masa kini, antara nash dan konteks. "

Contoh Studi/Penafsiran: Ayat-Ayat yang Mengandung Makna Ganda

Dalam tradisi tafsir al-Qur’an, terdapat sejumlah ayat yang secara
inheren mengandung makna ganda, simbolik, atau membuka ruang kontestasi
makna, sehingga melahirkan penafsiran yang plural bahkan kontradiktif. Ayat-
ayat seperti ini disebut sebagai ayat-ayat multi-layered, karena terbuka
terhadap pendekatan linguistik, teologis, filosofis, mistikal, hingga politis.”
Pada bagian ini akan dibahas tiga ayat penting: QS 4:59 (zli al-amr), QS 24:35
(al-nur), dan QS 3:7 (mutashabihat), sebagai cermin dari keberagaman
pendekatan hermeneutika dalam tafsir klasik dan kontemporer.

a. QS 4:59 — Otoritas “Ulil Amr” dan Fragmentasi Tafsir Politik-

Teologis

SORENNIN S LAY SR e

Ayat ini merupakan salah satu titik krusial dalam diskusi mengenai
otoritas keagamaan dan kepemimpinan dalam Islam. Tafsir terhadap "uli al-
amr" menjadi medan tarik-menarik antara berbagai kelompok teologis dan
politik sejak masa klasik.

Tafsir Sunni Tradisional (al-Tabari, Ibn Kathir): “Uli al-amr”
dimaknai sebagai pemimpin umat Islam, baik khalifah, amir, maupun ulama
yang memegang otoritas hukum. Penekanan diberikan pada kepatuhan
terhadap struktur sosial dan politik yang sah sejauh tidak melanggar syariat.
Tafsir ini menjadi fondasi teologis legitimasi kekuasaan Sunni dalam sejarah
kekhalifahan Umayyah dan Abbasiyah. Tafsir Syi’ah Imamiyah (al-Tusi, al-

72 B. Izmirli, “An Overview of Stfi Tafsir (Exegesis) Tradition from the Angle of
(Bayan)- Concealment Paradox,” Cumhuriyet llahiyat Dergisi 24, no. 3 (2020): 1355-73,
https://doi.org/10.18505/cuid.773660.

® H.R. Haftador dan A. Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis,” Asian Social
Science 11, no. 27 (2015): 125-31, https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125.

4 Mohammed Nahar Al-Ali dan Mohammad Qasem and Al-Zoubi, “Different Pausing,
Different Meaning: Translating Qur’anic Verses Containing Syntactic Ambiguity,”
Perspectives 17, no. 4 (1 Desember 2009): 22741,
https://doi.org/10.1080/09076760903359213.

98 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

Tabarsi): "uli al-amr" secara eksklusif ditafsirkan sebagai para Imam Maksum
dari keturunan Nabi melalui jalur Ali bin Abi Talib. Penafsiran ini tidak hanya
bersifat teologis, tetapi juga eskatologis, karena dikaitkan dengan kehadiran
Imam Mahdi. Tafsir Syi’ah memandang ayat ini sebagai teks ilahi yang
menjustifikasi sistem imamah sebagai sistem bimbingan ilahiyah yang tidak
mungkin keliru.”

Pendekatan Rasional-Kritikal (Muhammad Abduh, Nasr Hamid Abu
Zayd): Tafsir modernis menginterpretasikan "ulil amr" sebagai struktur
otoritas kontekstual yang bisa berubah sesuai nilai demokrasi, keadilan, dan
maqasid al-shari ‘ah. Penafsiran ini memperlihatkan upaya desakralisasi literal
dari ayat demi menyesuaikannya dengan kebutuhan politik modern.”

b. QS 24:35 - Ayat al-Nar dan Lapisan Tafsir Filosofis Mistikal
SO LRSIV A e
Ayat ini dianggap sebagai salah satu ayat pallng kompleks dan
simbolik dalam al-Qur’an. Ia tidak hanya menggambarkan Tuhan sebagai
cahaya, tetapi juga merumuskan struktur ontologis tentang bagaimana
eksistensi memahami hakikat Tuhan. Ayat ini mengandung metafora dan
simbol yang luar biasa dalam narasi tafsir Islam.

Tafsir Sufi (al-Qusayri, Ibnu ‘Arabi): Ayat ini ditafsirkan secara esoterik
sebagai manifestasi tajalli (penyingkapan ilahi) dalam eksistensi. Ibnu ‘Arabi
menjelaskan bahwa niir bukan hanya cahaya literal, tetapi nur al-wujud
(cahaya eksistensi) yang menjadi dasar segala ciptaan. Dalam kerangka ini,
Tuhan bukan sekadar pencipta, tetapi juga realitas yang menyinari keberadaan
makhluk dengan hakikat-Nya.”’

Tafsir Rasionalis-Filosofis (Fakhr al-Din al-Razi): Dalam al-Tafsir al-
Kabir, al-Razi menyusun pendekatan kosmologis dan metafisika Aristotelian
untuk memahami nur. 1a menganalisis simbol kaca, pelita, dan minyak zaitun
sebagai lapisan realitas: dari alam empiris menuju alam malakut. Ini
menunjukkan interaksi tafsir dengan ilmu-ilmu filosofis.

Tafsir Literal-Tradisional (Ibn Kathir): Tafsir ini cenderung berhati-
hati dan tidak terlalu mendalam ke ranah simbolik. Ibn Kathir menolak tafsir
yang terlalu spekulatif dan mengaitkan ayat ini dengan petunjuk Allah kepada

5 M. Sirry, “Who Are Those in Authority? Early Muslim Exegesis of the Qur’anic
Uld’l-Amr,” Religions 12, no. 7 (2021), https://doi.org/10.3390/rel12070483.

6Y. Helmy, “From Islamic Modernism to Theorizing Authoritarianism: Bin Bayyah
and the Politicization of the Maqasid Discourse,” American Journal of Islam and Society 38,
no. 3-4 (2021): 3670, https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.2934.

" Meena Sharify-Funk, “Ibn Al-‘Arabi and the Virtues of ‘Holy Envy’ in Islam,” dalam
Learning from Other Religious Traditions, ed. oleh Hans Gustafson, Pathways for Ecumenical
and Interreligious Dialogue (Cham: Springer International Publishing, 2018), 37-52,

https://doi.org/10.1007/978-3-319-76108-4_3.
Vol. 13, No. I, Juni 2025 99




Ahmad Ismatullah Basyari

hati hamba-Nya yang beriman. Ini adalah bentuk konservatisme hermeneutis
demi menjaga kehati-hatian akidah.’®

c. QS 3:7 - Antara Muhkam dan Mutashabih: Struktur Hermeneutika
dan Legitimasi Tafsir

e ety 0 2k i 4 0 2l 51 5l 5

Ayat ini secara langsung memetakan struktur teks al-Qur’an: sebagian
ayat bersifat muhkam (jelas dan determinatif), sementara lainnya mutashabih
(ambigu atau memiliki makna ganda). Perbedaan ini memunculkan pertanyaan
mendasar: siapa yang boleh menafsirkan ayat-ayat mutashabihat?

Tafsir Asy‘ariyah dan Ahl al-Sunnah: Penafsiran atas ayat ini
cenderung berhenti pada ayat: " wa ma ya‘lamu ta’wilahu illa Allah" (dan tidak
ada yang tahu takwilnya kecuali Allah). Ini mencerminkan pendekatan tafwid,
yakni menyerahkan makna simbolik hanya kepada Allah dan menghindari
spekulasi berlebihan.

Tafsir Muktazilah dan Rasionalis: Membaca lanjut ayat ini: "wa al-
rasikhuna fi al-‘ilm yaquluna amanna bihi' — menjadi dasar bahwa para
cendekiawan yang mendalam ilmunya berhak menakwil. Ini membuka ruang
bagi akal sebagai perangkat penafsiran, sehingga ta’wil bukan hanya boleh,
tetapi perlu.’®

Ayat ini menjadi dasar bagi metodologi tafsir antara pembaca yang
menyerah pada misteri teks, dan pembaca yang aktif mengonstruksi makna
melalui akal dan konteks. Di sinilah heterodoksi berakar sebagai legitimasi
intelektual yang bertanggung jawab.

Ketiga ayat ini bukan hanya titik temu antara berbagai mazhab, tetapi
juga menggambarkan kompleksitas wahyu sebagai teks yang hidup. Mereka
menyimpan lapisan makna literal, alegoris, teologis, dan eksistensial. Tafsir
atas ayat-ayat ini menunjukkan bahwa al-Qur’an tidak pernah bersifat tunggal
dalam makna, 1a selalu “berbicara” berbeda kepada audiens yang berbeda,
dalam ruang dan waktu yang berbeda.°

Heterodoksi di sini bukan tanda kelemahan, melainkan kekuatan
epistemik Islam yang membuka diri pada penjelajahan makna secara
bertanggung jawab. Dari tafsir berbasis hadis hingga tafsir filosofis, dari

8 Younus Y. Mirza, “Tafstr Ibn Kathir: A Window Onto Medieval Islam and a Guide
to the Development of Modern Islamic Orthodoxy,” dalam The Routledge Companion to the
Qur’an (Routledge, 2021).

" Z.H. Kog, “The Moral Dimension of God-Human Relationship in Zamakhshari’s
Thought,”  Cumhuriyet  Ilahiyat Dergisi 28, no. 1 (2024):  485-506,
https://doi.org/10.18505/cuid.1434968.

8 R.i. Mahmut, “The Origin of Esotericism: An Analysis of the Ismaili Esoteric
Approach to Qur’anic Interpretation,” Jurnal Studi limu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1
(2024): 10520, https://doi.org/10.14421/gh.v25i1.5392.

IV Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

pendekatan hukum hingga spiritualitas, ayat-ayat tersebut menjadi titik lebur
semua warna hermeneutika Islam.8!

SIMPULAN

Kajian terhadap heterodoksi dalam tafsir al-Qur’an sepanjang masa
pembentukan hingga periode pertengahan Islam ini memberikan kontribusi
konseptual terhadap pemahaman tafsir al-Qur'an dengan menegaskan bahwa
keragaman penafsiran bukanlah deviasi dari ortodoksi, melainkan manifestasi
dari dinamika intelektual yang hidup dan kontekstual. Perbedaan otoritas,
sumber keagamaan, dan bentuk agensi para mufassir menunjukkan bahwa
tafsir tidak pernah berada dalam ruang hampa sejarah. Tafsir adalah arena
diskursif di mana kepentingan teologis, politik, filosofis, dan spiritual saling
bertemu dan bertarung. Fenomena ijtihad dan perbedaan pendapat yang kerap
dicap sebagai heterodoksi justru menjadi pendorong utama dalam
pembentukan peradaban intelektual Islam. Tafsir tidak berkembang dalam satu
garis lurus yang stabil, tetapi melalui spektrum respons yang kompleks
terhadap teks wahyu, disesuaikan dengan kebutuhan zamannya. Ayat-ayat
tertentu seperti li al-amr (QS 4:59), ayat a/-nur (QS 24:35), dan mutashabihat
(QS 3:7) menjadi cermin dari bagaimana al-Qur’an membuka dirinya untuk
ditafsirkan dalam berbagai level: literal, simbolik, spiritual, bahkan politis.
Dengan demikian, heterodoksi dalam tafsir bukan semata produk perbedaan
pendapat, melainkan suatu bentuk epistemologi alternatif yang memperkaya,
menantang, dan memelihara keberlangsungan pemikiran Islam. Studi ini
memperluas cakrawala kajian tafsir dengan menempatkan pluralitas epistemik
dan agensi mufassir sebagai elemen vital dalam pemeliharaan khazanah tafsir
klasik yang inklusif, reflektif, dan dialogis. Mengakui ruang heterodoksi
berarti mengakui keunikan Islam sebagai tradisi yang menghargai akal, intuisi,
dan keberagaman suara. Pemahaman ini tidak hanya penting dalam kajian
sejarah tafsir, tetapi juga relevan dalam membentuk etos keberislaman yang
inklusif dan dialogis di masa kini.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul-Raof, Hussein. Theological Approaches to Qur’anic Exegesis: A
Practical Comparative-Contrastive Analysis. London: Routledge,
2012. https://doi.org/10.4324/9780203127018.

Abusweireh, L.S.M., T.A.A. Abu-Alhaj, dan AN. bin Abdullah. “The
Purposes of Changing in Challenging Discourse in the Holy Quran.”
Quranica 13, no. 2 (2021): 201-35.

Ahmad, Humaira. “Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’anic
Reformist Discourse in the Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and

81 Haftador dan Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis.”

Vol. 13, No. I, Juni 2025 I0I




Ahmad Ismatullah Basyari

Mohammed Arkoun.” Religions 14, no. 5 (Mei 2023): 595.
https://doi.org/10.3390/rel14050595.

Al-Ali, Mohammed Nahar, dan Mohammad Qasem and Al-Zoubi. “Different
Pausing, Different Meaning: Translating Qur’anic Verses Containing
Syntactic Ambiguity.” Perspectives 17, no. 4 (1 Desember 2009): 227—
41. https://doi.org/10.1080/09076760903359213.

Alwi HS, Muhammad. “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan
Al-Qur’an,” Substantia: Jurnal lImu-llmu Ushuluddin 21 No.1 (2019):
1-16. https://doi.org/10.22373/substantia.v21i1.4687.

Arifin, A. “The Application of Qat‘1 and Zannt in Considering Subject of Law
and Legal Purposes.” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 13, no. 1 (2013):
89-98. https://doi.org/10.15408/ajis.v13i1.954.

Armas, Adnin. Metodologi Bibel dalam Studi Al-Qur’an. Jakarta: Gema
Insani, 2005.

Arpa, A., dan K. Ertas. “Ta’wil and Nusairism in External Thought.” Turk
Kulturu ve Haci Bektas Veli - Arastirma Dergisi 62 (2012): 289-304.

Banu, M., dan P.S.S.M. Jamali. “Some Reflection on Paradigm Shift in
Qur’anic, Interpretation on Gender Issue Discourse.” Hamdard
Islamicus 42, no. 1-2 (2019): 199-213.

Basumatary, Jagadish. “Michel Foucault on Regenerative Relatedness of
Power/Knowledge and Truth.” Journal of Indian Council of
Philosophical Research 37, no. 3 (1 September 2020): 323-41.
https://doi.org/10.1007/s40961-020-00224-4.

Berg, H. “The Divine Sources.” Dalam The Ashgate Research Companion to
Islamic Law, 27-40, 2016. https://doi.org/10.4324/9781315613093-6.

Berg, Herbert. “The Isnad and the Production of Cultural Memory: Ibn Abbas
as a Case Study,” 1 Januari 2011.
https://doi.org/10.1163/156852711X562317.

Bin Madi, F.N. “The Authenticity of the Quran: Theological Views on the
Tahrifamong Sunni and Shia Scholars.” European Journal for
Philosophy of Religion 15, no. 1 (2023): 144-59.
https://doi.org/10.24204/ejpr.2023.4114.

Burge, S. R. “The Search for Meaning: Tafsir, Hermeneutics, and Theories of
Reading,” 4 Maret 2015. https://doi.org/10.1163/15700585-12341336.

Calgan, M.A. “Ibn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism
in Tafseer Al-Quran Al-azeem.” Cumhuriyet Dental Journal 24, no. 1
(2020): 97-118. https://doi.org/10.18505/cuid.674002.

Campanini, M. “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.” Religion
Compass 6, no. 1 (2012): 41-50. https://doi.org/10.1111/j.1749-
8171.2011.00273.x.

Celik, E. “Al-Zamakhshari’s Approach to the Verses Reported to be About
‘All b. Ab1 Talib in the Context of Mu‘tazila-Shi‘a Interaction.”

I3 Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 25, no. 3 (2021): 1123-42.
https://doi.org/10.18505/cuid.980770.

Chittick, W.C. “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabi.” Dalam The
Routledge  Companion to  the Qur’an, 282-90, 2021.
https://doi.org/10.4324/9781315885360-29.

Dakake, M.M. “The Formative Development of Shi’i Qur’anic Exegesis.”
Dalam The Routledge Companion to the Qur’an, 253-69, 2021.
https://doi.org/10.4324/9781315885360-27.

Dalimunthe, A.Q., E.R. Pratiwi, dan T. Batubara. “Challenging the Sacred:
The Law of Doubting the Authenticity of the Quran in the Perspective
of the Fatwa of the Indonesian Ulema Council.” Pharos Journal of
Theology 105, no. 2 (2024): 1-14.
https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.211.

Dhulkifli, Muhammad Luthfi. “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic
Tafsir Be Described as ‘Traditions of Reason.””” Jurnal Studi IImu-limu
Al-Qur’an Dan Hadis 24, no. 1 (31 Januari 2023):. 79-96.
https://doi.org/10.14421/gh.v24i1.4303.

Fauzi, Safran, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina. “Ragam Pendekatan Dan Metode
Penafsiran Al-Qur’an.” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (28 April 2023): 422—
48. https://doi.org/10.37274/rais.v7i1.684.

Galadari, A. “Ijtihad Holds Supremacy in Islamic Law: Muslim Communities
and the Evolution of Law.” Religions 13, no. 4 (2022).
https://doi.org/10.3390/rel13040369.

Gorke, Andreas. “Die Spaltung Des Mondes in Der Modernen Koranexegese
Und Im Internet,” 1 Januari 2010.
https://doi.org/10.1163/157006010X489793.

Haftador, Hasan Rezaee, dan Azam Khodaparast. “Ijtihad in Quranic
Exegesis.” Asian Social Science 11, no. 27 (22 November 2015): p125.
https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125.

Haftador, H.R., dan A. Khodaparast. “Ijtihad in Quranic Exegesis.” Asian
Social Science 11, no. 27 (2015): 125-31.
https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125.

Helmy, Y. “From Islamic Modernism to Theorizing Authoritarianism: Bin
Bayyah and the Politicization of the Maqasid Discourse.” American
Journal of Islam and Society 38, no. 3-4 (2021): 36-70.
https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.2934.

[zmirli, B. “An Overview of Siifi Tafsir (Exegesis) Tradition from the Angle
of (Bayan)- Concealment Paradox.” Cumhuriyet llahiyat Dergisi 24,
no. 3 (2020): 1355-73. https://doi.org/10.18505/cuid.773660.

Jaffer, Tariq. “Fakhr al-Din al-Razi on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rah):
An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafatih al-ghayb.” Journal
of Qur’anic Studies 16, no. 1 (Februari 2014): 93-119.
https://doi.org/10.3366/jqs.2014.0133.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 103




Ahmad Ismatullah Basyari

Jamali, P.S.S.M., dan K. Waheed. “Mu’tazilah, The First Rationalist School of
Thought in Islamic History: A Critical Study of Its Ideology and
Approach.” Hamdard Islamicus 43, no. 4 (2020): 71-96.

Kaya, Mesut. “Ta’wil in the Early Period of Tafsir: Mujahid b. Jabr’s Rational
Qur’an Exegesis.” Islam Arastirmalari Dergisi, no. 45 (29 Januari
2021): 1-35. https://doi.org/10.26570/isad.846674.

Kog, Z.H. “The Moral Dimension of God-Human Relationship in
Zamakhshari’s Thought.” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 28, no. 1
(2024): 485-506. https://doi.org/10.18505/cuid.1434968.

Al-Kordi, S.S. “Examples of the Efforts of Islamic Scholars Towards the
Isra’iliyat: An Analytical Study.” Quranica 14, no. 1 Special Issue 8
(2022): 29-52.

Kulinich, A. “‘Personal Opinion’ in Qur’anic Exegesis: Medieval Debates and
Interpretations of al-Tafsir bi-I-Ra’y.” Islam - Zeitschrift fur
Geschichte und Kultur des Islamischen Orients 99, no. 2 (2022): 476—
513. https://doi.org/10.1515/islam-2022-0024.

Kusmana. “Hermeneutika Humanistik Nasr Hamid Abu Zayd: Al-Qur’an
Sebagai Wacana.” Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy
and Mysticism 2, no. 2 (26 Desember 2012): 265-90.

Kusmana. Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-Qur’an.
Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang
202, 15 April 2025.

Lala, Ismail. “The Epistemic Status of Mystical Experience in Ibn ‘Arabi’s
Legal Reasoning.” Religions 13, no. 11 (November 2022): 1051.
https://doi.org/10.3390/rel13111051.

Lowry, Joseph E. “The Prophet as Lawgiver and Legal Authority.” Dalam The
Cambridge Companion to Muhammad, disunting oleh Jonathan E.
Brockopp, 83-102. Cambridge Companions to Religion. Cambridge:
Cambridge University Press, 2010.
https://doi.org/10.1017/CCOL9780521886079.005.

Lumbard, J.E.B. “Muhammad in the Qur’an.” Dalam The Routledge
Companion to the Qur’an, 105-14, 2021.
https://doi.org/10.4324/9781315885360-12.

Mahmut, R.1. “The Origin of Esotericism: An Analysis of the Ismaili Esoteric
Approach to Qur’anic Interpretation.” Jurnal Studi lImu-ilmu al-
Qur'an  dan  Hadis 25, no. 1 (2024): 105-20.
https://doi.org/10.14421/gh.v25i1.5392.

Mansurnoor, lik Arifin. Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir
Al-Qur’an. Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah
Jakarta Ruang 202, 6 Mei 2025.

IO Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

Mirza, Younus Y. “Tafsir Ibn Kathir: A Window onto Medieval Islam and a
Guide to the Development of Modern Islamic Orthodoxy.” Dalam The
Routledge Companion to the Qur’an. Routledge, 2021.

Mirza, Y.Y. “Tafstr Ibn Kathir: A Window onto Medieval Islam and a Guide
to the Development of Modern Islamic Orthodoxy.” Dalam The
Routledge  Companion  to  the Qur’an, 245-52, 2021.
https://doi.org/10.4324/9781315885360-26.

Muhtador, Moh. "Pergulatan otoritas dan otoritarianisme dalam penafsiran
(pembacaan hermenuetis khaled abou el fadl).” QOF: Jurnal Studi Al-
Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2018).
https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.500.

Mursyid, Achmad Yafik, Muhammad Dzilfikri AlBaihaqi, dan Alvy Ra’isatul
Murtafi’ah. “Politics and Pluralism: Analyzing State Official Tafsir
and Interfaith Discourse in Indonesia.” Jurnal Studi limu-llmu Al-
Qur'an Dan Hadis 25, no. 1 (14 Mei 2024). 57-75.
https://doi.org/10.14421/gh.v25i1.5379.

Mursyid, A.Y., M.D. Al-Baihaqi, dan A.R. Murtafi’ah. “Politics and
Pluralism: Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse in
Indonesia.” Jurnal Studi llmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1
(2024): 57-76. https://doi.org/10.14421/gh.v25i1.5379.

Al-Nasiri, S.A.H. “The relationship Between Wilayah and Al-Ghadeer: An
Inferential Study.” International Journal of Innovation, Creativity and
Change 11, no. 5 (2020): 283-304.

Nia, Morteza Karimi. “Tafsir al-Tabar1 and Shi‘a Tafsirs.” Journal of Shi’a
Islamic Studies 9, no. 2 (2016): 196-221.

Nurhayat, Tasya Putri, dan Edi Komarudin. “Perkembangan Tafsir Al-Qur'an
Pada Abad Pertengahan.” Mashadiruna Jurnal limu Al-Quran Dan
Tafsir 3, no. 2 (23 Oktober 2024): 115-20.
https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i2.30381.

Obo. “Women and  Tafsir.”  Diakses 14  April  2025.
https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-
9780195390155/0b0-9780195390155-0249.xml.

Okuyucu, N. “Al-Shafi‘T’s Theory of Intra-source Abrogation and its
Interpretations in Shafi‘T School of Thought.” Islam Arastirmalari
Dergisi 2020, no. 43 (2020): 1-44.
https://doi.org/10.26570/isad.650133.

Parrey, I.A. “The Interplay of Ijtihad and Maqasid Al-Shari‘Ah in Pre-Modern
Legal Thought: Examining the Contributions of Al-Ghazali and Al-
Shatibi.” Hamdard Islamicus 47, no. 2 (2024): 37-59.
https://doi.org/10.57144/hi.v47i2.894.

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary
Approach. London: Routledge, 2005.
https://doi.org/10.4324/9780203016770.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 105




Ahmad Ismatullah Basyari

——— “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal
Texts of the Quran.” Bulletin of the School of Oriental and African
Studies 71, no. 2 (Juni 2008): 221-37.
https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517.

Salim, Fahmi. Kritik Terhadap Studi Al-Qur’an Kaum Liberal. Jakarta:
Perspektif Kelompok Gema Insani, 2010.

Shahpasand, Elaheh, dan Hadi Zeini Malekabad. “Ibn Mastud’s Reading in
Comparison with the Seven Canonical Readings,” 3 April 2024.
https://doi.org/10.1163/22321969-20240144.

Sharify-Funk, Meena. “Ibn Al-‘Arabi and the Virtues of ‘Holy Envy’ in
Islam.” Dalam Learning from Other Religious Traditions, disunting
olen Hans Gustafson, 37-52. Pathways for Ecumenical and
Interreligious Dialogue. Cham: Springer International Publishing,
2018. https://doi.org/10.1007/978-3-319-76108-4_3.

Sirry, M. “Who Are Those in Authority? Early Muslim Exegesis of the
Qur’anic  Ul@’l-Amr.”  Religions 12, no. 7  (2021).
https://doi.org/10.3390/rel12070483.

The Oxford Dictionary of Current English,” New York: Oxford University
Press, 1989.

Toru, U. “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to
the Belief in Raj’a.” Hitit Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492-5109.
https://doi.org/10.14395/HID.1431846.

— . “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsir: A Study in the Context of
Commentaries of Imamite and Sunnite Scholars on Verses Related to
the Belief in Raj’a.” Hitit Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492-5109.
https://doi.org/10.14395/HID.1431846.

Waliko, Waliko. “Kontribusi Pemikiran Metode Tafsir Ibnu Taimiyyah:
Telaah Atas Buku Mugaddimah Fi Ushuli al-Tafsir.” MAGHZA:
Jurnal llmu Al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (8 Juni 2016): 107-18.
https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.700.

Yudi, Suryono dan Anita Anita. “Ijtihad Ra’yu Sahabat Dalam Tafsir Al-
Qur’an”. Ar-Rusyd: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1 no. 1 (2022):
40-56. https://doi.org/10.61094/arrusyd.2830-2281.5.

Zainol, Nur Zainatul Nadra, Latifah Abdul Majid, dan Mohd Faizulamri Md
Saad. “An Overview on Hermeneutics Method Application to the
Quran by Muslim Thinkers.” International Journal of Engineering and
Technology 7, no. 49 (2 Oktober 2018): 167-70.
https://doi.org/10.14419/ijet.v7i4.9.20643.

Zohouri, Pegah. “Pluralism in Contemporary Islamic Thought: The Case of
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd and Abdolkarim
Soroush.” Dalam Pluralism in Islamic Contexts - Ethics, Politics and

IO Diya al-Afkar: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis




Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan

Modern Challenges, disunting oleh Mohammed Hashas, 149-69.
Cham: Springer International Publishing, 2021.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-66089-5_9.

Waall aisy Glgpa o™ oasdl oaY % Diakses 14 April 2025,
https://gate.ahram.org.eg/daily/News/203394/1164/764073/-_) s
Uadl- Jaisng-ol g 3l -/ 2adl-» aSPX.

Vol. 13, No. I, Juni 2025 (074




