
 

 HETERODOKSI DALAM KAJIAN AL-QUR’AN DAN 

TAFSIR DI MASA PEMBENTUKAN DAN 

PERTENGAHAN 

 

 

  
 

Ahmad Ismatullah Basyari  
Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah Jakarta 

Email: ismetphm@gmail.com 

 

 

Abstract 

This article investigates the dynamics of heterodoxy within 

Qur’anic exegesis from the formative period of Islam through 

the medieval era, with particular emphasis on critical themes 

such as interpretive authority and authenticity, the plurality of 

religious sources, the agency of exegetes, and the role of ijtihād 

and scholarly dissent in shaping diverse theological discourses. 

Adopting a historical-hermeneutical approach, this study seeks 

to demonstrate that heterodoxy is not a deviation from 

orthodoxy, but rather a legitimate expression of Islam’s 

intellectual plurality. By analyzing select Qur’anic passages—

specifically Q. 4:59, Q. 24:35, and Q. 3:7—the article elucidates 

how various schools of thought, including Sunni, Shi‘i, 

Mu‘tazilite, and Sufi traditions, have formulated divergent 

exegetical constructs grounded in distinct epistemological 

frameworks and socio-political contexts. It further argues that 

tafsir, as an intellectual discipline, is neither homogenous nor 

immutable; instead, it is inherently reflective, dialogical, and 

receptive to multiplicity. Heterodoxy emerges as a vital 

component in sustaining the dynamism and epistemic richness of 

the classical Islamic exegetical heritage. As a result, this study 

offers a conceptual contribution by advancing an alternative 

perspective that positions heterodoxy as essential to sustaining 

an exegetical tradition that remains inclusive, reflective, and 

dialogical. 

Keywords: hermeneutical heterodoxy, Qur’anic exegesis, interpretive 

authority, Qur’anic studies.  

 

 

VOLUME 13, NOMOR 1, JUNI 2025: 79-107 

ISSN 2303-0453 I E-ISSN 2442-987  

http://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/diya/index 

mailto:ismetphm@gmail.com


 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 80 

Abstrak  

Artikel ini mengkaji dinamika heterodoksi dalam tafsir al-

Qur’an dari masa pembentukan Islam hingga periode 

pertengahan, dengan menyoroti aspek-aspek kunci seperti 

otoritas dan otentisitas penafsiran, pluralitas sumber agama, 

agensi para mufassir, serta peran ijtihad dan perbedaan pendapat 

dalam membentuk ragam pemahaman keagamaan. Dengan 

menggunakan pendekatan historis-hermeneutik, studi ini ingin 

menunjukkan bahwa heterodoksi bukanlah bentuk 

penyimpangan dari ortodoksi, melainkan ekspresi sah dari 

keragaman intelektual Islam. Melalui analisis terhadap beberapa 

ayat al-Qur’an seperti QS 4:59, QS 24:35, dan QS 3:7, 

ditampilkan bagaimana berbagai mazhab—Sunni, Syi’ah, 

Muktazilah, dan Sufi—membangun konstruksi tafsir yang 

berbeda-beda sesuai dengan kerangka epistemologis dan 

konteks sosiopolitik masing-masing. Studi ini menegaskan 

bahwa tafsir sebagai disiplin ilmu tidak bersifat tunggal dan 

statis, melainkan reflektif, responsif, dan terbuka terhadap 

perbedaan. Oleh sebab itu, studi ini berkontribusi secara 

konseptual menawarkan perspektif alternatif yang 

memposisikan heterodoksi sebagai unsur vital dalam menjaga 

kelangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan dialogis.  

Kata Kunci: heterodoksi tafsir, kajian tafsir, otoritas penafsiran, studi al-

Qur’an. 

 

PENDAHULUAN 

Sejarah intelektual Islam ditandai oleh dinamika hermeneutik yang 

kompleks dan penuh nuansa dalam upaya memahami al-Qur’an sebagai 

sumber utama otoritas religius. Tafsir, sebagai medium utama dalam proses 

tersebut, tidak pernah bersifat monolitik atau bebas nilai.1 Ia justru menjadi 

arena perjumpaan antara teks wahyu dengan realitas historis, epistemologis, 

dan politis para penafsirnya.2 Dalam konteks ini, konsep heterodoksi 

memainkan peran sentral dalam menyoroti keberagaman pendekatan dan 

 
 1 Achmad Yafik Mursyid, Muhammad Dzilfikri Al Baihaqi, dan Alvy Ra’isatul 

Murtafi’ah, “Politics and Pluralism: Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse 

in Indonesia,” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 (14 Mei 2024): 57–75, 

https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5379. 

 2 Kusmana, “Hermeneutika Humanistik Nasr Hamid Abu Zayd: Al-Qur’an Sebagai 

Wacana,” Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy and Mysticism 2, no. 2 (26 

Desember 2012): 265–90. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 81 

pembacaan terhadap teks suci yang tidak selalu sejalan dengan konstruksi 

ortodoksi dominan.3 

Istilah heterodoksi, meskipun seringkali diasosiasikan secara negatif 

sebagai penyimpangan, dalam tradisi tafsir al-Qur’an klasik justru 

merepresentasikan ekspresi sah dari pluralitas epistemik dan spiritual dalam 

Islam.4 Perbedaan pandangan para mufassir, baik dalam aspek sumber otoritas, 

kerangka teologis, maupun metode interpretasi, mencerminkan keragaman 

struktur berpikir yang mewarnai tafsir sepanjang sejarah. Mazhab-mazhab 

besar seperti Sunni, Syi’ah, Muktazilah, dan Sufi tidak hanya menawarkan 

hasil penafsiran yang berbeda, tetapi juga membentuk paradigma alternatif 

dalam memahami wahyu.5 

Sejumlah studi sebelumnya telah mengkaji tema ini dari berbagai 

pendekatan dan perspektif. Putri Nurhayat dan Komarudin misalnya, keduanya 

meneliti tentang perkembangan tafsir al-Qur'an di abad pertengahan (abad ke-

9–19 M) dengan menyoroti bagaimana kemajuan ilmu pengetahuan, perluasan 

wilayah kekuasaan Islam, serta fanatisme madzhab memengaruhi corak-corak 

tafsir yang lahir pada periode tersebut. Studi ini menekankan bahwa perbedaan 

corak bukan bentuk pertentangan, tetapi ekspresi perkembangan epistemologis 

tafsir.6 Selanjutnya, penelitian oleh Safran Fauzi yang membahas pendekatan 

dan metode tafsir al-Qur’an secara sistematis dari masa klasik hingga 

kontemporer. Fauzi memetakan pendekatan-pendekatan mufassir seperti 

linguistik, logika, tasawuf, riwayat, dan kontekstual, serta metode tafsir yang 

digunakan seperti tah}li>li>, ijma>li>, muqa>ran, dan mawdhu>’i, yang ini 

menunjukkan dinamika dan fleksibilitas tafsir di berbagai zaman.7 

  Selain itu, Hussein Abdul Raof dalam bukunya Theological 

Approaches to Qur'anic Exegesis: A Practical Comparative-Contrastive 

Analysis, menyajikan analisis sistematis dan komparatif terhadap berbagai 

pendekatan teologis dalam penafsiran al-Qur’an, dari masa klasik hingga 

kontemporer. Abdul Raof menelusuri kesamaan dan perbedaan antara mazhab-

mazhab seperti Mu’tazilah, Syi’ah, Ibadhi, Sufi, rasionalis, modernis, dan 

 
 3 Iik Arifin Mansurnoor, Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-

Qur’an, Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang 202, 6 Mei 

2025. 

 4 Andreas Görke, “Die Spaltung Des Mondes in Der Modernen Koranexegese Und Im 

Internet,” 1 Januari 2010, https://doi.org/10.1163/157006010X489793. 

 5 Hussein Abdul-Raof, Theological Approaches to Qur’anic Exegesis: A Practical 

Comparative-Contrastive Analysis (London: Routledge, 2012), 4. 

https://doi.org/10.4324/9780203127018. 

 6 Tasya Putri Nurhayat dan Edi Komarudin, “Perkembangan Tafsir Al-Qur'an pada 

Abad Pertengahan,” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qurân dan Tafsir 3, no. 2 (23 Oktober 

2024): 115–20, https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i2.30381. 

 7 Safran Fauzi, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina, “Ragam Pendekatan dan Metode 

Penafsiran Al-Qur’an,” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (28 April 2023): 422–48, 

https://doi.org/10.37274/rais.v7i1.684. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 82 

saintifik, serta bagaimana masing-masing membentuk metodologi tafsir dan 

pemahaman teologis terhadap ayat-ayat Qur’an. Ia menggunakan pendekatan 

mikro dan makro untuk menunjukkan bagaimana satu ayat bisa ditafsirkan 

secara sangat berbeda oleh mazhab yang berbeda, bahkan dengan dalil ayat 

yang sama. Meski demikian buku ini menekankan heterodoksitas yang ada 

merupakan cerminan kompleksitas diskursus islam yang merepresentasikan 

kekayaan pemikiran.8 

  Sementara itu, studi yang dilakukan oleh beberapa sarjana 

menunjukkan respons penolakan, khususnya terhadap penggunaan 

hermeneutika dalam tafsir al-Qur’an. Adnin Armas misalnya, dalam bukunya 

Metodologi Bibel dalam Studi Al-Qur’an, ia mengkritisi dan menolak 

penerapan hermeneutika pada studi al-Qur’an dan menyebutnya sebagai 

biblical criticism yang hanya cocok diterapkan pada studi kritik bible.9 Masih 

di dalam buku ini, Armas juga menyimpulkan bahwa pendekatan historis 

Mohammed Arkoun tidak tepat diterapkan dalam studi al-Qur’an, karena 

pendekatan tersebut telah membuat paradigma baru tentang hakikat teks al-

Qur’an yang justru menggiring kepada sesuatu yang ahistoris. Lebih jauh lagi, 

penolakan ini berujung kepada pelabelan Arkoun sebagai sarjana liberal.10 

  Sebagaimana pernyataan Adnin Armas, Fahmi Salim juga menolak 

penerapan hermeneutika dalam studi al-Qur’an. Penolakan itu terjadi karena 

menurutnya hermeneutika digunakan untuk menganalisis persoalan yang 

terdapat dalam teks bibel, sedangkan terminologi teks al-Qur’an berbeda 

dengan terminologi teks pada bibel. Sehingga jika diterapkan dalam al-Qur’an 

akan mengakibatkan bahaya dan kerugian yang besar bagi umat islam. Adapun 

bahaya yang dimaksud adalah kerancuan dan ketidakpastian nilai-nilai, moral, 

dan pengetahuan. Juga akan ditinggalkannya metode-metode dan kaidah-

kaidah keislaman yang telah dibangun oleh para ulama.11 

  Penolakan atas heterodoksi penafsiran al-Qur’an tidak hanya terjadi 

belakangan, penolakan ini juga terjadi pada masa klasik, salah satunya 

penolakan oleh Ibn Taimiyah atas tafsir bi al-ra’y atau penggunaan rasio. 

Menurutnya penafsiran bi al-ra’y adalah haram, dan penafsiran yang paling 

baik adalah menafsirkan al-Qur’an dengan al-Qur’an, menafsirkan al-Qur’an 

dengan al-Sunnah, menafsirkan al-Qur’an dengan atha>r sahabat, dan pada 

 
 8 Abdul-Raof, Theological Approaches to Qur’anic Exegesis. 

 9 Adnin Armas, Metodologi Bibel dalam Studi Al-Qur’an (Jakarta: Gema Insani, 2005), 

46-48. Lihat juga Yusuf Rahman. “Indonesian Muslim Responses to Non-Muslim Approaches 

to Qur’anic Studies.” In New Trends in Qur’anic Studies: Text, Context, and Interpretation, 

edited by Munʾim Sirry, 2:45–60. Lockwood Press, 2019. 

https://doi.org/10.2307/j.ctvd1c8h4.10. 

 10 Adnin Armas, 68-69. 

 11 Fahmi Salim, Kritik Terhadap Studi Al-Qur’an Kaum Liberal (Jakarta: Perspektif 

Kelompok Gema Insani, 2010), 77-80. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 83 

tingkatan terakhir adalah menafsirkan al-Qur’an dengan perkataan ulama 

tabiin.12 

  Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini secara khusus merumuskan 

pertanyaan utama: bagaimana konsep heterodoksi terbentuk dan berperan 

dalam khazanah tafsir al-Qur’an pada masa pembentukan hingga periode 

pertengahan Islam, khususnya terkait otoritas dan otentisitas penafsiran, 

pluralitas sumber agama, agensi mufassir, serta peran ijtihad dan perbedaan 

pendapat?. Penelusuran terhadap ayat-ayat seperti QS 4:59, QS 24:35, dan QS 

3:7 menjadi pintu masuk dalam menyingkap bagaimana diskursus heterodoksi 

tidak hanya membentuk lanskap pemikiran tafsir klasik, tetapi juga 

mempertahankan vitalitasnya hingga kini. 

  Tujuan penelitian ini adalah untuk mengungkap bahwa heterodoksi 

bukanlah entitas yang berada di luar ortodoksi, melainkan bagian integral dari 

dinamika diskursif tafsir yang mencerminkan pluralitas epistemik Islam. 

Secara konseptual, penelitian ini signifikan karena menawarkan perspektif 

alternatif yang memposisikan heterodoksi sebagai unsur vital dalam menjaga 

kelangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan dialogis, sekaligus 

memperluas cakrawala kajian tafsir melalui pendekatan historis-hermeneutik 

yang peka terhadap keragaman metodologi dan konteks sosial-politik. 

  Dalam kajian ini, beberapa istilah kunci digunakan dengan makna 

yang bersifat operasional sesuai fokus penelitian. Otoritas merujuk pada 

legitimasi individu atau institusi dalam menentukan dan memvalidasi 

penafsiran al-Qur’an, baik melalui tradisi sanad, konsensus ulama, maupun 

mekanisme kharismatik dan spiritual.13 Agensi dipahami sebagai kapasitas 

mufassir untuk secara aktif menafsirkan, menegosiasikan, atau menantang 

makna teks, dengan mempertimbangkan kerangka epistemik yang dianut dan 

konteks sosial-politik yang melingkupinya.14 Ijtihād dimaknai sebagai upaya 

intelektual mufassir dalam menggali makna al-Qur’an di luar repetisi tafsir 

sebelumnya, mencakup pendekatan rasional, kontekstual, atau intuitif sesuai 

sumber epistemologis yang digunakan.15 Adapun epistemologi dipahami 

sebagai kerangka pengetahuan dan metode yang menjadi dasar pembentukan, 

 
 12 Waliko Waliko, “Kontribusi Pemikiran Metode Tafsir Ibnu Taimiyyah: Telaah atas 

Buku Muqaddimah Fi Ushuli al-Tafsir,” Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 1, no. 1 

(8 Juni 2016): 107–18, https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.700. 

 13 Moh. Muhtador, “Pergulatan Otoritas dan Otoritarianisme dalam Penafsiran: 

(Pembacaan Hermenuetis Khaled Abou El Fadl)”. QOF 2 No.1 (2018): 65-75. 

https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.500. 

 14 “The Oxford Dictionary of Current English,” (New York: Oxford University Press, 

1989), 14. 

 15 Surono, Yudi, dan Anita Anita, “Ijtihad Ra’yu Sahabat Dalam Tafsir Al-Qur’an”. Ar-

Rusyd: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1 no. 1 (2022): 40-56. 

https://doi.org/10.61094/arrusyd.2830-2281.5. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 84 

pembenaran, dan legitimasi penafsiran al-Qur’an, baik yang bersumber dari 

tradisi legal-formal, konstruksi teologis, maupun pengalaman spiritual.16 

PEMBAHASAN 

Otoritas dan Otentisitas: Pergulatan atas Hak Menafsirkan Wahyu 

  Isu otoritas dan otentisitas dalam kajian al-Qur’an dan tafsir 

merupakan salah satu medan paling awal dan paling kompleks dalam sejarah 

pemikiran Islam.17 Sejak wafatnya Nabi Muhammad Saw., umat Islam 

menghadapi persoalan mendasar: siapa yang memiliki legitimasi untuk 

menafsirkan wahyu secara sahih? Bagaimana memastikan bahwa suatu 

penafsiran mencerminkan kebenaran yang autentik, dan bukan sekadar hasil 

subjektivitas individu atau kelompok? Inilah pangkal dari pergulatan panjang 

yang melibatkan dimensi epistemologis, politis, dan spiritual dalam sejarah 

tafsir.18 

a.   Otoritas Kenabian: Monopoli Awal atas Makna 

  Selama masa hidup Nabi Muhammad, tidak ada ruang terbuka bagi 

diskursus tafsir yang terlepas dari otoritas beliau.19 Nabi tidak hanya 

menyampaikan wahyu, tetapi juga menjelaskan dan mempraktikkannya. 

Penjelasan beliau dianggap tafsi>r nabawi>, dan bersifat qat{h‘i al-wuru>d wa al-
dala>lah (pasti dari sisi sumber dan makna). Dalam kerangka ini, Nabi adalah 

jembatan antara Tuhan dan umat manusia, serta otoritas tunggal dalam 

mengurai makna wahyu.20 

  Namun, ketika Nabi wafat, sumber otoritas tersebut menghilang dalam 

bentuk yang personal. Komunitas Muslim awal kemudian menghadapi 

tantangan besar: bagaimana menjaga kesinambungan pemahaman wahyu 

tanpa kehadiran pembimbing utama? Di sinilah dimensi kolektif dan 

kompetitif dari otoritas mulai mengemuka. 

 

 
 16 Muhammad Alwi HS, “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan Al-

Qur’an,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21 No.1 (2019): 1-

16. https://doi.org/10.22373/substantia.v21i1.4687. 

 17 A. Kulinich, “‘Personal Opinion’ in Qur’ānic Exegesis: Medieval Debates and 

Interpretations of al-Tafsīr bi-l-Ra’y,” Islam - Zeitschrift fur Geschichte und Kultur des 

Islamischen Orients 99, no. 2 (2022): 476–513, https://doi.org/10.1515/islam-2022-0024. 

 18 A.Q. Dalimunthe, E.R. Pratiwi, dan T. Batubara, “Challenging the Sacred: The Law 

of Doubting the Authenticity of the Quran in the Perspective of the Fatwa of the Indonesian 

Ulema Council,” Pharos Journal of Theology 105, no. 2 (2024): 1–14, 

https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.211. 

 19 Joseph E. Lowry, “The Prophet as Lawgiver and Legal Authority,” dalam The 

Cambridge Companion to Muhammad, ed. oleh Jonathan E. Brockopp, Cambridge 

Companions to Religion (Cambridge: Cambridge University Press, 2010), 83–102, 

https://doi.org/10.1017/CCOL9780521886079.005. 

 20 J.E.B. Lumbard, “Muhammad in the Qur’an,” dalam The Routledge Companion to 

the Qur’an, 2021, 105–14, https://doi.org/10.4324/9781315885360-12. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 85 

b.   Sahabat dan Tabiin: Transmisi versus Interpretasi 

  Setelah Nabi, para sahabat utama seperti ‘Ali bin Abi Ṭa>lib, ‘Abdulla>h 

bin ‘Abba>s, dan ‘Abdulla>h bin Mas‘u>d menjadi tokoh-tokoh sentral dalam 

menafsirkan al-Qur’an. Masing-masing memiliki corak penafsiran tersendiri. 

Ibnu ‘Abba>s, misalnya, dikenal sebagai "turjuma>n al-Qur’a>n" (penerjemah 

makna al-Qur’an) dan ahli dalam tafsir ayat-ayat Makkiyah dan Madaniyah, 

serta asba>b al-nuzu>l.21 Ibnu Mas‘u>d banyak menekankan aspek sosial dan etis 

dari ayat, sedangkan ‘Ali menunjukkan kecenderungan teosofis dan esoterik 

dalam tafsirnya.22 

  Namun demikian, otoritas para sahabat bukanlah sesuatu yang 

terstruktur dan sistematis. Validitas penafsiran mereka lebih bergantung pada 

otoritas moral dan kedekatan mereka dengan Nabi, bukan pada sistem 

metodologis yang mapan.23 Dalam tradisi tafsir, penafsiran sahabat kerap 

dikutip secara athar, tetapi juga sering bertentangan satu sama lain. Misalnya, 

tafsir Ibnu ‘Abba>s terhadap ayat al-kawthar sebagai sungai di surga, berbeda 

dengan tafsir sahabat lain yang memaknainya sebagai “kebaikan yang banyak” 

secara umum.24 Perbedaan tafsir di kalangan sahabat ini, jika dibaca dalam 

kerangka heterodoksi, menunjukkan bahwa keragaman interpretasi telah hadir 

sejak generasi awal Islam, di mana batas ortodoksi belum sepenuhnya 

terinstitusionalisasi dan ruang bagi pembacaan alternatif masih terbuka luas. 

  Ketika generasi Tabiin mengambil alih peran interpretasi, mulai 

terlihat diversifikasi pendekatan yang lebih eksplisit. Mufassir seperti 

Muja>hid, ‘Ikrimah, dan Qata>dah memperkenalkan pendekatan linguistik, 

historis, dan normatif, masing-masing menunjukkan bahwa proses interpretasi 

mulai lepas dari wacana kenabian dan memasuki wilayah akademik yang 

bersifat produktif namun pluralistik.25 Perkembangan ini memperlihatkan 

bagaimana perbedaan metodologis dan hasil penafsiran diakui sebagai bagian 

dari dinamika tradisi, sekaligus memperkaya khazanah tafsir sebelum batas-

batas ortodoksi diformalkan oleh institusi keagamaan. 

 

 

 

 
 21 Herbert Berg, “The Isnād and the Production of Cultural Memory: Ibn Abbās as a 

Case Study,” 1 Januari 2011, https://doi.org/10.1163/156852711X562317. 

 22 Elaheh Shahpasand dan Hadi Zeini Malekabad, “Ibn Masʿūd’s Reading in 

Comparison with the Seven Canonical Readings,” 3 April 2024, 

https://doi.org/10.1163/22321969-20240144. 

 23 Kusmana, Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-Qur’an, Gedung 

Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang 202, 15 April 2025. 

 24 L.S.M. Abusweireh, T.A.A. Abu-Alhaj, dan A.N. Bin Abdullah, “The Purposes of 

Changing in Challenging Discourse in the Holy Quran,” Quranica 13, no. 2 (2021): 201–35. 

 25 Mesut Kaya, “Taʾwīl in the Early Period of Tafsīr: Mujāhid b. Jabr’s Rational Qur’an 

Exegesis,” İslam Araştırmaları Dergisi, no. 45 (29 Januari 2021): 1–35, 

https://doi.org/10.26570/isad.846674. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 86 

c.   Mazhab, Teologi, dan Institusionalisasi Otoritas 

  Pemahaman tentang heterodoksi dalam kajian tafsir al-Qur’an 

memerlukan pembacaan yang mempertimbangkan keragaman mazhab dan 

konstruksi teologi yang melatarinya. Dalam hal ini, perbandingan antara 

epistemologi Syi’ah dan Sunni bukan sekadar studi historis, melainkan sarana 

untuk menelusuri bagaimana heterodoksi terbentuk, dinegosiasikan, dan 

dilegitimasi dalam ruang wacana otoritas keagamaan. 

  Pada abad kedua dan ketiga Hijriyah, muncul perkembangan penting: 

institusionalisasi otoritas tafsir melalui mazhab-mazhab fikih dan teologi. 

Dalam konteks ini, persoalan otoritas tidak lagi bergantung pada karisma 

individual, tetapi pada struktur mazhab yang memiliki sistem legal dan teologis 

tersendiri.26 Fenomena ini menunjukkan bahwa proses pelembagaan otoritas 

menjadi bagian dari dinamika yang membentuk batas-batas ortodoksi 

sekaligus membuka ruang heterodoksi dalam ranah penafsiran. 

  Mazhab Sunni seperti Hanafiyah, Malikiyah, Syafi‘iyah, dan 

Hanabilah mulai membakukan prinsip-prinsip ushul fiqh yang juga berdampak 

pada metodologi tafsir. Misalnya, mazhab Syafi‘i menekankan pentingnya 

hadis sebagai penafsir utama al-Qur’an, yang kemudian mendorong 

munculnya tafsir berbasis riwayat. Sebaliknya, Hanabilah lebih cenderung 

literal dan anti-takwil, sedangkan Hanafiyah lebih longgar dalam pendekatan 

rasional.27 Variasi metodologis ini, jika dilihat melalui lensa heterodoksi, 

memperlihatkan bahwa perbedaan bukan sekadar deviasi dari norma dominan, 

tetapi juga bagian integral dari keragaman epistemik yang memperkaya 

khazanah tafsir. 

  Di sisi lain, mazhab teologis seperti Muktazilah dan Asy‘ariyah terlibat 

dalam perdebatan tafsir ayat-ayat sifat Tuhan, qadar, dan keadilan Ilahi. Ayat-

ayat tentang tangan Tuhan, istiwa>’ (bersemayam), dan kala>mullah (firman 

Allah) menjadi titik uji otoritas hermeneutik. Muktazilah menolak makna 

harfiah demi menjaga kesempurnaan Tuhan, sedangkan Asy‘ariyah menerima 

ayat secara apa adanya (bi la> kayf), tetapi tetap menolak antropomorfisme 

secara tegas.28 Perbedaan pendekatan ini menegaskan bahwa heterodoksi juga 

berfungsi sebagai arena dialektis tempat ortodoksi didefinisikan dan 

dipertahankan. 

  Syi’ah Imamiyah, sementara itu, membentuk struktur otoritas yang 

sangat berbeda. Mereka meyakini bahwa hanya para Imam maksum dari 

 
 26 Ü. Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” Hitit 

Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492–519, https://doi.org/10.14395/HID.1431846. 

 27 N. Okuyucu, “Al-Shāfi‘ī’s Theory of Intra-source Abrogation and its Interpretations 

in Shāfi‘ī School of Thought,” Islam Arastirmalari Dergisi 2020, no. 43 (2020): 1–44, 

https://doi.org/10.26570/isad.650133. 

 28 M. Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought,” Religion Compass 

6, no. 1 (2012): 41–50, https://doi.org/10.1111/j.1749-8171.2011.00273.x. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 87 

keturunan Nabi-lah yang memiliki kapasitas spiritual dan intelektual untuk 

menafsirkan al-Qur’an secara benar. Konsep ta’wi>l ba>t}in atau penafsiran 

esoterik menjadi bagian dari otoritas ini.29 Dalam banyak tafsir Syi’ah klasik 

seperti Tafsir al-Qummi>, ayat-ayat yang tampak umum diberi makna khusus 

yang menunjuk pada peran Imam Ali dan keturunannya.30 Dalam perspektif 

heterodoksi, model otoritas ini tidak sekadar mewakili arus alternatif, tetapi 

juga menciptakan ruang legitimasi tersendiri yang memperluas batas 

pemaknaan tafsir di luar kerangka ortodoksi Sunni. 

  Dengan demikian, keragaman epistemologis dan struktur otoritas yang 

terbentuk dalam tradisi Sunni dan Syi’ah memperlihatkan bahwa heterodoksi 

bukanlah antitesis mutlak dari ortodoksi, melainkan salah satu sumber vitalitas 

yang menjaga keberlangsungan tradisi tafsir yang inklusif, reflektif, dan 

dialogis. 

 

d.   Otentisitas Penafsiran: Masalah Isna>d, Makna, dan Konteks 

  Otentisitas dalam tafsir tidak hanya terkait dengan siapa yang 

menafsirkan, tetapi juga dengan bagaimana penafsiran itu ditransmisikan dan 

divalidasi. Di sinilah ilmu hadis dan isna>d memainkan peran besar.31 Banyak 

tafsir awal yang bersifat riwayat dinilai otentik karena bersumber dari sanad 

yang shahih. Namun pendekatan ini menjadi problematik ketika menghadapi 

pertentangan antar-riwayat atau absennya riwayat pada tema-tema baru.32 

Ketegangan ini, dalam kerangka heterodoksi, membuka ruang bagi perbedaan 

metode dan legitimasi yang membentuk kontur wacana tafsir di luar arus 

dominan. 

  Kritik terhadap otentisitas ini muncul dari tokoh-tokoh rasionalis 

seperti al-Zamakhshari> (Muktazilah) yang mulai memisahkan tafsir dari 

otoritas sanad dan mengedepankan nalar linguistik dan rasional. Dalam al-

Kashsha>f, ia mengkritik banyak riwayat yang dianggap tidak sejalan dengan 

prinsip akal sehat dan keindahan bahasa Arab.33 Sebaliknya, mufassir seperti 

Ibnu Kathi>r sangat menekankan pentingnya sanad dan periwayatan sahabat 

 
 29 A. Arpa dan K. Ertaş, “Takwil and Nusairism in External Thought,” Turk Kulturu ve 

Haci Bektas Veli - Arastirma Dergisi 62 (2012): 289–304. 

 30 Ü. Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” Hitit 

Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492–519, https://doi.org/10.14395/HID.1431846. 

 31 M.A. Çalgan, “Ibn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism in 

Tafseer Al-Quran Al-Azeem,” Cumhuriyet Dental Journal 24, no. 1 (2020): 97–118, 

https://doi.org/10.18505/cuid.674002. 

 32 M.L. Dhulkifli, “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir Be Described 

as ‘Traditions of Reason,’” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 24, no. 1 (2023): 79–

96, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303. 

 33 E. Çelik, “Al-Zamakhsharī’s Approach to the Verses Reported to be About ʿAlī b. 

Abī Ṭālib in the Context of Mu‘tazila-Shīʿa Interaction,” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 25, no. 

3 (2021): 1123–42, https://doi.org/10.18505/cuid.980770. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 88 

dalam memastikan otentisitas penafsiran. Namun, pendekatan ini tetap tidak 

bebas dari subjektivitas, terutama dalam seleksi riwayat yang dikutip dan 

dibenarkan.34 Perbedaan cara memaknai otentisitas ini mencerminkan 

dialektika antara ortodoksi dan heterodoksi, di mana masing-masing berupaya 

membangun legitimasi yang sesuai dengan kerangka epistemiknya. 

  Dengan kata lain, otentisitas penafsiran al-Qur’an bukan hanya 

persoalan verifikasi sumber, tetapi juga validasi makna dalam konteks 

keilmuan, ideologi, dan politik. Tafsir menjadi ladang di mana keautentikan 

diproduksi, diperdebatkan, dan dipertarungkan. 

 

e.   Kontekstualisasi: Dinamika Kekuasaan dan Kontrol atas Makna 

  Akhirnya, perlu ditegaskan bahwa persoalan otoritas dan otentisitas 

tidak pernah lepas dari dinamika kekuasaan. Dalam banyak kasus, tafsir yang 

diinstitusionalisasi oleh penguasa politik tertentu menjadi “tafsir resmi”, 

sedangkan tafsir dari kelompok oposisi dianggap menyimpang (bidah) atau 

bahkan sesat (zindi>q). Ini terlihat jelas dalam relasi antara kekuasaan 

Abbasiyah dan kaum Muktazilah, atau antara kesultanan Sunni dan komunitas 

Syi’ah.35 

  Otoritas tafsir, karenanya, tidak netral. Ia terbentuk dalam relasi 

pengetahuan dan kuasa. Dalam istilah Michel Foucault, tafsir bukan sekadar 

pemahaman terhadap teks, tetapi juga bagian dari produksi diskursus yang 

melayani kepentingan tertentu, baik untuk legitimasi kekuasaan maupun untuk 

resistensi terhadapnya.36 

  Masalah otoritas dan otentisitas dalam tafsir al-Qur’an bukan sekadar 

perdebatan akademik, tetapi mencerminkan lanskap pergulatan yang lebih luas 

antara wahyu, akal, tradisi, dan kekuasaan. Ia melibatkan aktor, institusi, 

metode, dan narasi yang bersaing dalam menafsirkan kehendak ilahi. 

Heterodoksi muncul dari ruang-ruang tafsir yang tidak tunduk pada satu 

otoritas tunggal dan justru dari sanalah kekayaan tafsir Islam berasal.37 

 

Sumber Agama: Pluralitas Epistemologis dalam Penafsiran 

  Salah satu dinamika paling krusial dalam kajian tafsir al-Qur’an, 

terutama dalam kaitannya dengan heterodoksi, adalah persoalan sumber agama 

yang dijadikan pijakan interpretatif. Dalam konteks ini, sumber agama tidak 

 
 34 Y.Y. Mirza, “Tafsīr Ibn Kathīr: A Window Onto Medieval Islam and a Guide to the 

Development of Modern Islamic Orthodoxy,” dalam The Routledge Companion to the Qur’an, 

2021, 245–52, https://doi.org/10.4324/9781315885360-26. 

 35 Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.” 

 36 Jagadish Basumatary, “Michel Foucault on Regenerative Relatedness of 

Power/Knowledge and Truth,” Journal of Indian Council of Philosophical Research 37, no. 3 

(1 September 2020): 323–41, https://doi.org/10.1007/s40961-020-00224-4. 

 37 Abdullah Saeed, Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach 

(London: Routledge, 2005), https://doi.org/10.4324/9780203016770. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 89 

sekadar merujuk pada teks-teks primer seperti al-Qur’an dan Sunnah, 

melainkan juga mencakup kerangka epistemologis yang melandasi penafsiran 

yakni bagaimana suatu kebenaran dianggap sah dan dapat diterima dalam suatu 

komunitas keilmuan tertentu.38 

 

a.   Sumber Tekstual: al-Qur’an, Hadis, dan Atha>r 

  Pada tahap awal, tafsir berkembang dalam kerangka yang sangat terikat 

pada tafsi>r bi al-ma’thu>r penafsiran berbasis riwayat. Sumber utamanya adalah 

al-Qur’an yang ditafsirkan oleh al-Qur’an (tafsi>r al-Qur’a>n bi al-Qur’a>n), 

kemudian oleh hadis Nabi, dan selanjutnya oleh penjelasan para sahabat dan 

Tabiin. Pendekatan ini bertujuan menjaga otoritas tafsir agar tetap berada 

dalam kerangka ortodoksi yang dapat dipertanggungjawabkan secara sanad 

(transmisi).39 Namun demikian, metode ini secara inheren bersifat eksklusif, 

karena membatasi otoritas interpretasi pada generasi awal umat Islam saja. 

  Meski memiliki legitimasi historis, pendekatan ini tidak sepenuhnya 

bebas dari masalah. Sering kali riwayat-riwayat yang digunakan dalam tafsir 

bersifat kontradiktif atau terbebani bias ideologis dan politis.40 Misalnya, 

riwayat yang menjelaskan ayat-ayat tentang wila>yah atau kepemimpinan 

pasca-wafatnya Nabi banyak diperdebatkan karena keterkaitannya dengan 

legitimasi kekuasaan dan ini membuka ruang bagi pendekatan lain yang lebih 

rasional atau kontekstual.41 

 

b.   Rasionalisme dan Epistemologi Kala>m 

  Dengan munculnya madrasah-madrasah teologis seperti Muktazilah, 

paradigma epistemologis tafsir mengalami perluasan. Kalangan Muktazilah 

memandang akal sebagai sumber yang sah dalam memahami dan bahkan 

menakwil teks al-Qur’an, terutama dalam hal-hal yang berkaitan dengan sifat 

Tuhan, keadilan Ilahi, dan tanggung jawab moral manusia. Mereka menolak 

interpretasi literal terhadap ayat-ayat yang dapat berimplikasi pada tasybi>h 

(penyerupaan Allah dengan makhluk), dan justru menekankan prinsip tanzi>h 

(penyucian Tuhan dari segala sifat jasmani).42 

 
 38 H. Berg, “The Divine Sources,” dalam The Ashgate Research Companion to Islamic 

Law, 2016, 27–40, https://doi.org/10.4324/9781315613093-6. 

 39 Muhammad Luthfi Dhulkifli, “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir 

Be Described as ‘Traditions of Reason,’” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 24, no. 

1 (31 Januari 2023): 79–96, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303. 

 40 M.L. Dhulkifli, “To what Extent Can the Diversity of Qur’anic Tafsir Be Described 

as ‘Traditions of Reason,’” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 24, no. 1 (2023): 79–

96, https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303. 

 41 S.A.H. Al-Nasiri, “The relationship Between Wilayah and Al-Ghadeer: An 

Inferential Study,” International Journal of Innovation, Creativity and Change 11, no. 5 

(2020): 283–304. 

 42 Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.” 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 90 

  Contoh paling terkenal adalah penafsiran terhadap ayat istiwa> ‘ala> al-
‘arsh (QS. 20:5). Kaum Muktazilah tidak menerima pemaknaan literal (seperti 

"Allah duduk di atas Arasy), dan menafsirkannya secara simbolik sebagai 

dominasi kekuasaan-Nya atas alam semesta.43 Rasionalisme ini tidak hanya 

menjadi alternatif dari pendekatan tradisional, tapi juga sebagai bentuk 

resistensi intelektual terhadap dominasi otoritas tafsir yang tekstualis dan 

kadang digunakan untuk melegitimasi kekuasaan absolut. 

 

c.   Otoritas Imam dan Epistemologi Kharismatik dalam Tafsir Syi’ah 

  Dalam mazhab Syi’ah, khususnya Imamiyah, sumber agama dalam 

tafsir mengalami formalisasi baru yang tidak ditemukan dalam tradisi Sunni. 

Penafsiran al-Qur’an dianggap tidak sahih kecuali jika disandarkan pada 

penjelasan para Imam Maksum, yang dipercaya memiliki pengetahuan ilahiah 

(‘ilm ladunni>).44 Dalam Tafsir al-Qummi> dan Tafsir al-‘Ayyashi, hampir 

seluruh penjelasan ayat dikaitkan langsung dengan sabda para Imam dari 

keturunan Ali bin Abi Talib.45 

  Konsep ini memperkenalkan jenis epistemologi yang bersifat 

kharismatik-transendental. Para Imam bukan hanya pewaris ilmu Nabi, tetapi 

juga otoritas utama dalam menjelaskan makna batin (ba>t}{in) dari teks al-

Qur’an. Ini menjadikan tafsir Syi’ah memiliki dimensi spiritual-politik yang 

kuat: makna al-Qur’an tidak dapat dipisahkan dari legitimasi Ahl al-Bayt 

sebagai pusat interpretasi wahyu.46 Dalam kerangka heterodoksi, model ini 

menegaskan tafsir sebagai arena alternatif yang memadukan otoritas spiritual, 

kekuatan politik, dan hermeneutika esoterik dalam memperkaya tradisi 

penafsiran Islam. 

 

d.   Epistemologi Intuitif dalam Tafsir Sufi 

  Sumber agama dalam tradisi Sufi berpijak pada pengalaman spiritual 

dan intuisi batiniah. Para sufi seperti al-Qushayri, al-Tustari, dan Ibnu ‘Arabi 

memandang bahwa al-Qur’an tidak hanya dapat ditafsirkan secara lahiriah, 

 
 43 P.S.S.M. Jamali dan K. Waheed, “Mu’tazilah, the First Rationalist School of Thought 

in Islamic history: A Critical Study of its Ideology and Approach,” Hamdard Islamicus 43, no. 

4 (2020): 71–96. 

 44 M.M. Dakake, “The Formative Development of Shi’i Qur’anic Exegesis,” dalam The 

Routledge Companion to the Qur’an, 2021, 253–69, https://doi.org/10.4324/9781315885360-

27. 

 45 Morteza Karimi Nia, “Tafsīr al-Ṭabarī and Shiʿa Tafsīrs,” Journal of Shi’a Islamic 

Studies 9, no. 2 (2016): 196–221. 

 46 Arpa dan Ertaş, “Takwil and Nusairism in External Thought.” 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 91 

tetapi juga mengandung makna-makna batin yang hanya dapat diungkap 

melalui proses penyucian jiwa dan penyingkapan ilahiah (kashf).47 

  Dalam tafsir Sufi, pengalaman eksistensial seorang salik menjadi 

instrumen epistemologis yang sah dalam mengungkap dimensi maknawi teks. 

Sebagai contoh, penafsiran Ibnu ‘Arabi terhadap ayat al-nu>r (QS. 24:35) 

sebagai manifestasi dari nu>r al-wuju>d (cahaya keberadaan) adalah bentuk 

integrasi antara ontologi dan hermeneutika spiritual. Ini menunjukkan bahwa 

sumber agama tidak terbatas pada nash dan riwayat, melainkan dapat 

melibatkan dimensi transrasional yang tidak bisa diakses oleh akal logis 

semata.48 Jika dilihat dari perspektif heterodoksi, epistemologi tafsir Sufi 

menantang batas ortodoksi dengan menjadikan pengalaman batiniah dan 

penyingkapan ilahiah sebagai otoritas sah, sehingga memperkaya keragaman 

epistemik dan memperluas horizon makna al-Qur’an. 

 

e.   Perluasan Kontemporer: Sosial-Historis dan Feminis 

  Dalam perkembangan tafsir modern dan kontemporer, sumber agama 

terus mengalami perluasan. Para pemikir seperti Fazlur Rahman, Amina 

Wadud, dan Nasr Hamid Abu Zayd menambahkan dimensi sosial-historis 

sebagai perangkat epistemik yang penting dalam memahami teks wahyu. 

Menurut mereka, makna teks tidak bisa dilepaskan dari konteks sosial, politik, 

dan budaya tempat ia diturunkan. 

  Fazlur Rahman, misalnya, mengembangkan pendekatan double 

movement theory, di mana penafsir harus memahami konteks historis ayat dan 

kemudian mengartikulasikannya kembali ke dalam konteks modern.49 Amina 

Wadud dalam Qur’an and Woman menunjukkan bagaimana pengalaman dan 

perspektif perempuan dapat menjadi sumber sah dalam memahami ayat-ayat 

gender, sebagai koreksi atas bias patriarkal dalam tafsir tradisional.50 

  Pluralitas epistemologis dalam sumber agama tidak sekadar fenomena 

diversifikasi teknis penafsiran, tetapi merupakan refleksi dari keberagaman 

metodologi dan orientasi teologis umat Islam sepanjang sejarah. Heterodoksi 

dalam hal ini merupakan hasil dari perbedaan dalam kerangka epistemik, 

bukan sekadar penyimpangan dari norma ortodoksi. Pengakuan atas 

keragaman sumber agama adalah langkah awal untuk membangun dialog tafsir 

 
 47 Ismail Lala, “The Epistemic Status of Mystical Experience in Ibn ʻArabī’s Legal 

Reasoning,” Religions 13, no. 11 (November 2022): 1051, 

https://doi.org/10.3390/rel13111051. 

  48 W.C. Chittick, “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabī,” dalam The Routledge 

Companion to the Qur’an, 2021, 282–90, https://doi.org/10.4324/9781315885360-29. 

 49 Humaira Ahmad, “Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’ānic Reformist 

Discourse in the Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and Mohammed Arkoun,” Religions 

14, no. 5 (Mei 2023): 595, https://doi.org/10.3390/rel14050595. 

 50 M. Banu dan P.S.S.M. Jamali, “Some Reflection on Paradigm Shift in Qur’anic, 

Interpretation on Gender Issue Discourse,” Hamdard Islamicus 42, no. 1–2 (2019): 199–213. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 92 

yang inklusif dan reflektif, terutama dalam era kontemporer yang menuntut 

pendekatan interdisipliner terhadap teks suci. 

 

Agensi: Mufassir sebagai Subjek Intelektual dan Sosial 

  Dalam kajian tafsir, agensi tidak hanya dipahami sebagai kebebasan 

individu untuk menafsirkan teks, melainkan juga mencerminkan posisi sosial, 

preferensi teologis, dan orientasi politik dari seorang mufassir. Agensi dalam 

konteks ini adalah kemampuan mufassir sebagai subjek historis yang aktif – 

yang tidak hanya menyalurkan pesan ilahi secara pasif, tetapi juga membentuk 

makna teks melalui proses interpretasi yang kompleks dan sarat konteks. Oleh 

karena itu, memahami agensi para mufassir berarti memahami mereka dalam 

posisi sebagai aktor kultural dan politis dalam lanskap sejarah Islam. 

 

a.   Mufassir dan Konteks Sejarahnya 

  Setiap mufassir tidak lahir dalam ruang hampa. Mereka hidup dalam 

kerangka zamannya, menghadapi tantangan sosial, politik, dan teologis 

tertentu yang mempengaruhi pendekatan mereka terhadap teks suci.51 

Misalnya, al-T{abari> (w. 310 H) menyusun Ja>mi‘ al-Baya>n pada masa 

Abbasiyah, ketika mazhab Sunni berusaha menegaskan ortodoksinya pasca 

hegemoni Muktazilah yang didukung oleh penguasa dalam periode Mihnah. 

Dalam tafsirnya, al-T{abari> berhati-hati dalam menyikapi ayat-ayat teologis, 

dan berusaha menampilkan spektrum pandangan ulama salaf, namun ia tetap 

menunjukkan preferensi Sunni dalam pilihan akhirnya. Ia tidak menolak 

perbedaan, namun cenderung menetapkan pilihan yang sesuai dengan orientasi 

ideologis dominan zamannya.52 

  Sebaliknya, al-Zamakhshari (w. 538 H), seorang Muktazili dari 

Khwarazm yang hidup pada masa dominasi teologi Asy‘ariyah di dunia Islam 

Sunni, menampilkan keberanian intelektual dalam al-Kashsha>f. Dalam 

karyanya, ia secara terang-terangan menolak pandangan yang bertentangan 

dengan prinsip keadilan dan tauhid murni ala Muktazilah. Pilihan-pilihan 

kebahasaan, pendekatan gramatikal yang sangat preskriptif, serta rasionalitas 

tinggi dalam menjelaskan teks menunjukkan bahwa agensi tafsir tidak sekadar 

ekspresi individual, melainkan juga bentuk resistensi ideologis terhadap narasi 

mayoritas.53 

 

 
 51 Abdullah Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal 

Texts of the Quran,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 71, no. 2 (Juni 

2008): 221–37, https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517. 

 52 Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” 

2024. 

 53 Campanini, “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.” 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 93 

b.   Agensi dalam Konstruksi Ortodoksi dan Heterodoksi 

  Agensi seorang mufassir juga tampak dalam bagaimana ia 

mengonstruksi batas-batas ortodoksi dan heterodoksi. Tafsir bukan hanya 

produk penjelasan teks, tetapi juga media konstruksi otoritas. Dalam hal ini, 

para mufassir memiliki peran ganda: sebagai pelayan teks dan sebagai 

pembentuk norma keagamaan. Dalam banyak kasus, agensi ini digunakan 

untuk melanggengkan wacana dominan atau meneguhkan identitas kelompok 

tertentu.54 

  Tafsir Syi’ah klasik seperti Tafsir al-‘Ayyashi dan Tafsir al-Qummi>, 

misalnya, menegaskan posisi teologis khas Syi’ah Imamiyah melalui 

pembacaan ayat-ayat yang menekankan keutamaan Ahlu al-Bayt. Para 

mufassir dalam tradisi ini menggunakan penafsiran untuk menjustifikasi 

doktrin imamah dan menolak otoritas khilafah Sunni. Dalam tafsir mereka, 

ayat-ayat seperti QS. 4:59 (ulil amr) atau QS. 33:33 (tat{hi>r) dimaknai secara 

khas untuk mengukuhkan legitimasi politik-religius kelompok mereka.55 

  Sementara itu, para mufassir dalam tradisi Sufi menampilkan agensi 

spiritual, dengan membuka dimensi batiniah teks yang sering kali tak terlihat 

dalam tafsir literal. Ibnu ‘Arabi, misalnya, dalam al-Futu>h{a>t al-Makkiyyah, 

menafsirkan QS. 24:35 tentang cahaya Allah bukan dalam kerangka fisikal 

atau simbolik biasa, melainkan sebagai representasi ontologis dari eksistensi 

dan manifestasi Tuhan dalam seluruh realitas. Di sini, agensi mufassir 

terwujud dalam bentuk eksplorasi esoterik terhadap makna-makna terdalam 

teks, di luar kerangka ortodoksi mainstream.56 

 

c.   Agensi Kolektif dan Latar Belakang Mazhab 

  Dalam sejarah Islam, agensi dalam tafsir tidak hanya bersifat 

individual, tetapi juga kolektif. Madrasah-madrasah tafsir seperti madrasah 

Kufah, Basrah, dan Baghdad masing-masing memiliki pendekatan khas yang 

menunjukkan bagaimana komunitas ilmiah membentuk corak tafsir tertentu. 

Madrasah Kufah, misalnya, dikenal lebih terbuka terhadap ra’y (opini 

rasional), sementara madrasah Madinah cenderung literal dan mengandalkan 

riwayat sahih. 

  Selain itu, para mufassir juga membawa latar belakang mazhab fikih 

dan teologi mereka ke dalam penafsiran. Al-Razi, seorang Asy‘ari dan Syafi‘i, 

dalam Mafa>ti>h{ al-Ghayb menghadirkan tafsir yang sangat filosofis dan 

rasional, tetapi tetap berpijak pada kerangka teologi Asy‘ari. Agensinya 

sebagai filsuf dan teolog menjadikan tafsirnya sarat dengan elaborasi 

 
 54 A.Y. Mursyid, M.D. Al-Baihaqi, dan A.R. Murtafi’ah, “Politics and Pluralism: 

Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse in Indonesia,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu 

al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 (2024): 57–76, https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5379. 

 55 Nia, “Tafsīr al-Ṭabarī and Shiʿa Tafsīrs.” 

 56 Chittick, “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabī.” 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 94 

kosmologi, metafisika, dan pembacaan spekulatif terhadap ayat-ayat 

mutashabiha>t.57 

 

d.   Agensi dan Perempuan dalam Tafsir 

  Dalam sejarah panjang tafsir, agensi perempuan sebagai mufassirah 

relatif terpinggirkan. Namun pada masa kontemporer, muncul sejumlah 

mufassir perempuan seperti Amina Wadud, Asma Barlas, dan Ziba Mir-

Hosseini yang menantang pembacaan patriarkis terhadap teks suci. Mereka 

mengembangkan tafsir berbasis pengalaman perempuan (gender-inclusive 

hermeneutics) yang menekankan keadilan relasional dan kesetaraan spiritual.58 

Tafsir terhadap ayat-ayat seperti QS. 4:34 atau QS. 2:228 dikaji ulang dalam 

konteks historis dan sosiologis, menunjukkan bahwa agensi mufassir hari ini 

juga mencakup kesadaran gender sebagai basis epistemik. 

  Agensi mufassir bukan sekadar dimensi psikologis atau pribadi, tetapi 

energi hermeneutik yang menyusun struktur makna dalam tafsir. Ia 

mencerminkan relasi dinamis antara teks, mufassir, dan realitas zamannya. 

Dengan menyadari agensi ini, kita dapat membaca tafsir bukan sebagai 

kebenaran absolut yang beku, tetapi sebagai produk historis yang hidup, 

dialogis, dan penuh kemungkinan.59 

  Mengungkap agensi para mufassir membuka pintu bagi pemahaman 

tafsir yang lebih plural, inklusif, dan humanistik, sekaligus menyadarkan kita 

bahwa setiap tafsir adalah cerminan dari jiwa zamannya, dengan segala 

pergulatan ide, otoritas, dan tafsir atas realitas. 

 

Ijtihād dan Perbedaan Pendapat sebagai Ekspresi Heterodoksi 

  Dalam sejarah intelektual Islam, ijtihād memegang peran sentral 

sebagai mekanisme pembacaan kreatif terhadap teks wahyu dalam rangka 

menjawab dinamika zaman. Ia merupakan jembatan epistemologis antara 

keabadian teks al-Qur’an dan kompleksitas realitas historis umat Islam. 

Namun, justru melalui proses ijtihad inilah lahir keberagaman pandangan dan 

interpretasi, yang pada gilirannya membentuk spektrum pemikiran dari 

ortodoksi hingga heterodoksi.60 

 
 57 Tariq Jaffer, “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ): An 

Investigation into the Eclectic Ideas of Mafātīḥ al-ghayb,” Journal of Qur’anic Studies 16, no. 

1 (Februari 2014): 93–119, https://doi.org/10.3366/jqs.2014.0133. 

 58“Women and Tafsir,” obo, diakses 14 April 2025, 

https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-9780195390155/obo-

9780195390155-0249.xml. 

 59 S. R. Burge, “The Search for Meaning: Tafsīr, Hermeneutics, and Theories of 

Reading,” 4 Maret 2015, https://doi.org/10.1163/15700585-12341336. 

 60 I.A. Parrey, “The Interplay of Ijtihād and Maqāsid Al-Sharī‘Ah in Pre-Modern Legal 

Thought: Examining the Contributions of Al-Ghazali and Al-Shatibi,” Hamdard Islamicus 47, 

no. 2 (2024): 37–59, https://doi.org/10.57144/hi.v47i2.894. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 95 

  Perbedaan pendapat yang muncul bukan semata-mata akibat perbedaan 

logika deduksi, tetapi juga cerminan dari keragaman pendekatan, latar 

sosiopolitik, dan pilihan teologis yang dimiliki para penafsir. Dalam konteks 

ini, heterodoksi tidak boleh hanya dipahami sebagai penyimpangan dari arus 

utama, melainkan sebagai representasi dari produktivitas intelektual dan 

vitalitas tafsir al-Qur’an. Ijtihad menjadi ruang dialektika antara teks dan 

penafsir, antara otoritas dan resistensi, antara makna harfiah dan tafsir 

batiniah.61 

  Sub-bab ini akan menguraikan bagaimana ijtihad berfungsi sebagai 

perangkat utama dalam proses penafsiran, bagaimana perbedaan pendapat 

ditoleransi atau dikriminalisasi, serta bagaimana ekspresi heterodoksi justru 

memperkaya lanskap tafsir klasik dan modern. Dengan menelusuri dinamika 

ini, kita akan memahami bahwa di balik doktrin “kebenaran tunggal”, 

tersimpan khazanah pemikiran yang plural dan sering kali tersembunyi di balik 

label ‘menyimpang’. 

 

a.   Ijtihād: Pilar Kecerdasan Hermeneutik dalam Islam 

  Ijtihād, secara etimologis berasal dari akar kata jahada yang berarti 

bersungguh-sungguh, secara terminologis merujuk pada proses intelektual 

maksimal yang dilakukan seorang mujtahid untuk menggali makna hukum 

atau nilai dari teks-teks syariat, khususnya al-Qur’an dan hadis. Dalam 

diskursus tafsir, ijtihād bukan hanya merupakan alat epistemologis, tetapi juga 

menjadi ekspresi dari dinamika historis dan sosial umat Islam.62 

  Pada masa pembentukan Islam (abad ke-1 hingga ke-3 H), ijtihād 

menjadi sarana utama dalam menjawab kompleksitas sosial-politik yang terus 

berkembang pasca-wafatnya Nabi Muhammad saw. Ketiadaan teks eksplisit 

dalam sejumlah persoalan dan keterbatasan akses terhadap Sunnah Nabi 

memaksa para sahabat dan generasi Tabiin untuk melakukan ijtihād demi 

menjawab kebutuhan hukum dan keagamaan umat. Dalam konteks ini, ijtihād 

menjadi fondasi perbedaan pendapat di kalangan ulama, yang pada gilirannya 

melahirkan keberagaman tafsir terhadap ayat-ayat al-Qur’an.63 

 

b.   Ijtihād sebagai Wacana Produksi Makna 

  Dalam proses penafsiran, ijtihād melibatkan sejumlah perangkat 

metodologis seperti istinbat, qiyas, istihsan, dan takwil. Setiap mazhab atau 

aliran teologis mengembangkan instrumen ijtihād berdasarkan kerangka 

 
 61 Abdullah Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal 

Texts of the Quran,” Bulletin of the School of Oriental and African Studies 71, no. 2 (Juni 

2008): 221–37, https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517. 

 62 Hasan Rezaee Haftador dan Azam Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis,” Asian 

Social Science 11, no. 27 (22 November 2015): p125, https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125. 

 63 A. Galadari, “Ijtihād Holds Supremacy in Islamic Law: Muslim Communities and 

the Evolution of Law,” Religions 13, no. 4 (2022), https://doi.org/10.3390/rel13040369. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 96 

epistemologi masing-masing.64 Muktazilah, misalnya, mengedepankan prinsip 

rasionalitas ketat dalam ijtihād, sehingga cenderung melakukan takwil 

terhadap ayat-ayat mutasyabihat, terutama yang berkenaan dengan sifat-sifat 

Tuhan.65 

  Di sisi lain, aliran Ahl al-Sunnah wal Jama>‘ah lebih menekankan 

tekstualitas dan warisan riwayat dalam mengembangkan ijtihad, meskipun 

tetap menerima perbedaan dalam tafsir selama tidak bertentangan dengan 

kaidah usul. Dalam kerangka ini, ijtihad menjadi instrumen yang melampaui 

sekadar deduksi hukum, tetapi merupakan sarana eksplorasi makna terhadap 

teks ilahi.66 

  Sebagai contoh, dalam penafsiran ayat ūli al-amr (QS. 4:59), ijtihād 

memainkan peran sentral dalam menafsirkan siapa yang dimaksud dengan 

"pemegang otoritas". Ulama Sunni melakukan ijtihād untuk menyamakan 

makna tersebut dengan pemimpin negara dan ulama, sementara ulama Syi’ah 

melalui pendekatan hermeneutik teosentris menafsirkannya sebagai para Imam 

yang Maksum. Dalam dua model ini, terlihat bahwa ijtihad tidak bersifat steril, 

tetapi selalu bersinggungan dengan ideologi, teologi, dan posisi politik 

penafsir.67 

 

c.   Perbedaan Pendapat: Refleksi Keberagaman, Bukan Ancaman 

  Salah satu implikasi dari ijtihād adalah terbukanya kemungkinan 

perbedaan pendapat (ikhtila>f), bahkan dalam isu-isu yang dianggap 

fundamental. Tradisi Islam klasik justru menjadikan perbedaan sebagai 

khazanah keilmuan yang wajar dan bahkan dirayakan. Ungkapan populer 

seperti ikhtila>f al-ummah rah{mah (perbedaan di antara umat adalah rahmat) 

menjadi cerminan budaya ilmiah yang mengakui kemungkinan jamak dalam 

memahami teks. 

  Namun demikian, perbedaan ini juga menjadi ladang subur bagi 

lahirnya heterodoksi. Dalam konteks tafsir, perbedaan tidak hanya bersifat 

teknis-linguistik, tetapi bisa bersifat esensial dan ideologis. Misalnya, dalam 

menafsirkan ayat-ayat tentang qadar dan ira>dah (kehendak Tuhan), perbedaan 

tafsir antara kaum Jabariyah, Qadariyah, Muktazilah, dan Asy‘ariyah 

 
 64 Galadari. 

 65 Jamali dan Waheed, “Mu’tazilah, the First Rationalist School ff Thought in Islamic 

History.” 

 66 Çalgan, “Ibn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism in Tafseer Al-

Quran Al-Azeem.” 

 67 Saeed, “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal Texts of 

the Quran,” Juni 2008. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 97 

mencerminkan perbedaan mendasar dalam hal doktrin teologis, bukan sekadar 

variasi linguistik.68 

  Dalam tafsir ayat-ayat hukum seperti qatl (pembunuhan), h{udu>d, atau 
mi>ra>th, ijtihad antar-madzhab fikih (Hanafi, Maliki, Syafi‘i, Hanbali) 

melahirkan tafsir yang berbeda terkait konteks, syarat, dan pelaksanaannya. 

Hal ini menegaskan bahwa bahkan dalam ranah hukum yang dianggap rigid, 

tafsir tetap bersifat interpretatif dan terbuka terhadap perbedaan.69 

  Lebih jauh lagi, perbedaan pendapat juga mencerminkan relasi kuasa. 

Tafsir dominan sering kali didukung oleh institusi politik dan menjadi 

‘ortodoksi resmi’, sedangkan tafsir yang tidak sejalan dituduh sebagai bidah 

atau bahkan dikafirkan. Inilah yang terjadi dalam relasi tafsir Muktazilah 

dengan Abbasiyah awal, kemudian Asy‘ariyah dengan Dinasti Saljuk, dan 

tafsir Syi’ah di bawah tekanan otoritas Sunni dominan.70 

 

d.   Heterodoksi sebagai Medium Intelektualisasi Tafsir 

  Alih-alih dianggap sebagai ancaman terhadap kesatuan umat, 

heterodoksi sejatinya adalah bukti berkembangnya pemikiran Islam yang 

dinamis. Perbedaan penafsiran, ketika disandarkan pada metodologi yang 

sahih dan argumentasi yang kuat, menunjukkan betapa al-Qur’an memang 

membuka ruang kontemplasi dan refleksi yang luas. Tidak mengherankan jika 

tokoh seperti Imam al-Syafi‘i mengakui validitas perbedaan dalam hasil 

ijtihad, dengan ungkapannya: "Pendapatku benar namun mungkin salah, dan 

pendapat orang lain salah namun mungkin benar."71 

  Dalam kerangka ini, heterodoksi menjadi perluasan dari otoritas 

penafsiran. Ia adalah ruang bagi tafsir minoritas, tafsir alternatif, dan tafsir 

perlawanan, termasuk yang ditulis dari perspektif perempuan, kelompok 

marginal, atau orientasi spiritual di luar arus utama. Tafsir feminis 

kontemporer seperti yang dikembangkan Amina Wadud atau Asma Barlas 

merupakan kelanjutan dari semangat ijtihād yang membuka ruang artikulasi 

baru bagi makna keadilan dan relasi gender dalam teks suci. 

  Demikian pula dalam tafsir Sufi, penggunaan simbol dan isyarat 

(isha>ri>) dianggap menyimpang oleh kalangan literalis. Namun dalam tradisi 

 
 68 Toru, “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to the Belief in Raj’a,” 

2024. 

 69 A. Arifin, “The Application of Qaṭ‘ī and Ẓannī in Considering Subject of Law and 

Legal Purposes.,” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 13, no. 1 (2013): 89–98, 

https://doi.org/10.15408/ajis.v13i1.954. 

 70 F.N. Bin Madi, “The Authenticity of the Quran: Theological Views on the 

Tahrifamong Sunni and Shia Scholars,” European Journal for Philosophy of Religion 15, no. 

1 (2023): 144–59, https://doi.org/10.24204/ejpr.2023.4114. 

اليومي »“ 71  الأهرام  الخطأ «,”  يحتمل  صواب   ,diakses 14 April 2025 ,رأيى 

https://gate.ahram.org.eg/daily/News/203394/1164/764073/ الخطأ-يحتمل-صواب-رأيى-العيد/»-أنوار -

».aspx. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 98 

spiritual, tafsir semacam itu justru menjadi jembatan antara teks dan 

pengalaman transenden, menafsirkan ayat tidak hanya dengan akal dan bahasa, 

tetapi juga dengan intuisi dan kehadiran batin.72 

  Ijtihād dan perbedaan pendapat tidak bisa dilepaskan dari dinamika 

heterodoksi dalam sejarah tafsir Islam. Ia adalah bukti bahwa al-Qur’an bukan 

kitab yang beku dan statis, tetapi teks hidup yang terus diproduksi maknanya 

melalui interaksi kreatif antara teks, penafsir, dan realitas zamannya. Dalam 

era kontemporer, pemahaman terhadap ijtihad sebagai ekspresi keberagaman 

justru dapat membuka jalan menuju rekonsiliasi antara ortodoksi dan 

heterodoksi, antara masa lalu dan masa kini, antara nash dan konteks.73 

 

Contoh Studi/Penafsiran: Ayat-Ayat yang Mengandung Makna Ganda 

  Dalam tradisi tafsir al-Qur’an, terdapat sejumlah ayat yang secara 

inheren mengandung makna ganda, simbolik, atau membuka ruang kontestasi 

makna, sehingga melahirkan penafsiran yang plural bahkan kontradiktif. Ayat-

ayat seperti ini disebut sebagai ayat-ayat multi-layered, karena terbuka 

terhadap pendekatan linguistik, teologis, filosofis, mistikal, hingga politis.74 

Pada bagian ini akan dibahas tiga ayat penting: QS 4:59 (ūli al-amr), QS 24:35 

(al-nu>r), dan QS 3:7 (mutasha>biha>t), sebagai cermin dari keberagaman 

pendekatan hermeneutika dalam tafsir klasik dan kontemporer. 

a.   QS 4:59 – Otoritas “Ulil Amr” dan Fragmentasi Tafsir Politik-

Teologis 

عُوا الرَّسُوْلَ وَاوُلِِ الَْْمْرِ مِنْكُمْْۚ   َ وَاَطِي ْ عُوا اللّٰٓ يَ ُّهَا الَّذِيْنَ آمَنُ واْا اطَِي ْ  يٰآ
  Ayat ini merupakan salah satu titik krusial dalam diskusi mengenai 

otoritas keagamaan dan kepemimpinan dalam Islam. Tafsir terhadap "ūli al-

amr" menjadi medan tarik-menarik antara berbagai kelompok teologis dan 

politik sejak masa klasik. 

  Tafsir Sunni Tradisional (al-T}abari>, Ibn Kathi>r): “Ūli al-amr” 

dimaknai sebagai pemimpin umat Islam, baik khalifah, amir, maupun ulama 

yang memegang otoritas hukum. Penekanan diberikan pada kepatuhan 

terhadap struktur sosial dan politik yang sah sejauh tidak melanggar syariat. 

Tafsir ini menjadi fondasi teologis legitimasi kekuasaan Sunni dalam sejarah 

kekhalifahan Umayyah dan Abbasiyah. Tafsir Syi’ah Imamiyah (al-T}u>si>, al-

 
 72 B. İzmirli, “An Overview of Ṣūfī Tafsīr (Exegesis) Tradition from the Angle of 

(Bayān)- Concealment Paradox,” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 24, no. 3 (2020): 1355–73, 

https://doi.org/10.18505/cuid.773660. 

 73 H.R. Haftador dan A. Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis,” Asian Social 

Science 11, no. 27 (2015): 125–31, https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125. 

 74 Mohammed Nahar Al-Ali dan Mohammad Qasem and Al-Zoubi, “Different Pausing, 

Different Meaning: Translating Qur’anic Verses Containing Syntactic Ambiguity,” 

Perspectives 17, no. 4 (1 Desember 2009): 227–41, 

https://doi.org/10.1080/09076760903359213. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 99 

T}abarsi>): "ūli al-amr" secara eksklusif ditafsirkan sebagai para Imam Maksum 

dari keturunan Nabi melalui jalur Ali bin Abi Talib. Penafsiran ini tidak hanya 

bersifat teologis, tetapi juga eskatologis, karena dikaitkan dengan kehadiran 

Imam Mahdi. Tafsir Syi’ah memandang ayat ini sebagai teks ilahi yang 

menjustifikasi sistem imamah sebagai sistem bimbingan ilahiyah yang tidak 

mungkin keliru.75 

  Pendekatan Rasional-Kritikal (Muhammad Abduh, Nasr Hamid Abu 

Zayd): Tafsir modernis menginterpretasikan "ulil amr" sebagai struktur 

otoritas kontekstual yang bisa berubah sesuai nilai demokrasi, keadilan, dan 

maqa>ṣid al-shari>‘ah. Penafsiran ini memperlihatkan upaya desakralisasi literal 

dari ayat demi menyesuaikannya dengan kebutuhan politik modern.76 

 

b.   QS 24:35 – Ayat al-Nūr dan Lapisan Tafsir Filosofis-Mistikal 

مٓوٓتِ وَالَْْرْضِِۗ  ُ نُ وْرُ السَّ  اَللّٰٓ
  Ayat ini dianggap sebagai salah satu ayat paling kompleks dan 

simbolik dalam al-Qur’an. Ia tidak hanya menggambarkan Tuhan sebagai 

cahaya, tetapi juga merumuskan struktur ontologis tentang bagaimana 

eksistensi memahami hakikat Tuhan. Ayat ini mengandung metafora dan 

simbol yang luar biasa dalam narasi tafsir Islam. 

 Tafsir Sufi (al-Qusayri, Ibnu ‘Arabi): Ayat ini ditafsirkan secara esoterik 

sebagai manifestasi tajalli> (penyingkapan ilahi) dalam eksistensi. Ibnu ‘Arabi 

menjelaskan bahwa nūr bukan hanya cahaya literal, tetapi nu>r al-wuju>d 

(cahaya eksistensi) yang menjadi dasar segala ciptaan. Dalam kerangka ini, 

Tuhan bukan sekadar pencipta, tetapi juga realitas yang menyinari keberadaan 

makhluk dengan hakikat-Nya.77 

  Tafsir Rasionalis-Filosofis (Fakhr al-Di>n al-Ra>zi>): Dalam al-Tafsi>r al-

Kabi>r, al-Ra>zi> menyusun pendekatan kosmologis dan metafisika Aristotelian 

untuk memahami nu>r. Ia menganalisis simbol kaca, pelita, dan minyak zaitun 

sebagai lapisan realitas: dari alam empiris menuju alam malaku>t. Ini 

menunjukkan interaksi tafsir dengan ilmu-ilmu filosofis. 

  Tafsir Literal-Tradisional (Ibn Kathi>r): Tafsir ini cenderung berhati-

hati dan tidak terlalu mendalam ke ranah simbolik. Ibn Kathi>r menolak tafsir 

yang terlalu spekulatif dan mengaitkan ayat ini dengan petunjuk Allah kepada 

 
 75 M. Sirry, “Who Are Those in Authority? Early Muslim Exegesis of the Qur’anic 

Ulū’l-Amr,” Religions 12, no. 7 (2021), https://doi.org/10.3390/rel12070483. 

 76 Y. Helmy, “From Islamic Modernism to Theorizing Authoritarianism: Bin Bayyah 

and the Politicization of the Maqāṣid Discourse,” American Journal of Islam and Society 38, 

no. 3–4 (2021): 36–70, https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.2934. 

 77 Meena Sharify-Funk, “Ibn Al-‘Arabi and the Virtues of ‘Holy Envy’ in Islam,” dalam 

Learning from Other Religious Traditions, ed. oleh Hans Gustafson, Pathways for Ecumenical 

and Interreligious Dialogue (Cham: Springer International Publishing, 2018), 37–52, 

https://doi.org/10.1007/978-3-319-76108-4_3. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 100 

hati hamba-Nya yang beriman. Ini adalah bentuk konservatisme hermeneutis 

demi menjaga kehati-hatian akidah.78 

 

c.   QS 3:7 – Antara Muh{kam dan Mutasha>bih: Struktur Hermeneutika 

dan Legitimasi Tafsir 

 هُوَ الَّذِياْ انَْ زَلَ عَلَيْكَ الْكِتٓبَ مِنْهُ آيٓتٌ مُُّّْكَمٓتٌ هُنَّ امُُّ الْكِتٓبِ وَاخَُرُ مُتَشٓبِهٓتٌ ِۗ 
  Ayat ini secara langsung memetakan struktur teks al-Qur’an: sebagian 

ayat bersifat muḥkam (jelas dan determinatif), sementara lainnya mutashābih 

(ambigu atau memiliki makna ganda). Perbedaan ini memunculkan pertanyaan 

mendasar: siapa yang boleh menafsirkan ayat-ayat mutasha>biha>t? 

  Tafsir Asy‘ariyah dan Ahl al-Sunnah: Penafsiran atas ayat ini 

cenderung berhenti pada ayat: "wa ma> ya‘lamu ta’wi>lahu illa Alla>h" (dan tidak 

ada yang tahu takwilnya kecuali Allah). Ini mencerminkan pendekatan tafwi>d{, 
yakni menyerahkan makna simbolik hanya kepada Allah dan menghindari 

spekulasi berlebihan. 

  Tafsir Muktazilah dan Rasionalis: Membaca lanjut ayat ini: "wa al-
ra>sikhu>na fi> al-‘ilm yaqu>lu>na a>manna> bihi" – menjadi dasar bahwa para 

cendekiawan yang mendalam ilmunya berhak menakwil. Ini membuka ruang 

bagi akal sebagai perangkat penafsiran, sehingga ta’wīl bukan hanya boleh, 

tetapi perlu.79 

  Ayat ini menjadi dasar bagi metodologi tafsir antara pembaca yang 

menyerah pada misteri teks, dan pembaca yang aktif mengonstruksi makna 

melalui akal dan konteks. Di sinilah heterodoksi berakar sebagai legitimasi 

intelektual yang bertanggung jawab. 

  Ketiga ayat ini bukan hanya titik temu antara berbagai mazhab, tetapi 

juga menggambarkan kompleksitas wahyu sebagai teks yang hidup. Mereka 

menyimpan lapisan makna literal, alegoris, teologis, dan eksistensial. Tafsir 

atas ayat-ayat ini menunjukkan bahwa al-Qur’an tidak pernah bersifat tunggal 

dalam makna, ia selalu “berbicara” berbeda kepada audiens yang berbeda, 

dalam ruang dan waktu yang berbeda.80 

Heterodoksi di sini bukan tanda kelemahan, melainkan kekuatan 

epistemik Islam yang membuka diri pada penjelajahan makna secara 

bertanggung jawab. Dari tafsir berbasis hadis hingga tafsir filosofis, dari 

 
 78 Younus Y. Mirza, “Tafsīr Ibn Kathīr: A Window Onto Medieval Islam and a Guide 

to the Development of Modern Islamic Orthodoxy,” dalam The Routledge Companion to the 

Qur’an (Routledge, 2021). 

 79 Z.H. Koç, “The Moral Dimension of God-Human Relationship in Zamakhsharī’s 

Thought,” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 28, no. 1 (2024): 485–506, 

https://doi.org/10.18505/cuid.1434968. 

 80 R.İ. Mahmut, “The Origin of Esotericism: An Analysis of the Ismaili Esoteric 

Approach to Qur’anic Interpretation,” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 

(2024): 105–20, https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5392. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 101 

pendekatan hukum hingga spiritualitas, ayat-ayat tersebut menjadi titik lebur 

semua warna hermeneutika Islam.81 

 

SIMPULAN 

  Kajian terhadap heterodoksi dalam tafsir al-Qur’an sepanjang masa 

pembentukan hingga periode pertengahan Islam ini memberikan kontribusi 

konseptual terhadap pemahaman tafsir al-Qur'an dengan menegaskan bahwa 

keragaman penafsiran bukanlah deviasi dari ortodoksi, melainkan manifestasi 

dari dinamika intelektual yang hidup dan kontekstual. Perbedaan otoritas, 

sumber keagamaan, dan bentuk agensi para mufassir menunjukkan bahwa 

tafsir tidak pernah berada dalam ruang hampa sejarah. Tafsir adalah arena 

diskursif di mana kepentingan teologis, politik, filosofis, dan spiritual saling 

bertemu dan bertarung. Fenomena ijtihād dan perbedaan pendapat yang kerap 

dicap sebagai heterodoksi justru menjadi pendorong utama dalam 

pembentukan peradaban intelektual Islam. Tafsir tidak berkembang dalam satu 

garis lurus yang stabil, tetapi melalui spektrum respons yang kompleks 

terhadap teks wahyu, disesuaikan dengan kebutuhan zamannya. Ayat-ayat 

tertentu seperti ūli al-amr (QS 4:59), ayat al-nu>r (QS 24:35), dan mutasha>biha>t 
(QS 3:7) menjadi cermin dari bagaimana al-Qur’an membuka dirinya untuk 

ditafsirkan dalam berbagai level: literal, simbolik, spiritual, bahkan politis. 

Dengan demikian, heterodoksi dalam tafsir bukan semata produk perbedaan 

pendapat, melainkan suatu bentuk epistemologi alternatif yang memperkaya, 

menantang, dan memelihara keberlangsungan pemikiran Islam. Studi ini 

memperluas cakrawala kajian tafsir dengan menempatkan pluralitas epistemik 

dan agensi mufassir sebagai elemen vital dalam pemeliharaan khazanah tafsir 

klasik yang inklusif, reflektif, dan dialogis. Mengakui ruang heterodoksi 

berarti mengakui keunikan Islam sebagai tradisi yang menghargai akal, intuisi, 

dan keberagaman suara. Pemahaman ini tidak hanya penting dalam kajian 

sejarah tafsir, tetapi juga relevan dalam membentuk etos keberislaman yang 

inklusif dan dialogis di masa kini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul-Raof, Hussein. Theological Approaches to Qur’anic Exegesis: A 

Practical Comparative-Contrastive Analysis. London: Routledge, 

2012. https://doi.org/10.4324/9780203127018. 

Abusweireh, L.S.M., T.A.A. Abu-Alhaj, dan A.N. bin Abdullah. “The 

Purposes of Changing in Challenging Discourse in the Holy Quran.” 

Quranica 13, no. 2 (2021): 201–35. 

Ahmad, Humaira. “Mapping Neo-Modern and Postmodern Qur’ānic 

Reformist Discourse in the Intellectual Legacy of Fazlur Rahman and 

 
 81 Haftador dan Khodaparast, “Ijtihad in Quranic Exegesis.” 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 102 

Mohammed Arkoun.” Religions 14, no. 5 (Mei 2023): 595. 

https://doi.org/10.3390/rel14050595. 

Al-Ali, Mohammed Nahar, dan Mohammad Qasem and Al-Zoubi. “Different 

Pausing, Different Meaning: Translating Qur’anic Verses Containing 

Syntactic Ambiguity.” Perspectives 17, no. 4 (1 Desember 2009): 227–

41. https://doi.org/10.1080/09076760903359213. 

Alwi HS, Muhammad. “Epistemologi Tafsir: Mengurai Relasi Filsafat Dengan 

Al-Qur’an,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 21 No.1 (2019): 

1-16. https://doi.org/10.22373/substantia.v21i1.4687. 

Arifin, A. “The Application of Qaṭ‘ī and Ẓannī in Considering Subject of Law 

and Legal Purposes.” Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah 13, no. 1 (2013): 

89–98. https://doi.org/10.15408/ajis.v13i1.954. 

Armas, Adnin. Metodologi Bibel dalam Studi Al-Qur’an. Jakarta: Gema 

Insani, 2005. 

Arpa, A., dan K. Ertaş. “Ta’wil and Nusairism in External Thought.” Turk 

Kulturu ve Haci Bektas Veli - Arastirma Dergisi 62 (2012): 289–304. 

Banu, M., dan P.S.S.M. Jamali. “Some Reflection on Paradigm Shift in 

Qur’anic, Interpretation on Gender Issue Discourse.” Hamdard 

Islamicus 42, no. 1–2 (2019): 199–213. 

Basumatary, Jagadish. “Michel Foucault on Regenerative Relatedness of 

Power/Knowledge and Truth.” Journal of Indian Council of 

Philosophical Research 37, no. 3 (1 September 2020): 323–41. 

https://doi.org/10.1007/s40961-020-00224-4. 

Berg, H. “The Divine Sources.” Dalam The Ashgate Research Companion to 

Islamic Law, 27–40, 2016. https://doi.org/10.4324/9781315613093-6. 

Berg, Herbert. “The Isnād and the Production of Cultural Memory: Ibn Abbās 

as a Case Study,” 1 Januari 2011. 

https://doi.org/10.1163/156852711X562317. 

Bin Madi, F.N. “The Authenticity of the Quran: Theological Views on the 

Tahrifamong Sunni and Shia Scholars.” European Journal for 

Philosophy of Religion 15, no. 1 (2023): 144–59. 

https://doi.org/10.24204/ejpr.2023.4114. 

Burge, S. R. “The Search for Meaning: Tafsīr, Hermeneutics, and Theories of 

Reading,” 4 Maret 2015. https://doi.org/10.1163/15700585-12341336. 

Çalgan, M.A. “Ibn Kathir’s Hadith Commentary Method and Text Criticism 

in Tafseer Al-Quran Al-azeem.” Cumhuriyet Dental Journal 24, no. 1 

(2020): 97–118. https://doi.org/10.18505/cuid.674002. 

Campanini, M. “The Mu‘tazila in Islamic History and Thought.” Religion 

Compass 6, no. 1 (2012): 41–50. https://doi.org/10.1111/j.1749-

8171.2011.00273.x. 

Çelik, E. “Al-Zamakhsharī’s Approach to the Verses Reported to be About 

ʿAlī b. Abī Ṭālib in the Context of Mu‘tazila-Shīʿa Interaction.” 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 103 

Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 25, no. 3 (2021): 1123–42. 

https://doi.org/10.18505/cuid.980770. 

Chittick, W.C. “The Qur’an in the Thought of Ibn ‘Arabī.” Dalam The 

Routledge Companion to the Qur’an, 282–90, 2021. 

https://doi.org/10.4324/9781315885360-29. 

Dakake, M.M. “The Formative Development of Shi’i Qur’anic Exegesis.” 

Dalam The Routledge Companion to the Qur’an, 253–69, 2021. 

https://doi.org/10.4324/9781315885360-27. 

Dalimunthe, A.Q., E.R. Pratiwi, dan T. Batubara. “Challenging the Sacred: 

The Law of Doubting the Authenticity of the Quran in the Perspective 

of the Fatwa of the Indonesian Ulema Council.” Pharos Journal of 

Theology 105, no. 2 (2024): 1–14. 

https://doi.org/10.46222/pharosjot.105.211. 

Dhulkifli, Muhammad Luthfi. “To What Extent Can the Diversity of Qur’anic 

Tafsir Be Described as ‘Traditions of Reason.’” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu 

Al-Qur’an Dan Hadis 24, no. 1 (31 Januari 2023): 79–96. 

https://doi.org/10.14421/qh.v24i1.4303. 

Fauzi, Safran, Ilyas Rifa’i, dan Lina Marlina. “Ragam Pendekatan Dan Metode 

Penafsiran Al-Qur’an.” Rayah Al-Islam 7, no. 1 (28 April 2023): 422–

48. https://doi.org/10.37274/rais.v7i1.684. 

Galadari, A. “Ijtihād Holds Supremacy in Islamic Law: Muslim Communities 

and the Evolution of Law.” Religions 13, no. 4 (2022). 

https://doi.org/10.3390/rel13040369. 

Görke, Andreas. “Die Spaltung Des Mondes in Der Modernen Koranexegese 

Und Im Internet,” 1 Januari 2010. 

https://doi.org/10.1163/157006010X489793. 

Haftador, Hasan Rezaee, dan Azam Khodaparast. “Ijtihad in Quranic 

Exegesis.” Asian Social Science 11, no. 27 (22 November 2015): p125. 

https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125. 

Haftador, H.R., dan A. Khodaparast. “Ijtihad in Quranic Exegesis.” Asian 

Social Science 11, no. 27 (2015): 125–31. 

https://doi.org/10.5539/ass.v11n27p125. 

Helmy, Y. “From Islamic Modernism to Theorizing Authoritarianism: Bin 

Bayyah and the Politicization of the Maqāṣid Discourse.” American 

Journal of Islam and Society 38, no. 3–4 (2021): 36–70. 

https://doi.org/10.35632/ajis.v38i3-4.2934. 

İzmirli, B. “An Overview of Ṣūfī Tafsīr (Exegesis) Tradition from the Angle 

of (Bayān)- Concealment Paradox.” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 24, 

no. 3 (2020): 1355–73. https://doi.org/10.18505/cuid.773660. 

Jaffer, Tariq. “Fakhr al-Dīn al-Rāzī on the Soul (al-nafs) and Spirit (al-rūḥ): 

An Investigation into the Eclectic Ideas of Mafātīḥ al-ghayb.” Journal 

of Qur’anic Studies 16, no. 1 (Februari 2014): 93–119. 

https://doi.org/10.3366/jqs.2014.0133. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 104 

Jamali, P.S.S.M., dan K. Waheed. “Mu’tazilah, The First Rationalist School of 

Thought in Islamic History: A Critical Study of Its Ideology and 

Approach.” Hamdard Islamicus 43, no. 4 (2020): 71–96. 

Kaya, Mesut. “Taʾwīl in the Early Period of Tafsīr: Mujāhid b. Jabr’s Rational 

Qur’an Exegesis.” İslam Araştırmaları Dergisi, no. 45 (29 Januari 

2021): 1–35. https://doi.org/10.26570/isad.846674. 

Koç, Z.H. “The Moral Dimension of God-Human Relationship in 

Zamakhsharī’s Thought.” Cumhuriyet Ilahiyat Dergisi 28, no. 1 

(2024): 485–506. https://doi.org/10.18505/cuid.1434968. 

Al-Kordi, S.S. “Examples of the Efforts of Islamic Scholars Towards the 

Isra’iliyat: An Analytical Study.” Quranica 14, no. 1 Special Issue 8 

(2022): 29–52. 

Kulinich, A. “‘Personal Opinion’ in Qur’ānic Exegesis: Medieval Debates and 

Interpretations of al-Tafsīr bi-l-Ra’y.” Islam - Zeitschrift fur 

Geschichte und Kultur des Islamischen Orients 99, no. 2 (2022): 476–

513. https://doi.org/10.1515/islam-2022-0024. 

Kusmana. “Hermeneutika Humanistik Nasr Hamid Abu Zayd: Al-Qur’an 

Sebagai Wacana.” Kanz Philosophia: A Journal for Islamic Philosophy 

and Mysticism 2, no. 2 (26 Desember 2012): 265–90. 

Kusmana. Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir Al-Qur’an. 

Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah Jakarta Ruang 

202, 15 April 2025. 

Lala, Ismail. “The Epistemic Status of Mystical Experience in Ibn ʻArabī’s 

Legal Reasoning.” Religions 13, no. 11 (November 2022): 1051. 

https://doi.org/10.3390/rel13111051. 

Lowry, Joseph E. “The Prophet as Lawgiver and Legal Authority.” Dalam The 

Cambridge Companion to Muhammad, disunting oleh Jonathan E. 

Brockopp, 83–102. Cambridge Companions to Religion. Cambridge: 

Cambridge University Press, 2010. 

https://doi.org/10.1017/CCOL9780521886079.005. 

Lumbard, J.E.B. “Muhammad in the Qur’an.” Dalam The Routledge 

Companion to the Qur’an, 105–14, 2021. 

https://doi.org/10.4324/9781315885360-12. 

Mahmut, R.İ. “The Origin of Esotericism: An Analysis of the Ismaili Esoteric 

Approach to Qur’anic Interpretation.” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-

Qur’an dan Hadis 25, no. 1 (2024): 105–20. 

https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5392. 

Mansurnoor, Iik Arifin. Perkuliahan Orthodoxy dan Heterodoxy dalam Tafsir 

Al-Qur’an. Gedung Sekolah Pascasarjana UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta Ruang 202, 6 Mei 2025. 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 105 

Mirza, Younus Y. “Tafsīr Ibn Kathīr: A Window onto Medieval Islam and a 

Guide to the Development of Modern Islamic Orthodoxy.” Dalam The 

Routledge Companion to the Qur’an. Routledge, 2021. 

Mirza, Y.Y. “Tafsīr Ibn Kathīr: A Window onto Medieval Islam and a Guide 

to the Development of Modern Islamic Orthodoxy.” Dalam The 

Routledge Companion to the Qur’an, 245–52, 2021. 

https://doi.org/10.4324/9781315885360-26. 

Muhtador, Moh. "Pergulatan otoritas dan otoritarianisme dalam penafsiran 

(pembacaan hermenuetis khaled abou el fadl)." QOF: Jurnal Studi Al-

Qur’an dan Tafsir 2, no. 1 (2018). 

https://doi.org/10.30762/qof.v2i1.500. 

Mursyid, Achmad Yafik, Muhammad Dzilfikri AlBaihaqi, dan Alvy Ra’isatul 

Murtafi’ah. “Politics and Pluralism: Analyzing State Official Tafsir 

and Interfaith Discourse in Indonesia.” Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-

Qur’an Dan Hadis 25, no. 1 (14 Mei 2024): 57–75. 

https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5379. 

Mursyid, A.Y., M.D. Al-Baihaqi, dan A.R. Murtafi’ah. “Politics and 

Pluralism: Analyzing State Official Tafsir and Interfaith Discourse in 

Indonesia.” Jurnal Studi Ilmu-ilmu al-Qur’an dan Hadis 25, no. 1 

(2024): 57–76. https://doi.org/10.14421/qh.v25i1.5379. 

Al-Nasiri, S.A.H. “The relationship Between Wilayah and Al-Ghadeer: An 

Inferential Study.” International Journal of Innovation, Creativity and 

Change 11, no. 5 (2020): 283–304. 

Nia, Morteza Karimi. “Tafsīr al-Ṭabarī and Shiʿa Tafsīrs.” Journal of Shi’a 

Islamic Studies 9, no. 2 (2016): 196–221. 

Nurhayat, Tasya Putri, dan Edi Komarudin. “Perkembangan Tafsir Al-Qur'an 

Pada Abad Pertengahan.” Mashadiruna Jurnal Ilmu Al-Qurân Dan 

Tafsir 3, no. 2 (23 Oktober 2024): 115–20. 

https://doi.org/10.15575/mjiat.v3i2.30381. 

Obo. “Women and Tafsir.” Diakses 14 April 2025. 

https://www.oxfordbibliographies.com/display/document/obo-

9780195390155/obo-9780195390155-0249.xml. 

Okuyucu, N. “Al-Shāfi‘ī’s Theory of Intra-source Abrogation and its 

Interpretations in Shāfi‘ī School of Thought.” Islam Arastirmalari 

Dergisi 2020, no. 43 (2020): 1–44. 

https://doi.org/10.26570/isad.650133. 

Parrey, I.A. “The Interplay of Ijtihād and Maqāsid Al-Sharī‘Ah in Pre-Modern 

Legal Thought: Examining the Contributions of Al-Ghazali and Al-

Shatibi.” Hamdard Islamicus 47, no. 2 (2024): 37–59. 

https://doi.org/10.57144/hi.v47i2.894. 

Saeed, Abdullah. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary 

Approach. London: Routledge, 2005. 

https://doi.org/10.4324/9780203016770. 



 

Ahmad Ismatullah Basyari 

 

  
  

Diya> al-Afka>r: Jurnal Studi al-Qur’an dan al-Hadis 106 

———. “Some Reflections on the Contextualist Approach to Ethico-Legal 

Texts of the Quran.” Bulletin of the School of Oriental and African 

Studies 71, no. 2 (Juni 2008): 221–37. 

https://doi.org/10.1017/S0041977X08000517. 

Salim, Fahmi. Kritik Terhadap Studi Al-Qur’an Kaum Liberal. Jakarta: 

Perspektif Kelompok Gema Insani, 2010. 

Shahpasand, Elaheh, dan Hadi Zeini Malekabad. “Ibn Masʿūd’s Reading in 

Comparison with the Seven Canonical Readings,” 3 April 2024. 

https://doi.org/10.1163/22321969-20240144. 

Sharify-Funk, Meena. “Ibn Al-‘Arabi and the Virtues of ‘Holy Envy’ in 

Islam.” Dalam Learning from Other Religious Traditions, disunting 

oleh Hans Gustafson, 37–52. Pathways for Ecumenical and 

Interreligious Dialogue. Cham: Springer International Publishing, 

2018. https://doi.org/10.1007/978-3-319-76108-4_3. 

Sirry, M. “Who Are Those in Authority? Early Muslim Exegesis of the 

Qur’anic Ulū’l-Amr.” Religions 12, no. 7 (2021). 

https://doi.org/10.3390/rel12070483. 

The Oxford Dictionary of Current English,” New York: Oxford University 

Press, 1989. 

Toru, Ü. “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to 

the Belief in Raj’a.” Hitit Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492–519. 

https://doi.org/10.14395/HID.1431846. 

———. “Impact of Sectarian Loyalty on Tafsīr: A Study in the Context of 

Commentaries of Imāmite and Sunnite Scholars on Verses Related to 

the Belief in Raj’a.” Hitit Theology Journal 23, no. 1 (2024): 492–519. 

https://doi.org/10.14395/HID.1431846. 

Waliko, Waliko. “Kontribusi Pemikiran Metode Tafsir Ibnu Taimiyyah: 

Telaah Atas Buku Muqaddimah Fi Ushuli al-Tafsir.” MAGHZA: 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 1, no. 1 (8 Juni 2016): 107–18. 

https://doi.org/10.24090/maghza.v1i1.700. 

Yudi, Suryono dan Anita Anita. “Ijtihad Ra’yu Sahabat Dalam Tafsir Al-

Qur’an”. Ar-Rusyd: Jurnal Pendidikan Agama Islam 1 no. 1 (2022): 

40-56. https://doi.org/10.61094/arrusyd.2830-2281.5. 

Zainol, Nur Zainatul Nadra, Latifah Abdul Majid, dan Mohd Faizulamri Md 

Saad. “An Overview on Hermeneutics Method Application to the 

Quran by Muslim Thinkers.” International Journal of Engineering and 

Technology 7, no. 4.9 (2 Oktober 2018): 167–70. 

https://doi.org/10.14419/ijet.v7i4.9.20643. 

Zohouri, Pegah. “Pluralism in Contemporary Islamic Thought: The Case of 

Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd and Abdolkarim 

Soroush.” Dalam Pluralism in Islamic Contexts - Ethics, Politics and 



  
Heterodoksi dalam Kajian al-Qur’an dan Tafsir di Masa Pembentukan dan Pertengahan  

 

 Vol. 13, No. 1, Juni 2025 107 

Modern Challenges, disunting oleh Mohammed Hashas, 149–69. 

Cham: Springer International Publishing, 2021. 

https://doi.org/10.1007/978-3-030-66089-5_9. 

الخطأ يحتمل  صواب  “» رأيى  اليومي.   .Diakses 14 April 2025 ”.« الأهرام 

https://gate.ahram.org.eg/daily/News/203394/1164/764073/ -أنوار

الخطأ-يحتمل-صواب-رأيى-لعيد/»ا -».aspx. 

 


